


Este libro propone una articulación rigurosa entre teoría 
psicoanalítica y práctica artística para comprender cómo 
los procesos creativos inciden en la configuración y resig-
nificación de la identidad. Desde la noción de proceso como 
movimiento y transformación, la autora explora la relación 
entre cuerpo, afectividad y simbolización, sustentando que la 
experiencia artística dirigida puede favorecer cambios en la 
postura subjetiva de la persona.

A partir de un modelo metodológico denominado Taller 
de Creatividad, se presentan doce sesiones estructuradas con 
dispositivos plásticos y expresivos que permiten observar el 
tránsito del participante desde la percepción de su experien-
cia hacia la elaboración simbólica de nuevos significados. Este 
trabajo demuestra que los procesos creativos no solo generan 
productos artísticos, sino que constituyen un campo fértil para 
el pensamiento, la reflexión y la expansión de la conciencia.

La obra aporta una propuesta conceptual y operativa 
para quienes investigan o facilitan procesos formativos vin-
culados al arte, la subjetividad y el desarrollo humano.



Procesos creativos y transformaciones subjetivas.
La resignificación de la identidad a través 

de la experiencia artística dirigida





Procesos creativos 
y transformaciones 

subjetivas
La resignificación de la identidad 

a través de la experiencia 
artística dirigida

Guadalupe de la Cruz 
Aguilar Salmerón



Procesos creativos y transformaciones subjetivas. 
La resignificación de la identidad a través 
de la experiencia artística dirigida

Primera edición digital, 2025

D. R. © Universidad de Guanajuato
Lascuráin de Retana núm. 5, Centro
Guanajuato, Gto., México
C. P. 36000

Producción:
Programa Editorial Universitario
Mesón de San Antonio
Alonso núm. 12, Centro
C. P. 36000
editorial@ugto.mx

Diseño de portada: 
Jaime Romero Baltazar
Formación: Martha Alfaro Aguilar
Corrección: Fides Ediciones

Se permite descargar la obra y 
compartirla siempre y cuando se dé 
crédito de manera adecuada. No se 
permite remezclar, transformar o crear 
a partir del material, ni usarlo para fines 
comerciales.

ISBN: 978-607-580-198-8

Hecho en México
Made in Mexico



Cualquier cosa es un camino entre cantidades de caminos. Por eso 
debes tener siempre presente que un camino es sólo un camino; si 
sientes que no deberías seguirlo, no debes seguir en él bajo ninguna 
condición. Para tener esa claridad debes llevar una vida disciplinada. 
Sólo entonces sabrás que un camino nada más es un camino, y no hay 
afrenta, ni para ti ni para otros, en dejarlo si eso es lo que tu corazón 
te dice. Pero tu decisión de seguir en el camino o de dejarlo debe estar 
libre de miedo y de ambición […] Mira cada camino de cerca y con 
intención. Pruébalo tantas veces como consideres necesario. Luego 
hazte a ti mismo, y a ti solo, una pregunta […] ¿Tiene corazón este 
camino? Todos los caminos son lo mismo: no llevan a ninguna parte. 
Son caminos que van por el matorral. ¿Tiene corazón este camino? Si 
tiene, el camino es bueno; si no, de nada sirve. Ningún camino lleva a 
ninguna parte, pero uno tiene corazón y el otro no. Uno hace gozoso 
el viaje; mientras lo sigas, eres uno con él. El otro te hará maldecir tu 
vida. Uno te hace fuerte; el otro te debilita.

Carlos Castaneda, Las enseñanzas de Don Juan 
(1968, pp. 171-172)





Índice

Prólogo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Capítulo 1. Procesos de formación de la identidad:
una aproximación psicoanalítica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
Capítulo 2. El proceso creativo en la formación
de la identidad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
Capítulo 3. La propuesta: el Taller de Creatividad . . . . . . 75
Capítulo 4. Las sesiones del Taller de Creatividad . . . . . . 95

Consideraciones finales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159

Bibliografía y otras fuentes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165





11

Prólogo

Este libro tiene su origen en la idea central de la tesis docto-
ral: Procesos creativos y transformaciones subjetivas. La resignifi-
cación de la identidad a través de la experiencia artística dirigida, 
que fue sustentada en junio del 2016. Cabe mencionar que 
a partir de esa investigación se han publicado más de una 
decena de artículos y capítulos de libro en los que se hace 
referencia a ese proyecto, así como a diferentes aspectos de la 
temática y a los gráficos que explican los procesos creativos.

El interés para plantear ese problema de investigación 
tuvo como punto de partida el deseo de profundizar en el pa-
pel del arte como método y como práctica, el cual da lugar a un 
sinfín de procesos de creación que hacen realidad algunas pau-
tas evidentes y que inciden en ciertas transformaciones sub- 
jetivas de la persona, por lo que estos cuestionamientos han 
llevado a proponer un modelo de resignificación de la identi-
dad a través de lo que se ha llamado proceso creativo.

Para comprender con mayor amplitud la propuesta, se 
consideró importante desarrollar dichas pautas en términos 
de proceso. En el Diccionario de la lengua española un pro-
ceso se define como: “(Del lat. processus). 1. m. Acción de ir 
hacia adelante”, es decir, avanzar, cambiar, transformar, lo 
cual necesariamente tiene sus implicaciones en el tiempo; 
“2. m. Transcurso del tiempo”, lo que conlleva concebir el 
proceso como un movimiento configurado en fases desa-
rrolladas a través del tiempo y que, en determinado orden, 
cumplen un objetivo común, y “3. m. Conjunto de las fases 
sucesivas de un fenómeno natural o de una operación arti-
ficial” (Real Academia Española, 2024). Como se puede ob-
servar, esta dinámica de acontecimientos en sí misma gene-
ra cambios; en este sentido, y a la luz de la perspectiva del 



12

presente trabajo, supone la generación de un ordenamiento 
en movimiento y centrado en fases que se suceden unas a 
otras con dirección. Por otro lado, se encontró que el con-
cepto de proceso –al que se hará referencia en adelante– está 
centrado en el Paradigma del Desarrollo Humano, concre-
tamente en la investigación empírica de Carl Rogers (2014), 
quien lo explica como los distintos posicionamientos de la 
persona con relación a su desarrollo; se trata de movimien- 
tos constantes con propósito: “[...] movimientos relacionados  
con una serie de continuos. A partir de cualquier punto de 
cada continuo en el que se halla situado, se desplaza hacia su 
extremo superior” (Rogers, 2014, p. 67). Este autor subra-
ya que todo proceso implica una modificación en la manera 
de experimentar la realidad, es decir, la persona abandona 
la experiencia anterior y comienza a cambiar significados 
con los aprendizajes transformados por cada nueva expe-
riencia. En dicha propuesta, el concepto de proceso supone 
que la persona se encuentra en un punto de partida que obe-
dece a una determinada concepción sobre sí y a sus relati-
vas posibilidades de acción y cambio. Por decisión propia, la 
persona avanza hacia la flexibilidad, en este caso mediante 
la experiencia artística en la cual sus posibilidades de acción 
y transformación se expanden y, con ello, la concepción de 
sí en un continuo, pasando por una serie de momentos di-
señados explícitamente para la reflexión y la expresión y que 
conducen a propósitos específicos que permiten avances en 
el descubrimiento personal, de manera más o menos cons-
tante, donde se hace evidente la construcción de la identi-
dad personal. Rogers añade que los procesos humanos son 
experiencias dinámicas, únicas y diferentes en cada persona, 
además, manifiestan un orden y una armonía que generan 
asombro por lo que se observa, pues siempre expresan patro-
nes representativos o estaciones del desarrollo de lo humano 
y de la conciencia, de manera que, al transitar de una postu-
ra a otra, se convierten en acciones transformadoras de sí. 
Para subrayar esta idea, considera que las personas no somos 



13

estáticas, la naturaleza humana requiere adaptarse al contexto 
de manera permanente, en este sentido, la condición humana 
consiste en encontrarse en un constante proceso de cambio 
o transformación: “[…] una persona es un proceso en trans-
formación, no una entidad fija y estática; un río que fluye, no 
un bloque de materia sólida; una constelación de potencia-
lidades en permanente cambio, no un conjunto definido de 
rasgos o características” (Rogers, 2014, p. 115). 

En este orden, y al considerar la naturaleza evolutiva 
del ser humano, la propuesta que aquí se presenta consis-
te en comprender los cambios en términos de procesos de 
transformación que podríamos considerar como expan-
sión de la conciencia porque la persona sabe que amplía su 
perspectiva; se trata de comprender el movimiento interior 
que promueve la práctica artística mediante la cual se su-
ceden cambios en la postura subjetiva. De manera que en 
este libro se busca reflexionar sobre condicionamientos y/o 
problemáticas humanas a través de la experiencia artística 
dirigida; es así que dicha interacción se ha definido como 
proceso creativo porque lleva implícito el proceso creati-
vo de la persona en sí. Esto significa que se ha encontra-
do una profunda correlación entre los procesos humanos y 
los procesos artísticos, ya que comparten las mismas pau-
tas, además, como proceso creativo, comprenden tanto la 
transformación de la subjetividad como la generación de 
un producto artístico y ambos contribuyen a la expansión 
de la conciencia. Por lo tanto, así como es importante estu-
diar y comprender esos procesos, también es fundamental 
aprender a confiar en ellos. Contrario a la necesidad del fa-
cilitador sobre adecuar el trabajo a los parámetros propios, 
confiar en los procesos es considerar y respetar la unicidad 
de cada persona y entender que ellas trabajan a su propio 
ritmo, estilo y necesidad.

Es entonces que, en el capítulo 1, se revisan conceptos 
centrales de la escuela psicoanalítica que comprende las pro-
puestas sobre la formación de la identidad a partir de Sigmund 



14

Freud, Jacques Lacan, Jean Laplanche, Jean-Bertrand Pontalis, 
Melanie Klein, Donald Winnicott, Héctor Juan Fiorini, entre 
otros. Este acercamiento conduce al conocimiento y la pro-
fundización del concepto de identidad que parte del aparato 
psíquico y las respectivas conexiones entre el alma (psicoana-
lítica) y el cuerpo en la dinámica del consciente e inconsciente, 
en los procesos primarios, secundarios y terciarios, en los tres 
registros de lo imaginario y sus relaciones con énfasis en la 
función simbólica, el self, entre otras, para comprender y cons-
truir un modelo sobre la transformación subjetiva en las per-
sonas por medio de la experiencia artística.

En el capítulo 2 se explora el proceso creativo desde la 
perspectiva psicoanalítica, ya que este paradigma comprende 
simultáneamente procesos humanos y procesos artísticos, defi- 
nidos en términos de sublimación, como procesos simbólicos 
o terciarios, así como sus implicaciones en la resignificación 
de la identidad, basadas en las conceptualizaciones de los auto-
res antes citados y otros. En este orden, cuando se plantean los 
procesos de resignificación de la identidad o transformación 
subjetiva, se hace por el interés de comprender el proceso en 
el que la persona se pone a prueba a sí misma, con relación a 
su propia expectativa y de ser consciente de una voluntad de 
ser, con el propósito de comprenderse con objetividad. Cabe 
aclarar que hablar de proceso creativo implica todos aquellos 
procesos que suceden en la persona por mediación de la ex-
periencia artística y no como proceso psicoterapéutico para 
estructurar la personalidad.

En el capítulo 3 se presenta la propuesta, es decir, un 
modelo de construcción de la identidad denominado Taller 
de Creatividad, el cual, por medio de un proceso dirigido a 
través de dispositivos específicos, facilita en la persona imá-
genes de solución y la resignificación de la experiencia a partir 
de devolver formas conscientes procesadas de manera simbó-
lica. Con ello se hace posible la reorientación del sentido, de 
la percepción, la resignificación, la reconstrucción y la recon-
ceptualización en una estructura coherente, tanto en el orden 



15

individual como social, en la que la creatividad es el resultado 
de un esfuerzo que lo devuelve a la propia historia.

La propuesta

El Taller de Creatividad es una estructura con sentido, sis-
tematizada según la metodología del análisis del discurso 
que Helena Calsamiglia y Amparo Tusón (2007) exponen en 
Las cosas del decir a partir del dispositivo “Componentes del 
evento comunicativo” de Dell Hymes (1972) (Calsamiglia y 
Tusón, 2007, p. 5). 

El Taller tiene como fundamento teórico la articulación 
de dos naturalezas opuestas, la racional y la emocional, como 
componentes de un campo simbólico en el que se generan 
cambios, es decir, como diálogo entre opuestos que Laplanche 
y Pontalis (2004) proponen como “[…] la relación que une 
el contenido [...]” (p. 407). Estos opuestos están presentes 
en todo fenómeno creativo y de ello dan cuenta diferentes au-
tores. Desde esta perspectiva, se han planteado acciones que 
facilitan los procesos creativos para la búsqueda de la propia 
objetivación, cortados a la medida de cada participante, y que 
se desarrollan a lo largo de 12 sesiones.

En la sesión 1, titulada Introducción al proceso creativo, 
se utilizan las técnicas de dibujo y collage para reflexionar so-
bre el concepto de creatividad, los bloqueos y la recuperación 
creativa con Gilda Waisburd (2012) en Creatividad y transfor-
mación, la teoría de los dos cerebros, de Teresa Robles (2015a) 
en Concierto para cuatro cerebros en psicoterapia y los aportes de 
la Dra. Bolte (TED, 2008) en Un derrame de iluminación.

Durante la sesión 2, El Yo, principio de realidad. El 
cuerpo. Posibilidades y límites, se facilita una actividad lúdi-
ca grupal con globos y el dibujo de la propia impronta al ex-
plorar los límites del yo cuerpo como principio de realidad, 
con base en el trabajo de Freud (1923) en El yo y el ello, y se 
complementa con algunas reflexiones de Thérèse Bertherat 



16

(2018) en El cuerpo tiene sus razones, quien hace énfasis en 
la importancia de la realidad corporal y la recuperación de la 
conciencia para habitarla.

En la sesión 3, Autocuración. Asociación de las disocia-
ciones, se utilizan las técnicas de collage con material de pri-
meros auxilios, así como pintura en acuarela, para reflexionar 
sobre la impronta de la sesión anterior y sobre algunas condi-
ciones que favorecen el bienestar, a partir de Freud (1923) en 
El yo y el ello, Bertherat (2018) y Robles (2015b) en Manual del 
grupo de crecimiento, quien propone sanar heridas por medio 
del trance hipnótico.

Durante la sesión 4, La responsabilidad del autocuidado 
y el bienestar, se trabaja con técnicas de antigimnasia y con la 
exploración de sensaciones para terminar con modelado en 
barro. Se reflexiona sobre algunos supuestos de la naturaleza 
corporal y la promoción del bienestar con Bertherat (2018), 
así como la importancia del cuidado personal con aportacio-
nes de Michel Foucault (2023) en Historia de la sexualidad. La 
inquietud de sí.

En la sesión 5, La estructura de la conciencia: hemisfe-
rios izquierdo y derecho, se trabaja con la técnica del mapa 
mental con la finalidad de resolver un problema concreto. Se 
analizan algunas posturas teóricas referentes a la estructura 
de los dos hemisferios cerebrales a partir de Concierto para 
cuatro cerebros en psicoterapia (Robles, 2015a), y se comple-
mentan con algunos estudios de neurofisiología y creativi-
dad de Waisburd (2012) en Creatividad y transformación, de 
las estructuras de la mente y sus relaciones con la creatividad 
(Gardner, 2022) y el concepto de mapas mentales de Tony 
Buzan (2018).

Durante la sesión 6, La estructura anímica: el trabajo 
con las emociones, se utilizan las técnicas del dibujo, pintura 
y drama para comprender algunos conceptos centrales de la 
naturaleza de las emociones basados en los textos Pulsiones 
y destino de pulsión y El yo y el ello, de Freud (1915b, 1923), 
así como la importancia de reconocer las emociones, darles 



17

nombre y gestionarlas a partir de Robles (2015b) en Manual 
del grupo de crecimiento, así como del esquema de emociones 
propuesto por Joseph Zinker (1997) en El proceso creativo en la 
terapia gestáltica. El trabajo concluye con representaciones es-
cénicas en las que se enfatiza el cuerpo como instrumento de 
expresión, de acuerdo al aporte de Galia Sefchovich y Gilda 
Waisburd (1996) en Expresión corporal y creatividad.

En la sesión 7, Dejar surgir, soltando expectativas, se 
trabaja la expresión corporal libre con telas y un ejercicio 
final con pintura para expresar y gestionar emociones y fa-
cilitar la objetivación de sí, es decir, explorar la importancia 
del cuerpo como instrumento de comunicación e integración 
basadas en Freud (1923) en El yo y el ello, y en Sefchovich y 
Waisburd (1996).

Durante la sesión 8, Crear a partir del caos, se trabaja con 
música y escultura y se reflexiona sobre la naturaleza del caos a 
partir de la reutilización plástica de material de desecho indus-
trial con el que se construyen esculturas. Además, se discuten 
algunos conceptos sobre las percepciones no visuales (Berthe-
rat, 2018), así como la naturaleza de las emociones basadas en 
el placer-displacer (Freud, 1923).

En la sesión 9, Lo que es adentro es afuera, se trabaja 
con fotografía; en específico, se reflexiona con la exploración 
fotográfica como fenómeno de proyección, de acuerdo con 
Laplanche y Pontalis (2004) en Diccionario de psicoanálisis; así 
como algunos aspectos fenomenológicos relacionados con 
el mito como acto creador que se encuentra representado en 
el origen de lo que se crea, definido como representación sim-
bólica por Claude Lévi-Strauss (2021) en El pensamiento salvaje.

Durante la sesión 10, Visualizar para resignificar la 
experiencia, se trabaja con la escritura y con apoyo de las 
fotografías de la sesión 9 y algunas otras proporcionadas en 
el taller; se reflexiona con las introyecciones definidas como 
realidad interior, la cual es proyectada en lo que vemos ex-
ternamente, a partir de Zinker (1997) en El proceso creativo en 
la terapia gestáltica y de Lévi-Strauss (2021), quien supone un 



18

funcionamiento holístico y simbólico en el cual son condensa-
dos de manera simultánea los contenidos.

En la sesión 11, La conciencia de grupo, se trabaja con la 
técnica de pintura en gran formato. Con pliegos de papel de 
5 m, se elabora en equipos de trabajo una reflexión pictórica 
a partir de algunos supuestos de la teoría de los sistemas, ba-
sados en Ludwig von Bertalanffy (1901-1972): A Pioneer of General 
Systems Theory, de Thaddeus E. Weckowicz (1989), y de la vi-
sión social del arte de Joseph Beuys (Bernárdez Sanchís, 2003).

Durante la sesión 12, Sesión de cierre, la despedida, se 
lleva a cabo un ritual con el cual se distribuyen y exponen 
libremente los trabajos realizados en el Taller y se reflexio-
na sobre los aprendizajes más significativos, con base en la 
naturaleza de los rituales y sus funciones referidos por Evan 
Imber-Black, Janine Roberts y Richard Whiting (1997) en 
Rituales terapéuticos y ritos en la familia.

En síntesis, esta propuesta da cuenta de la forma en que 
los procesos creativos son procesos simbólicos, ya que los 
procesos humanos y los procesos artísticos establecen, en la 
subjetividad de la persona, una relación entre opuestos. De 
acuerdo con el psicoanálisis, esta relación entre opuestos sólo 
se resuelve sublimando, es decir, simbolizando a través de un 
producto observable mediante la palabra, el dibujo, la pintura, 
la interpretación y accediendo a una reflexión superior, por lo 
que los opuestos se comportan de la misma manera y compar-
ten sus pautas; así, al ponerse al servicio de un objetivo común, 
hacen posible la creación de procesos de cambio en la postura 
subjetiva de la persona expuesta a la experiencia. 



19

Capítulo 1. Procesos de formación de la 
identidad: una aproximación psicoanalítica

El punto de partida

Aproximarse a la comprensión de los procesos de formación 
de la identidad es adentrarse a un universo –infinito– de con-
ceptos y posturas, por lo que al reflexionar sobre su compleji-
dad, se ha visto la necesidad de establecer un punto de partida 
para facilitar su comprensión. De esta manera, en el estudio 
de la identidad se han considerado perspectivas fundamen-
talmente psicoanalíticas. En este orden, y como resultado de 
la observación de distintas escuelas que explican los proce-
sos humanos, se han definido tres dimensiones o realidades 
humanas, que poseen su propia dinámica y que se pueden 
analizar desde este enfoque: se ha planteado una dimensión 
corporal, una dimensión psico-afectiva y una dimensión tras- 
cendente. La dimensión biológica se trata de la conciencia 
sobre la corporalidad, es decir, la realidad material; el yo como 
principio de realidad en el que, de acuerdo con Freud (1923), 
el yo es un cuerpo. La dimensión lógico-afectiva se refiere a la 
función psicológica, al espacio psíquico donde confluyen el 
sistema anímico y el sistema de pensamiento y que Freud 
(1911) explica como procesos primarios y procesos secunda-
rios, respectivamente. Por último, a la dimensión simbólica se le 
ha considerado el espacio donde el resultado de las relaciones 
tanto psíquicas como corporales tienen lugar y abren el espa-
cio a los significados, se trata de la dimensión que da sentido a 
la existencia, es la dimensión trascendente. 

Lo anterior nos obliga a comprender esas dinámicas 
como procesos humanos de significación; en estos términos, 
Lacan (1954) propone que el orden de lo humano se caracte-
riza por la función simbólica y se orienta por los significados 



20

que la persona le confiere a su existencia, es decir, la perspec-
tiva desde la que construye y se posiciona ante la realidad, y 
desde esta percepción el cuerpo se vuelve símbolo, unidad, 
síntesis de dichos procesos. Además, vale agregar que esta 
identidad, como unidad, se encuentra simultáneamente con-
dicionada por un contexto en el que entran en juego aspectos 
familiares, sociales, culturales, económicos, ideológicos, polí-
ticos y que inciden al mismo tiempo sobre dichas dimensio-
nes, estableciendo relaciones entre sí, de manera que definen 
lo que somos hoy y lo que podemos ser en cualquier momento.

Como se puede observar, este planteamiento se realiza 
con base en la propuesta psicoanalítica, la cual conforma el 
marco categorial en el que se fundamenta este trabajo, y que 
crece, se corrige y actualiza de manera permanente, por lo 
que resulta una fuente abundante para el análisis y la com-
prensión de los procesos de formación de la identidad y de 
los procesos artísticos definidos en términos de procesos 
creativos que sostienen un correlato con el fenómeno de su-
blimación y con los procesos simbólicos o terciarios, explica-
dos en el capítulo 2.

Para conocer las características generales de la identidad 
en la contemporaneidad, nos aproximamos a la comprensión 
de la persona desde las tres dimensiones mencionadas arriba; 
estas se encuentran en interacción, es decir, inmersas en una 
conciencia simbólica, pues, siguiendo a Lacan (1954), la fun-
ción simbólica interviene en todos los momentos y los grados 
de la existencia, dicha conciencia lo relaciona todo. Él afirma 
que para entender lo que sucede en el dominio propio del or-
den humano, es importante saber que este orden constituye 
la totalidad, así, la totalidad en el orden simbólico tiene un 
carácter universal. Esto significa que, al establecerse las re-
laciones de la experiencia en la persona, de acuerdo con su 
sistema de pensamiento y las emociones que de ello derivan, 
adquieren un carácter de totalidad; dice Lacan (1954): “La fun-
ción simbólica constituye un universo en el interior” (p. 14). 
Es así que se puede suponer que una persona se encuentra en 



21

un proceso de configuración de sí misma de forma continua, 
no solamente por su condición de persona, sino porque tam-
bién ha incorporado a su experiencia constructos asumidos 
de modo involuntario e inconsciente y que conserva para sí, 
así como otros elegidos a los que les confiere significado y va-
lor, de esta manera es libre y ejerce su voluntad. Lo anterior 
nos lleva a comprender que una persona con una conciencia 
simbólica formada posee una lógica con sentido, reconoce las 
posibilidades en cuanto a razonar y sentir como posiciones 
opuestas, y elige, estableciendo relaciones entre facetas de 
realidad distintas que la posicionan de cara a lo significativo 
para sí, lo que se manifiesta en una identidad consciente, con 
iniciativa y creatividad, es decir, con una voluntad de ser. Sin 
embargo, estos procesos demandan aprendizaje, pues difícil-
mente aparecen de forma espontánea. De cualquier modo, la 
persona en la contemporaneidad se encuentra potencialmen-
te en una conciencia simbólica susceptible de educar, esto es, 
aprender a pensar, a sentir y establecer relaciones entre ambas 
realidades –de otra manera se quedaría en la dicotomía–. La 
función simbólica lleva implícita las funciones superiores de 
lo humano, es decir, sintetizar, aprender, evolucionar, crear, 
transformar, trascender. Cabe mencionar que dichos apren-
dizajes son ampliamente cuestionados, ya sea que, por un 
lado, pueden ser considerados poco relevantes y, por otro, 
revolucionarios; algunas de las respuestas se encuentran en 
el condicionamiento social. 

En este orden, podemos observar que, por diferentes 
motivos, al no realizarse la función simbólica, aparecen ex-
presiones menos complejas que parten de una lógica dual, con 
una conciencia disminuida, con una percepción parcializada 
tanto de sí como de la realidad. Esta condición puede expresar-
se como el desdibujamiento de los propios límites, reacciones 
emergentes, rigidez, dispersión, descentramiento, desempo-
deramiento, disociación, condicionamientos, prejuicios, una 
identidad empobrecida, falta de iniciativa y creatividad, ausen-
cia de claridad en los objetivos personales, es decir, lógicas sin 



22

sentido y que se vuelven el objeto de interés para este proyecto. 
Así, es en este punto en donde se encuentra la pertinencia de 
esta propuesta, ya que se ha identificado que los procesos crea-
tivos, como procesos simbólicos, resignifican la experiencia; 
es decir, la experiencia artística dirigida tiene el potencial de 
generar en la persona una nueva conciencia de sí y para ob-
jetivarse, centrarse, restablecer el diálogo entre sus opuestos, 
entre razonar y sentir, lo que hace posible recuperar libertad, 
iniciativa y creatividad.

El marco psicoanalítico en Sigmund Freud

Examinar la dinámica de la configuración de la identidad 
desde el marco psicoanalítico es central porque se trata de un 
campo integrador, además, contiene distintas propuestas que 
se pueden articular, lo que permite ampliar la comprensión 
del presente objeto de estudio. Entonces, considerar el psi-
coanálisis como un campo simbólico con el que se pretende 
explicar la configuración de la identidad de la persona con-
temporánea también significa comprender con Freud (1913) 
que las funciones psíquicas son una relación significativa: “El 
psicoanálisis establece un íntimo vínculo entre todas estas 
operaciones psíquicas del individuo” (Freud, 1913, p. 61), di-
cho de otro modo, establecen un diálogo entre opuestos, que 
Laplanche y Pontalis (2004) definen como: “[…] la relación 
que une el contenido […]” (p. 407). 

En este orden, una de las primeras versiones sobre los 
procesos anímicos que constituyen al alma freudiana se en-
cuentra en las Formulaciones sobre dos principios de acaecer psíqui-
co donde Freud (1911) establece dos movimientos que explican 
las primeras nociones sobre esos procesos como principios 
reguladores de la actividad y el funcionamiento psíquico, se 
trata de los principios del placer y de la realidad, planteados 
en términos de procesos primarios y secundarios, respectiva-
mente. Este autor se refiere a los procesos primarios como los 



23

remanentes del desarrollo de los procesos anímicos, explica 
que su origen y desarrollo se encuentran en el inconsciente y 
obedecen al principio del placer: “[…] los primarios, relictos 
de una fase del desarrollo en que ellos eran la única clase de 
procesos anímicos” (Freud, 1911, p. 55). Por lo contrario, cuan-
do los procesos primarios aparecen con acciones que suscitan 
displacer, la actividad psíquica se retira y son reprimidos. En 
este sentido, afirma nuestro autor, cuando no aparece la sa-
tisfacción esperada, el aparato psíquico representa las forma-
ciones reales del mundo exterior, de manera que se introduce 
un nuevo principio en la actividad psíquica que representa 
la realidad, aunque se muestre displacentera. Esto tiene im-
portancia, porque los órganos sensoriales dirigidos al mundo 
externo y la conciencia de ellos, además de las funciones del 
placer y displacer, conllevan instituir la función de la atención: 
“Se instituyó una función particular, la atención” (Freud, 1911, 
p. 55). Esta actividad interrumpe la emergencia de las impre-
siones sensoriales y simultáneamente introduce un sistema de 
registro que propone los resultados en la conciencia de manera 
periódica, de esta forma también aparece parte de la función 
que define como memoria: “[…] resultados de esta actividad 
periódica de la conciencia –una parte de lo que llamamos me-
moria–” (Freud, 1911, p. 55). Cabe distinguir que, en lugar de 
reprimir las representaciones emergentes, sean placenteras o 
no, estas formaciones irrumpen imparcialmente y determinan 
si son falsas o verdaderas a través de la comparación de la ex-
periencia previa (huellas mnémicas) con la realidad. Durante 
el imperio del principio del placer (proceso primario), la des-
carga motriz aligera el aparato anímico mediante acciones al 
interior del cuerpo, que se expresan por medio del lenguaje 
corporal y del afecto, funciones nuevas que modifican la rea-
lidad según sus propios fines, y que se transforman en acción. 
En este sentido, la suspensión de la descarga motriz se realiza 
gracias al proceso de pensar, esto posibilita soportar la ten-
sión del estímulo, el cual se eleva cuando se aplaza la descarga; 
Freud llamó a esto proceso secundario, es decir: “El relevo del 



24

principio de placer por el principio de realidad” (Freud, 1911, 
p. 56). Los procesos primarios y secundarios al interactuar 
crean los patrones psíquicos relativos al sentir y pensar. Fio-
rini (2007) agrega que los procesos secundarios discriminan, 
separan conceptos en categorías de oposición y establece 
disyunciones, de esta manera, sabemos también que en el 
acto de convocar estados opuestos, aparece la posibilidad de 
crear producciones con sentido, es decir, se genera la forma-
ción de procesos terciarios y/o simbólicos como funciones 
superiores de lo humano que configuran su conciencia.

Más adelante, Freud (1923) agrega a su propuesta el 
concepto de estructura anímica, se trata de las características 
que conforman la identidad, de su aspecto más esencial; en 
El yo y el ello, ésta se encuentra conformada por las relaciones 
que se establecen entre lo que define como un ello, un yo y un 
superyó: “[…] la esencia del alma en un ello, un yo y un super-
yó” (Freud, 1923, p. 9). 

Para nuestro autor, el ello representa el origen del de-
seo más fundamental en la persona y lo define como pulsión, 
como impulso del inconsciente que se rige por el principio 
del placer y que siempre busca ser satisfecho: “[…] y «ello» 
[…] lo otro psíquico […] y que se comporta como icc” (Freud, 
1923, p. 5).

El yo representa el principio de realidad, es la parte tan-
gible del sistema anímico, es el cuerpo: “El yo es sobre todo 
una esencia-cuerpo; no es sólo una esencia-superficie, sino, él 
mismo, la proyección de una superficie” (Freud, 1923, p. 5). De 
este modo, hace las veces de mediador entre las percepciones, 
las que provienen del ello y las que acontecen en el mundo 
exterior; el yo se mueve entre el consciente y el inconsciente; 
el yo consciente es el yo cuerpo presente, por razón de las per-
cepciones definidas en términos de sensaciones y sentimien-
tos: “[…] el yo se encuentra bajo la particular influencia de 
la percepción, y que puede decirse, en líneas generales, que las 
percepciones tienen para el yo la misma significatividad y va-
lor que las pulsiones para el ello” (Freud, 1923, p. 9).



25

El superyó da forma al yo con criterios asumidos como 
un deber ser, define la conciencia moral de la persona 
y constituye lo que denominamos carácter: “[…] participa en 
considerable medida en la conformación del yo, y contribu-
ye esencialmente a producir lo que se denomina su carácter” 
(Freud, 1923, p. 6). 

Al afirmar con Freud (1923) que el yo es el representan-
te de la realidad del mundo exterior y el superyó, del mundo 
interior, podemos distinguir que el primero realiza la función 
de abogado del ello; así, los conflictos entre el ello y el superyó 
reflejarán la oposición en el mundo interno de la persona y se 
pondrá de manifiesto en el mundo externo a través del yo. En 
este sentido, es fácil comprender que el ideal del yo representa 
las más altas exigencias planteadas en torno a los valores supe-
riores de la persona, hacia los que ella se orienta. Esta situación 
supone establecer una relación entre opuestos, de tal suerte 
que promueve la elaboración o aparición de nuevos significa-
dos, lo que facilita el fortalecimiento de la identidad, es decir, 
implica establecer un proceso simbólico.

Sin embargo, y profundizando un poco más en la es-
tructuración del sistema anímico, dice Freud (1923) que du-
rante la formación del superyó, en las fases tempranas del 
desarrollo, es muy frecuente dar lugar a esta concepción: el 
carácter del yo se configura por medio de la sedimentación 
de una serie de proclamaciones de objeto a las que renuncia 
el yo y éste pasa a ser continente de las historias de estas elec-
ciones, o de no elecciones de ciertos objetos. En este orden, 
puede observarse que dichas investiduras (proclamaciones) 
de objeto nacen del ello como pulsiones eróticas en forma de 
necesidad y el yo, aún débil, las recibe y bien les presta aten-
ción o las reprime. Cuando la energía libidinal proveniente 
del ello es orientada hacia el objeto sexual y cambia de meta, 
el yo se convierte en el objeto, sufre alteraciones y realiza 
una sustitución a la que el autor denomina institución de 
ese objeto en yo: “[…] erección del objeto en yo […]” (Freud, 
1923, p. 6). 



26

Esto significa que, mediante esta introyección, se gene-
ra la resignación (renuncia) del objeto, que, además de alterar 
el orden normal de la elección erótica de objeto, es una for-
ma en la que el yo puede dominar y profundizar su relación 
con el ello, aunque a expensas de una gran docilidad hacia su 
propia experiencia. Cuando el yo representa los rasgos del 
objeto resignado, busca reparar la pérdida del ello y se distin-
gue a él mismo como objeto de amor. La institución de libido 
de objeto en libido narcisista implica momentáneamente la 
renuncia de las metas sexuales, en términos de desexualiza-
ción, sin embargo, no significa que desaparezcan, la pulsión 
sexual sigue activa.

Los efectos de las primeras identificaciones de objeto son 
universales y duraderas, dice Freud (1923), podemos reconocer 
el origen del ideal del yo tras el superyó, en donde se esconden 
las primeras y más valoradas identificaciones de la persona, es 
decir, la identificación con la figura parental, primordialmente 
la figura de la madre. Además, la formación del superyó o el 
ideal del yo no sólo es aquello que quedó de las primeras elec-
ciones de objeto del ello, sino también su formación reactiva, 
es decir, como el padre o lo opuesto a él: “Su vínculo con el yo 
no se agota en la advertencia: «Así (como el padre) debes ser», 
sino que comprende también la prohibición: «Así (como el 
padre) no te es lícito ser […]” (Freud, 1923, p. 7). Por lo tanto, 
el superyó contiene el carácter del padre; mientras más fuerte 
es la vivencia del complejo de Edipo y más rápido se le reprime, 
más riguroso será su imperio como conciencia moral, como 
sentimiento de culpa frente al yo. Desde esta perspectiva, el 
superyó se forma tras la disolución del complejo de Edipo. 

Ampliando la perspectiva del superyó
con Melanie Klein (1919-1934)

Más adelante, de acuerdo con Hanna Segal (1979), se encontró 
que Melanie Klein (1919-1934), influenciada por los estudios 



27

de Karl Abraham, descubrió que la formación del superyó no 
es posterior a la disolución del complejo de Edipo, sino que es 
una parte constitutiva de este complejo. Klein observa que el 
bebé introyecta, durante cada etapa de su desarrollo libidinal, 
fantasías de objetos parciales; en este sentido, la relación oral 
con el objeto parcial corresponde al pecho de la madre, éste 
se convierte en un pecho bueno o malo según la experiencia 
del bebé. Por su parte, Abraham propone que el pecho malo 
puede ser la causa de la melancolía. Durante la etapa anal, el 
objeto parcial son las heces y la expulsión de estas heces es vi-
vida como pérdida de un objeto interno. En una etapa pos-
terior, el objeto parcial es el pene del padre y otras partes del 
cuerpo de los padres, en el transcurrir de la maduración que-
dan interiorizadas las figuras parentales combinadas, después 
aparecen los padres unidos sexualmente y al final pueden ser 
concebidos como personas independientes. Es importante 
mencionar que estos objetos parciales internos no son rea-
les, sino configuraciones de fantasías y proyecciones del niño 
o niña, sin embargo, son elementos fundamentales para dar 
forma a la imaginación. Además, pueden presentarse reales o 
persecutorios, por ejemplo, pechos buenos o pechos malos; 
también pueden aparecer más integrados. Hay introyecciones 
de objetos y de padres parciales o totales, a veces muy distor-
sionados en la fantasía, pero que se van tornando más realistas 
en la medida que el niño incorpora la realidad. Estos objetos 
internos se experimentan en interacción entre ellos o con el 
niño, de manera que el niño puede identificarse con dichos 
objetos o sentirse a sí mismo en relación con ellos. 

Desde un principio, Klein (1919-1934) llamó superyó a 
todos los objetos internos con los que el niño no se iden-
tifica. En 1933, en su artículo “El desarrollo temprano de la 
conciencia en el niño”, afirma, por primera vez, que el niño 
proyecta sus impulsos agresivos sobre su objeto interno, 
que se convierte así en el objeto que castiga, en el superyó. 
Más adelante, y en vista de la complejidad de la relación con 
los objetos internos, habla con más frecuencia de estos, de 



28

sus características y funciones, así: “[...] reserva el término 
«superyó» para el aspecto punitivo de los objetos” (Segal, 
1979, p. 40). De esta manera, supone que el superyó se en-
cuentra influenciado más por las propias pulsiones del niño 
que por los padres reales (Segal, 1979, p. 36). De acuerdo 
con Segal (1979), la percepción de la fantasía es para Klein 
(1919-1934) un elemento de importancia central, que la 
orientó a inclinar su atención en la teoría de las relaciones 
de objeto en lugar de la teoría de las fases del desarrollo 
libidinal, pues afirma que tanto los objetos reales como los 
de fantasía se configuran desde el principio de la vida psí-
quica, de modo que su relación con el objeto parcial pecho/
cuerpo de la madre, heces/el propio cuerpo, pene/cuerpo 
del padre es fundamental para la estructura de los objetos 
internos del niño, del superyó, es decir, sus implicaciones 
con la culpa y la conciencia moral, así como la imaginación 
y la vida de fantasía y los procesos de creación (analizados 
un capítulo más adelante).

Sabemos por Freud (1913) que una de las funciones del 
psicoanálisis es llevar a la persona a la realización del propio 
deseo, aligerar la tensión nacida de la necesidad y solucionarla 
a partir de la satisfacción. De esta manera, y siguiendo el inte-
rés del presente libro, el enfoque psicoanalítico proporciona 
una información satisfactoria sobre algunos de los problemas 
relativos al arte y al artista, pues sabemos que la práctica artís-
tica propone también la realización del deseo, no solamente 
del artista, sino también del espectador: “Discierne también 
en el ejercicio del arte una actividad que se propone el apaci-
guamiento de deseos no tramitados, y ello en primer término, 
desde luego, en el propio artista creador y, en segundo, en su 
lector o espectador” (Freud, 1913, p. 62).

De aquí que sea posible repensar y crear un proceso dis-
tinto, una propuesta paralela a partir de la experiencia ar-
tística dirigida, que favorezca el paso de la energía libidinal 
a otro estado para construir con la persona cierto andamia-
je que le ayude a aceptar o resignificar su experiencia. Este 



29

mismo objetivo, para Lacan (1954a) en El universo simbólico, 
consiste en llevar a la persona al orden simbólico, donde la 
identidad se resignifica, pues la conciencia le permite estruc-
turar una relación simbólica mediante el conocimiento y, por 
consiguiente, la significación de sí misma y de la realidad. 
La conciencia simbólica posibilita el reconocimiento, la resig-
nificación tanto de sí mismo como de la realidad circundante, 
en este orden: “Es preciso que en el sistema condicionado por la 
imagen del yo intervenga el sistema simbólico, para que pueda 
establecerse un intercambio, algo que es no conocimiento sino 
reconocimiento” (Lacan, 1954a, p. 43).

Lo anterior significa generar un proceso a través del 
cual aquello que la persona no ha elaborado o explicado me-
diante la palabra adquiere, con el psicoanálisis, un carácter 
simbólico por la imaginación, lo que propicia integrarlo a la 
experiencia. Como se puede ver, tales funciones solamente 
pueden llevarse a cabo en este plano; lo que para Freud (1923) 
implica desplegar los procesos anímicos y sus relaciones a 
través de la dinámica entre la conciencia, el preconsciente y 
el inconsciente, para Lacan (1954) significa las relaciones que 
se establecen entre realidad, imaginario y simbólico como 
sistemas de referencia del yo, para Fiorini (2007) se trata de 
la formación de los procesos terciarios que dan lugar a la pul-
sión creadora; así como las relaciones entre ser y hacer en 
Winnicott (1970), entre otros que trataremos más adelante.

No está por demás subrayar los planteamientos sobre la 
condición patológica, en general, que consiste en la desarticu-
lación de la dimensión psíquica, entre las relaciones sobre sen-
tir y pensar, entre las relaciones de los procesos primarios con 
los secundarios. Con Freud (1915a) también se puede observar 
en el inconsciente o en los sistemas consciente e inconsciente 
que, cuando estos poseen una inadecuada o nula relación, la 
persona se disocia, de manera que él propone la cura a partir 
de influir el inconsciente desde la conciencia. Esto es impor-
tante, pues al reflexionar sobre diversos estados como el nar-
cisismo, el hedonismo, los trastornos de la personalidad, así 



30

como en las afecciones mentales de la persona contemporánea, 
encontramos la autonomía de estos dos sistemas. Para no ir 
más lejos, el simple hecho de tener una postura puramente ra-
cional que evite el diálogo con las emociones o estar expuesto 
a un estado de sensibilidad tal que no permita el acceso a un 
razonamiento lógico indica un estado en mayor o menor gra-
do de desarticulación del yo:

[…] la investigación de casos patológicos muestra a menudo 
en el Icc un grado de autonomía y de ininfluenciabilidad ape-
nas creíbles. Un total aislamiento recíproco de las aspiraciones, 
una desagregación absoluta de los dos sistemas, he ahí en gene-
ral la característica de la condición patológica.

No obstante, la cura psicoanalítica se edifica sobre la in-
fluencia del Icc desde la Cc, y en todo caso muestra que, si bien 
ella es ardua, no es imposible. Los retoños del Icc que hacen de 
mediadores entre los dos sistemas nos facilitan el camino para 
este logro, como ya se dijo (Freud, 1915, p. 47).

Esto es relevante, pues es evidente que uno de los aspectos que 
representa la salud mental está en la capacidad para simbolizar, 
esto significa transformarse, implica el diálogo entre opues-
tos, una influencia de la conciencia sobre el inconsciente, lo 
cual incluye el uso de la palabra. De este modo, las interaccio-
nes entre el yo, el ello y el superyó, que propone Freud (1923) 
como dimensiones de la identidad, se influyen mutuamente, 
de tal forma que configuran relaciones dialécticas que generan 
significados y resignifican la identidad de manera constante; 
no obstante, pueden aparecer como rígidas o deterministas si 
la persona no se expone a nuevas experiencias.

En dicho orden, las relaciones dialécticas en la dimensión 
psíquica, entre las realidades emocional y racional, entre la 
mente inconsciente y la mente consciente, significan acceder 
al plano simbólico y propiciar cambios, transformaciones en 
la postura subjetiva, resignificación de la identidad. Esto es lo 
que se pretende con la presente propuesta: la experiencia ar-
tística dirigida.



31

Los procesos simbólicos también se pueden explicar 
desde los tres niveles de consciencia del sistema psíquico 
definidos por Freud (1923) en El yo y el ello: lo consciente, 
el preconsciente y el inconsciente, en los que tales procesos 
están implícitos.

Lo consciente

Para el psicoanálisis, los procesos anímicos son inconscien-
tes, aunque tienen el potencial de ser comprendidos por la 
conciencia a través de la percepción del mundo y se concre-
tan en los sentidos por medio de los órganos sensoriales. Lo 
consciente para Freud (1923) significa que la atención está 
centrada en la percepción del instante presente. Cualquier 
fenómeno psíquico, como puede ser una representación, no 
tiene la posibilidad de establecerse de forma permanente ni 
tampoco puede ser consciente de forma constante, es y pasa 
con rapidez y no puede volver a serlo, sino hasta que se re-
produzcan las “mismas” condiciones que lo suscitan:

«Ser consciente (3)» es, en primer lugar, una expresión 
puramente descriptiva, que invoca la percepción más inme-
diata y segura. En segundo lugar, la experiencia muestra que 
un elemento psíquico, por ejemplo, una representación, no 
suele ser consciente de manera duradera. Lo característico, 
más bien, es que el estado de la conciencia pase con rapidez; la 
representación ahora consciente no lo es más en el momento 
que sigue, sólo que puede volver a serlo bajo ciertas condicio-
nes que se producen con facilidad (Freud, 1923, p. 2).

Asimismo, Lacan (1954c), en Una definición materia-
lista del fenómeno de conciencia, lo especifica como ese algo 
que se produce en cualquier lugar y tiempo, aquí y ahora, 
en la superficie, en forma de representación, es decir, una 
imagen sensible con significado: “[…] la conciencia es algo 
que se produce cada vez que tenemos –y esto sucede en los 
sitios más inesperados y distantes entre sí– una superficie 



32

tal que pueda producir lo que llamamos una imagen” (La-
can, 1954c, p. 24).

En resumen, la conciencia tiene dos acepciones, la pri-
mera como sensación o imagen corporal que aparece y se hace 
notar en el momento presente, y aquella por la cual la persona 
libera contenidos del inconsciente a través del preconsciente, 
lo que le permite generar cambios en la posición subjetiva y 
ampliar su comprensión simbólica. En este sentido, la con-
ciencia hace las veces de llave de acceso con la cual la persona 
entra en un orden superior: “[…] se estima que todo lo que 
es superior implica conciencia” (Lacan, 1954, p. 23); además, 
Lacan agrega, esta conciencia se posiciona como un centro 
organizador.

El preconsciente

El preconsciente para Freud (1923) es el estado intermedio 
entre la conciencia y el inconsciente. Pertenece al inconscien-
te en condiciones de posibilitar el acceso de contenidos sus-
ceptibles de emerger a la conciencia: “Llamamos preconsciente 
a lo latente, que es inconsciente sólo descriptivamente, no en 
el sentido dinámico, y limitamos el nombre inconsciente a lo 
reprimido inconsciente dinámicamente, de modo que ahora 
tenemos tres términos” (Freud, 1923, p. 2). De acuerdo con 
Freud (1915), el preconsciente, como el inconsciente, está de-
terminado por aquello que puede tener su origen tanto en la 
vida pulsional como en la percepción: “El contenido del sis-
tema Prec (o Cc) proviene, en una parte, de la vida pulsional 
(por mediación del Icc) y, en la otra, de la percepción” (Freud, 
1915, p. 47). Esto significa que la vida pulsional se manifiesta 
como estímulo que se desplaza en ambos sentidos, desde la 
dimensión corporal, lo somático, hacia lo anímico, y vicever-
sa, desde las sensaciones provenientes de la percepción que 
mueven el alma, como las pulsiones originadas en los estados 
anímicos que impactan al cuerpo: “El cuerpo propio y sobre 



33

todo su superficie es un sitio del que pueden partir simultánea-
mente percepciones internas y externas” (Freud, 1923, p. 5).

Cuando se afirma con Freud (1915) que el precons-
ciente tiene su origen tanto en la vida pulsional como en la 
percepción, se está deduciendo que realiza el mismo papel 
de la intuición al plantear una analogía con el proceso sim-
bólico, la cual se expande antes y después de producirse el 
lenguaje articulado. Además, al analizar cómo es que ciertos 
contenidos se vuelven preconscientes, cómo es que existen 
elementos anteriores y posteriores para ser expresados por 
la palabra, el autor lo explica afirmando que dicho proceso 
se produce por la asociación de las palabras con sus corres-
pondientes representaciones (imágenes sensibles con signi-
ficado), a lo que denomina huellas mnémicas, definidas como 
reminiscencias que tuvieron su origen en la percepción y 
se conservaron en archivos que guardan la posibilidad de 
manifestarse como conscientes:

«¿Cómo algo deviene preconsciente?». Y la respuesta 
sería: «Por conexión con las correspondientes representacio-
nes-palabra». Estas representaciones-palabra son restos mné-
micos; una vez fueron percepciones y, como todos los restos 
mnémicos, pueden devenir de nuevo conscientes (Freud, 
1923, p. 3).

Por lo tanto, es importante recordar que uno de los ob-
jetivos del psicoanálisis es tornar conscientes los contenidos 
inconscientes. Esto ocurre al volver a ligar los eslabones por 
medio de la intuición, lo cual permite restablecer asociacio-
nes con las representaciones-palabra que, por las reminis-
cencias de la experiencia y la articulación de la palabra, crean 
comprensión. A su vez, esto sucede en el nivel simbólico, 
lo que significa el acceso a una conciencia más elevada que 
genera una nueva percepción en la condición de la persona, 
quien restablecerá la cura y resignificará su experiencia:

Si tal es el camino por el cual algo en sí inconsciente deviene 
preconsciente, la pregunta por el modo en que podemos hacer 



34

(pre)consciente algo reprimido {esforzado al desalojo} ha de res-
ponderse: restableciendo, mediante el trabajo analítico, aquellos 
eslabones intermedios prcc. Por consiguiente, la conciencia per-
manece en su lugar […] (Freud, 1923, p. 4).

Se observa, entonces, que la función del preconsciente consis-
te en manifestarle a la conciencia los contenidos que contribu-
yen a la expansión del campo simbólico, es decir, ligarse a este 
universo estructurado, unificado, acabado y completo.

Lo inconsciente

Lo inconsciente es para Freud (1915) el espacio más amplio 
y también el más complejo de todo el sistema anímico, ya 
que el elemento central del inconsciente se constituye por un 
conjunto de agentes representantes de pulsiones que tienen 
la necesidad de expresarse en mociones de deseo: “El núcleo 
del Icc consiste en agencias representantes de pulsión que 
quieren descargar su investidura; por tanto, en mociones de 
deseo” (Freud, 1915, p. 45).

Freud (1923) define lo inconsciente como un sistema 
estructurado en dos niveles fundamentales, uno de ellos se 
manifiesta en actos latentes y temporales, y el otro se refiere 
a los procesos reprimidos: “Vemos, pues, que tenemos dos 
clases de inconsciente: lo latente, aunque susceptible de con-
ciencia, y lo reprimido, que en sí y sin más es insusceptible 
de conciencia” (p. 2). Esto explica cómo los procesos aními-
cos pasan por dos estados entre los cuales opera la censura 
como agente que filtra los contenidos; toda vez rechazados, 
estos permanecen en el inconsciente en forma de represión, 
sin embargo, si les es posible pasar a la segunda fase, for-
man parte del sistema consciente y, como deduce el autor, la 
cura se logra al llevar a la conciencia lo reprimido: “El efecto 
terapéutico se liga con el hacer consciente lo reprimido […]” 
(Freud, 1937, p. 68).



35

Es importante notar que la comprensión del autor lleva 
implícita la premisa de que el inconsciente posee un lenguaje; 
para Freud (1915), los procesos inconscientes pueden obser-
varse bajo las formas de los sueños y de las neurosis, por los 
actos fallidos y el chiste, aquí, quiero agregar el lenguaje de 
las emociones, la expresión corporal, las sensaciones, las so-
matizaciones y la dinámica que establecemos en las relaciones 
interpersonales: “Los procesos inconscientes sólo se vuelven 
cognoscibles para nosotros bajo las condiciones del soñar y de 
las neurosis […]” (Freud, 1915, p. 45).

Las cualidades que Freud (1915) les atribuye a los pro-
cesos del inconsciente son la ausencia de contradicción; la 
movilidad de sus investiduras posee un carácter primario, 
así como su destino depende de su fuerza; sus procesos son 
atemporales y no responden a las exigencias de la realidad; se 
rigen por los límites que imponen los principios y las regula-
ciones del placer-displacer. Por su parte, Lacan (1964) en Los 
cuatro conceptos fundamentales del psicoanálisis, difiere de Freud 
(1915), pues entiende el inconsciente como una cualidad ro-
mántica de la creación imaginante, y no es que no lo sea, sino 
que se orienta y está delimitado por esos ámbitos: “Freud está 
imantado por esos fenómenos, y es ahí donde buscará el in-
consciente” (Lacan, 1964, p. 10).

De esta manera, Lacan amplía la concepción del in-
consciente y lo trata como causa al tomar de Lévi-Strauss, 
en El pensamiento salvaje, el concepto de la función totémica 
como idea fundamental sobre la que descansa toda experien-
cia, toda síntesis cultural y personal, aquello preexistente que 
define su origen y lo organiza todo: “Desde antes de que se 
establezcan relaciones propiamente humanas ya están deter-
minadas ciertas relaciones” (Lacan, 1964, p. 9). A tal causa le 
otorga las características de un concepto indefinido, el cual, 
por un lado, nos presenta un aspecto racional, inteligible 
y, por el otro, un vacío (hiancia) que después de un profundo 
análisis, él mismo expresa como carente de explicación para 
establecerlo como aquello no realizado: “Algo perteneciente 



36

al orden de lo ‘no realizado’” (Lacan, 1964, p. 10). Se puede 
decir que es ese algo que se contiene, se detiene, no se realiza 
y que, en términos freudianos, pertenece al orden de la repre-
sión. Por las mismas razones, dice Lacan (1964) en El incons-
ciente freudiano y el nuestro, los cuatro conceptos fundamentales del 
psicoanálisis, en el inconsciente lo no realizado se manifiesta 
de forma discontinua, como vacilación, también como hen-
didura, como ruptura, no como la ausencia de concepto, sino 
como el concepto de la carencia, como silencio. Según Freud 
(1915), la represión es fundamentalmente un proceso que ope-
ra sobre las representaciones, sobre las imágenes sensibles con 
significado, justo en la frontera de los sistemas inconsciente, 
preconsciente y consciente. Considera que funciona como 
mecanismo de defensa antes de establecerse la diferenciación 
entre la actividad consciente e inconsciente del sistema aní-
mico; el trabajo de la represión consiste en rechazar ciertos 
contenidos, protegiéndonos al mantenerlos alejados de la con-
ciencia. Define el término de represión primordial para defi-
nir una primera fase de la represión, donde al representante 
psíquico de la pulsión se le deniega la admisión a la conciencia 
y genera una fijación, y es a partir de este momento que ese re-
presentante psíquico se establece como inmutable, rígido, y la 
pulsión permanece ligada a éste. En el segundo momento, en 
la represión propiamente dicha, aparece algún retoño de hue-
llas anteriores del representante psíquico, por la dinámica del 
pensamiento o proveniente de algún otro lugar del sistema 
anímico que por alguna actividad asociativa se ha vinculado 
a tales representaciones y se manifiesta igual que lo reprimido 
primordial.

De acuerdo con Freud (1915a), para hacer posible la can-
celación de la represión, es necesario que la representación, la 
imagen sensible con significado del consciente, pueda vencer 
las resistencias y conectarse con la huella mnémica, con las 
representaciones-palabra del inconsciente, para construir un 
proceso simbólico y establecer un diálogo con las representa-
ciones que, en juego entre el consciente y el inconsciente, con la 



37

finalidad de que la persona asocie, ligue, restablezca los propios 
significados, realice lo no realizado, permitiendo que los con-
tenidos susceptibles de emerger a la conciencia la alcancen, lo 
que ampliará su conciencia simbólica. Es importante compren-
der que las representaciones, las imágenes sensibles con signi-
ficado, conscientes e inconscientes, independientemente de los 
modos de expresión y de su aparente ausencia de relación, son 
elementos que pertenecen al campo simbólico:

[…] la cancelación de la represión no sobreviene hasta que la 
representación consciente, tras vencer las resistencias, entra 
en conexión con la huella mnémica inconsciente. Sólo cuando 
esta última es hecha consciente se consigue el éxito. Por tanto, 
para una consideración superficial parecería comprobado que 
representaciones conscientes e inconscientes son trascripcio-
nes diversas, y separadas en sentido tópico, de un mismo con-
tenido (Freud, 1915, p. 41).

Esto es porque para Freud (1915), las pulsiones sólo pueden 
ser objetivadas y convertirse en elementos de la conciencia 
por medio de sus representaciones (de sus imágenes sensi-
bles con significado), de manera que son aprehendidas en el 
momento en que se manifiestan y observables como impron-
tas (huellas mnémicas), representaciones-palabra cargadas 
de un estado afectivo (emociones y sensaciones):

Una pulsión nunca puede pasar a ser objeto de la conciencia; 
sólo puede serlo la representación que es su representante. Aho-
ra bien, tampoco en el interior de lo inconsciente puede estar 
representada si no es por la representación. Si la pulsión no se 
adhiriera a una representación ni saliera a la luz como un estado 
afectivo, nada podríamos saber de ella (Freud, 1915, p. 42).

Los procesos que se han descrito nos permiten explicar la 
resignificación, ésta sucede cuando generamos cambios en 
los registros de las representaciones, en las imágenes senso-
riales al asociarlas con otros afectos, no en los hechos, sino en 
las formas de registro de las improntas (huellas mnémicas) 



38

en los significados. El mismo Freud (1915a), en El inconscien-
te, afirma que el movimiento pulsional debe esperar hasta 
encontrar una representación sustitutiva en el sistema cons-
ciente, después aparece el afecto que se hace posible por la 
representación consciente y cuya naturaleza es definida por 
la cualidad del afecto; por lo que deduce que en la represión 
existe una separación significativa entre el afecto y su re-
presentación, de modo que sus dinámicas buscan caminos 
opuestos. Sin embargo, si facilitamos un cambio en la re-
presentación y, a su vez, la volvemos a ligar a la pulsión, el 
registro afectivo de la imagen habrá cambiado y habremos 
resignificado la experiencia:

[…] la moción pulsional tiene que aguardar hasta encontrar una 
representación sustitutiva en el interior del sistema Cc. Después 
el desarrollo del afecto se hace posible desde este sustituto cons-
ciente, cuya naturaleza determina el carácter cualitativo del afec-
to. Hemos afirmado que en la represión se produce un divorcio 
entre el afecto y su representación, a raíz de lo cual ambos van 
al encuentro de sus destinos separados. Esto es incontrastable 
desde el punto de vista descriptivo; empero, el proceso real es, 
por regla general, que un afecto no hace su aparición hasta que 
no se ha consumado la irrupción en una nueva subrogación 
{Vertretung} del sistema Cc. (Freud, 1915, p. 43).

Es entonces que el efecto de hacer consciente lo reprimido 
nos conduce a conocer lo desconocido de nosotros mismos, 
a la persona ignorada del yo, agrega Lacan (1954), motivo 
necesario para llevar a cabo la resignificación y propiciar un 
cambio en la posición subjetiva, lo que a su vez es susceptible 
de generar en la persona un efecto terapéutico o la cura. Sin 
embargo, es importante agregar con Freud (1937) en Análisis 
terminable e interminable, que tal objetivo se obtiene median-
te interpretaciones y construcciones. Esta última es una idea 
que es necesario enfatizar, los efectos no surgen sin razón, 
es necesario construir un andamiaje, la definición de una es- 
tructura concreta fundamentada en objetivos específicos 



39

para llevarlos a cabo. Con esto también se quiere decir que la 
experiencia artística, contrario a lo que se suele creer, carece 
de un efecto sanador por sí misma, puede propiciar incluso, 
como lo observamos en algunas representaciones performá-
ticas, efectos neuróticos o perversos que ponen en juego la 
integridad del artista. Para generar una significación en el 
orden ético o terapéutico, es necesario crear la estructura y 
construir con base en dichos objetivos. Finalmente, el cliente 
es quien realizará la función de interpretar.

Por todo lo anterior, es importante destacar que el incons-
ciente desarrolla una función protectora para la persona, pues 
le permite a ésta reservar contenidos que no han podido vincu-
larse a la conciencia, y, como parte del sistema anímico, opera 
como el proveedor de la información que comunica por me-
dio del lenguaje simbólico (por medio del mito, la imaginación 
creadora, la expresión artística, las representaciones-palabra, los 
sueños, el chiste, los actos fallidos y las neurosis, las emociones, 
las sensaciones, las somatizaciones, las relaciones interperso-
nales); es decir, es el espacio en donde se realiza la síntesis del 
proceso simbólico, por lo mismo, es el generador de símbolos 
a los que archiva y administra y, de manera automática, los li-
bera o reserva en forma, lugar y tiempo convenientes para la 
conciencia. Como se puede observar, el inconsciente es también 
un gran sabio, ¿se podría pensarlo como fuente de sabiduría?, ¿o 
como dispositivo de sanación? Por lo pronto, son sólo suposi-
ciones que plantean otras posibles líneas de investigación.

Finalmente, se ha de considerar al inconsciente en re-
lación con los otros dos sistemas del aparato anímico, pues 
realiza la función simbólica para la persona, lo que expande 
en ella la comprensión de la realidad.

El marco psicoanalítico en Jacques Lacan

A continuación, se revisan los sistemas de referencia del yo 
con Lacan (1954b) en La tópica de lo imaginario, pues la idea 



40

central propone la formación de un campo simbólico, lo cual 
es de interés para este libro, no solamente porque ese texto 
amplía las reflexiones en torno a la configuración de la identi-
dad, sino también para comprender los procesos de creación.

Para Lacan (1954b), entender los sistemas de referen-
cia del yo, en los conceptos de lo real, lo imaginario y lo 
simbólico, significa tener una comprensión de la técnica 
y la experiencia freudianas. En términos generales, Lacan 
(1954b) distingue la realidad como “[…] el caos original […]” 
(p. 33), como aquello que la persona enfrenta en la primera 
impresión y que se encuentra no estructurado, no asimilado 
y, por lo tanto, no simbolizado, como aquello necesario 
de aprehender y que se hace posible por medio de la ela-
boración de un proceso que liga con lo imaginario defini-
do en términos de “[…] el nacimiento del yo […]” (p. 33) 
y que se encuentra profundamente ligado a los modos de 
percepción; aquí, la imaginación le facilita al yo distinguir 
diferentes perspectivas de lo real. Finalmente, lo simbólico 
es la realización de dicho proceso por mediación de la ima-
ginación, posiciona a la persona de frente a lo ya elabora-
do, simbolizado y significativo, a lo que Lacan define como 
“[…] las posiciones del sujeto” (1954b, p. 33).

Al tratarlos como fenómenos ópticos, Lacan (1954b) se 
auxilia de la óptica para explicar los tres sistemas de refe-
rencia, para lo cual presenta el siguiente esquema en el que 
encontramos un objeto real, un objeto imaginario, un espejo 
cóncavo y un observador.

Imagen 1. La experiencia del ramillete inver-
tido (Lacan, 1954b, p. 36). Recuperado de: 
https://experiencialacaniana.wordpress.
com/2017/09/08/la-topica-de-lo-imagi-
nario-clase-7-seminario-1-jacques-lacan/

https://experiencialacaniana.wordpress.com/2017/09/08/la-topica-de-lo-imaginario-clase-7-seminario-1-jacques-lacan/
https://experiencialacaniana.wordpress.com/2017/09/08/la-topica-de-lo-imaginario-clase-7-seminario-1-jacques-lacan/
https://experiencialacaniana.wordpress.com/2017/09/08/la-topica-de-lo-imaginario-clase-7-seminario-1-jacques-lacan/
https://experiencialacaniana.wordpress.com/2017/09/08/la-topica-de-lo-imaginario-clase-7-seminario-1-jacques-lacan/


41

De acuerdo con Lacan (1954b), las relaciones entre la percep-
ción y la conciencia son tangibles en las imágenes ópticas y 
sus particularidades, algunas son subjetivas y son llamadas 
imágenes virtuales, otras son reales y se refieren a los objetos 
en concreto; lo más simple es generar imágenes virtuales a 
partir de los objetos reales, porque toda la luz que proviene de 
un punto específico aparece en el espejo en el mismo punto 
simétrico. Esto sucede debido al principio fundamental de la 
óptica, que tiene que ver con que a cada punto en el espacio 
real le corresponde un punto en otro espacio que es imagina-
rio y sin tal principio no existiría el fenómeno. Dicha luz es 
convergente cuando se aproxima al ojo, de manera que pro-
duce una imagen real; si la luz impresiona al ojo en sentido 
contrario, se forma una imagen virtual, dice Lacan, se ve allí 
donde no está. Esta metáfora facilita la comprensión del mun-
do imaginario y el mundo real y sus relaciones, de modo que 
si situamos a la persona frente al espejo, ella puede tomar su 
cuerpo como totalidad, pero esto puede ser una concepción 
prematura con respecto al dominio real porque hay otro as-
pecto de la persona en su dimensión humana, en los instin-
tos, deseos, tendencias, etcétera. Es aquí donde la imagen del 
cuerpo, según Lacan, le ofrece a la persona la primera forma 
en la que ubica lo que es y lo que no es del yo, de la misma 
manera que es tramitar la percepción de lo real por medio de 
la imaginación para simbolizar.

Además, en dicha relación, como en toda relación sim-
bólica, los fenómenos reales conviven simultáneamente con la 
subjetividad, con el espacio real y el espacio imaginario, don-
de a veces no se encuentran definidos con claridad, por lo que 
se vuelve obligado hacer la diferenciación, ya que es esencial 
no sólo para la comprensión de la identidad, que implica su 
configuración, sino para la manifestación de dicho fenómeno; 
esto es trascendente, significa crear el fenómeno, es decir, la 
creación de la persona: “Pues bien, digamos que la imagen del 
cuerpo –si la situamos en nuestro esquema– es como el flore-
ro imaginario que contiene el ramillete de flores real. Así es 



42

como podemos representarnos, antes del nacimiento del yo y 
su surgimiento, al sujeto” (Lacan, 1954b, p. 36). 

Es útil ampliar esta compleja visión haciendo la distin-
ción entre lo real y lo imaginario, entre objetividad y subje-
tividad, con otro ejemplo que el autor nos muestra, se trata 
de un arco iris al que se le percibe como real y que, no obs-
tante, es un fenómeno subjetivo que sólo tiene la posibili-
dad de objetivarse mediante la percepción; por lo que Lacan 
(1954b) cuestiona el lugar de lo subjetivo y de lo objetivo y 
encuentra que todo depende de la posición de la persona, 
porque dicha postura condiciona la constitución del mundo 
que se caracteriza por su lugar en el mundo simbólico, muy 
concretamente en el mundo de la palabra.

Además, en El universo simbólico afirma Lacan (1954a) que 
el desarrollo y la evolución de la persona están en proporción 
directa a la medida en que ella se inserta en el universo simbó-
lico y se consolida en el ejercicio de la palabra; es obvio que se 
refiere al discurso organizado como una fuerza para causar un 
sistema simbólico en lo ya establecido, típico y significativo.

Se puede concluir, entonces, que para construir un cam-
po simbólico y crear significados, la persona debe moverse 
para cambiar su posicionamiento entre lo imaginario y lo real, 
donde moverse significa distinguir también la posibilidad que 
tiene para posicionarse desde diferentes perspectivas o en dife-
rentes lógicas respecto a la misma experiencia; esto es impor-
tante porque lo simbólico lleva implícito un mayor o menor 
grado de flexibilidad, lo opuesto sería una postura rígida, que 
impide simbolizar. Así, se observa que el crecimiento, la evo-
lución, el desarrollo sólo son posibles a través del movimiento, 
en el ejercicio flexible de esta relación, por lo que la persona es 
capaz de extender y organizar de manera coherente su mundo: 
“[…] el sujeto puede hacer jugar lo imaginario y lo real […] 
Despliega y articula así todo su mundo” (Lacan, 1954a, p. 39).

Finalmente, se ha incluido la perspectiva de Donald 
Winnicott (1993), quien posee una visión más contemporá-
nea de este objeto de estudio, pues sus conceptualizaciones 



43

complementan esta propuesta, ya que integran comprensio-
nes sobre los procesos de configuración de la identidad vin-
culados al desarrollo de la imaginación. 

Donald Winnicott, el self y la identidad

A principios de los años sesenta del siglo anterior comenzó a 
utilizarse el concepto de self en la psiquiatría descriptiva, en 
algunas religiones y sistemas filosóficos, además, fue adop-
tado por algunos psicoanalistas y por la psicología moderna 
para definir la identidad asumida como conciencia de sí. Para 
Winnicott (1993) en La distorsión del yo en términos del self ver-
dadero y self falso, este concepto se trata del posicionamiento 
del que proviene el gesto espontáneo, la acción, la idea per-
sonal; agrega que sólo el self verdadero puede ser creativo y 
sentirse real y propone la existencia de un self falso, el cual, 
contrario al self real, resulta en una sensación de irrealidad 
o futilidad. Winnicott afirma que el self verdadero tiene ori-
gen en las funciones corporales, en el principio de realidad 
del yo cuerpo, este se encuentra directamente vinculado con 
la idea del proceso primario y se justifica principalmente 
por tratar de comprender al self falso, porque está orientado 
a reunir los detalles de la experiencia de estar vivo. Además, 
el self verdadero se construye cuando aparece cualquier 
forma de organización mental del individuo, es decir, un 
procesamiento en el nivel simbólico que le permite ampliar 
la conciencia de sí, de esta manera: “El self verdadero se 
vuelve rápidamente complejo y se relaciona con la realidad 
externa mediante procesos naturales” (Winnicott, 1993).

Dice Winnicott (1993) que en cada nueva  etapa  en  la 
que el proceso de configuración del self verdadero no ha sido 
interrumpido gravemente  aparece  un fortalecimiento  res-
pecto a la sensación de ser real y la confirmación del sí mis-
mo  junto con la certeza creciente para tolerar dos  tipos de 
situaciones: la primera se trata de posibilitar en la persona la 



44

continuidad del vivir en el self verdadero ante las rupturas, 
y la segunda, de evitar experiencias reactivas o del self falso, 
relacionadas con el contexto sobre una base de sumisión, es 
decir, donde el superyó aparece por encima del yo, donde sur-
ge el reino de la culpa y se nulifica toda posibilidad de realizar 
procesos creativos. Para Winnicott (1963), en De la dependen-
cia a la independencia en el desarrollo del individuo, la evolución 
del yo como principio de realidad y del self como identidad 
asumida como conciencia de sí compromete la historia total 
del ello, todas las implicaciones de los procesos primarios y 
sus variaciones, así como las defensas del yo como procesos 
secundarios, que se relacionan con las demandas del deseo: 
“[...] la evolución del yo y del self, [...] incluye la historia 
total del ello, de los instintos y sus vicisitudes, y de las de-
fensas yoicas relacionadas con el instinto” (Winnicott, 1963, 
p. 427). A esto Winnicott lo llamó proceso de maduración.

En este sentido, para que la persona sea y sienta que es, 
es importante que las motivaciones se encuentren por enci-
ma de las reacciones. Esto no sólo depende de la voluntad, 
sino también de las pautas básicas que se establecen durante 
los procesos de maduración emocional, y los factores más in-
fluyentes son los que actúan al comienzo, es decir, en “[...] 
las etapas muy tempranas del desarrollo emocional de todo 
infante” (Winnicott, 1970, p. 1043). 

Las relaciones simbólicas en Donald Winnicott

Winnicott (1942) distingue que, en el niño, el juego y las 
formas artísticas son dinámicas tendientes a la unificación e 
integración de la personalidad, pues adquieren mediante 
el psicoanálisis un carácter simbólico por razones de la ima-
ginación, lo que le da la posibilidad de integrarlo a la expe-
riencia, porque establecen un vínculo con la persona entre la 
realidad interna y la realidad externa o compartida, donde se 
encuentra de por medio el cuerpo. 



45

El juego, el uso de las formas artísticas, entre otras, 
tienden de maneras diversas, pero relacionadas, a la uni-
ficación y la integración general de la personalidad. Por 
ejemplo, es fácil ver que el juego establece una vinculación 
entre la relación del individuo con la realidad personal in-
terna y la relación del individuo con la realidad externa 
o compartida.

Hasta aquí, en este capítulo se ha tratado el concepto 
de identidad desde la perspectiva psicoanalítica, donde se ha 
construido un observatorio; ello ha fortalecido el marco expli-
cativo relativo a la formación de la identidad contemporánea, 
que se desprende de un diálogo con diferentes autores que lo 
exponen desde distintos ángulos. Lo que es común a ellos es la 
comprensión ordenada de las partes que componen los aspec-
tos que dan forma a las personas y que, finalmente, confluyen 
y se representan en el cuerpo. Esto se puede hallar claramente 
en el trabajo de Freud (1923), en la dinámica del aparato psí-
quico donde el yo, un yo cuerpo a través de la percepción de 
sensaciones y sentimientos, como principio de realidad ges-
tiona las acciones del ello, los primeros impulsos, el deseo o 
los llamados procesos primarios, los cuales vienen del incons-
ciente. En este orden, la función del superyó gestiona el deber 
ser y la culpa, define la conciencia moral, además, de acuerdo 
con las comprensiones de Melanie Klein (1914-1934), el su-
peryó se encuentra configurado por el cuerpo de los padres 
reales, por lo que tiene implicaciones en el preconsciente e in-
consciente; accede a la conciencia, al yo cuerpo, por la acción 
de los procesos secundarios, como proceso de cognición. De 
acuerdo con lo anterior, los tres aspectos (yo, ello y superyó) 
aparecen en relación permanente gestionando y dando forma 
a la personalidad. Así, toda transformación en la persona –
que implica los fenómenos de la conciencia, de la subjetivi-
dad y del arte– surge de lo que en diferentes momentos Freud 
(1915, 1930) define como sublimación y que Lacan (1954b) en 
La tópica de lo imaginario destaca como proceso simbólico a 
través de las tres fases que permiten la comprensión de la 



46

realidad, tanto del conocimiento de sí como del entorno. En 
estas fases, lo real es la primera impresión de todo fenóme-
no percibido en el cuerpo, lo imaginario juega con múltiples 
posibilidades de comprensión y lo simbólico genera sentido, 
de manera que la simbolización es el elemento central para la 
conformación de la individualidad así como de todo proceso 
de transformación. En este orden, Winnicott (1970) propone 
la conformación del self –la idea personal–, que tiene origen 
en las funciones corporales, en el yo cuerpo, en los procesos 
primarios que nos dan la experiencia de sentirnos vivos, este 
es un self verdadero, contrario al concepto de self falso, que 
tiene la impresión de ser irreal, fútil, por carecer de experien-
cia corporal. Finalmente, el juego, el arte y la imaginación en 
Winnicott (1942) son universos simbólicos, para lo que es 
fundamental una epistemología que considera la hipótesis del 
inconsciente.



47

Capítulo 2. El proceso creativo 
en la formación de la identidad

Es a mi entender, de importancia fundamental, con-
tar con un sistema conceptual que nos obligue a ver el 
“mensaje” (es decir, el objeto de arte) al mismo tiempo 
como algo internamente dotado de un patrón y como 
parte de un universo mayor, que también posee un 
patrón, a saber, la cultura o alguna parte de ella.

Se cree que las características de los objetos de 
arte versan sobre, derivan en parte, o están determina-
das por otras características de los sistemas culturales 
y psicológicos.

Gregory Bateson

Antecedentes para llegar al campo

En este capítulo se tiene como propósito profundizar en el 
análisis de los procesos de creación, en términos de fenómeno 
de sublimación o proceso simbólico, y sus implicaciones teóri-
co-metodológicas, los cuales conducirán esta búsqueda hacia el 
conocimiento de las pautas que los componen para construir 
relaciones con diversas formas de creación, de tal suerte que se 
busca ampliar la comprensión respecto a los procesos de crea-
ción y sus relaciones con los procesos de configuración de la 
identidad, así como con todo proceso de cambio.

El modelo que se ha tomado como base es el de la tradición 
psicoanalítica, por tratarse del fenómeno de sublimación. Éste ha 
facilitado su análisis a partir de construir, organizar, sintetizar, 
aplicar e intervenir los procesos creativos en la constitución de 
personas, mediante la influencia de Freud, de Lacan, de Laplan-
che, de Fiorini, pero también ha sido posible construir una 
categoría metodológica con rendimientos teórico-prácti- 



48

cos que han permitido evaluar y utilizar otros conceptos, 
tanto de la idea de sublimación como de sus implicaciones 
teórico-metodológicas en otros autores.

Desde el principio, como investigadora, a través de la lec-
tura y de una intención práctica, he elegido vincular el concep-
to del método con la teoría psicoanalítica, ya que tal modelo de 
significación y resignificación del sí mismo, por medio de la 
experiencia artística dirigida, es lo que he definido como pro-
ceso creativo. Este se ha construido desde el punto de vista 
psicoanalítico y de algunas propuestas artísticas, porque me 
interesa comprender el proceso en el que la persona pone a 
prueba su propia configuración, en relación con la expectativa 
que tiene de sí y de hacer consciente una voluntad de ser, con 
el propósito de objetivarse. Al hablar de procesos creativos, he 
hecho énfasis en todos aquellos que suceden por mediación de 
la experiencia artística más que como procesos psicoterapéu-
ticos para estructurar la personalidad. Como se puede intuir, 
los procesos creativos son poco explícitos para la conciencia; 
el campo psicoanalítico ha establecido que los elementos del 
orden de lo inconsciente están en juego en esa relación; por 
dichas razones, los procesos simbólicos de los que participa el 
arte no sólo se determinan en el plano material de los pro-
ductos, sino en la reconstrucción de los procesos anímicos que 
hacen posible que tanto los objetos simbólicos y los objetos del 
arte estén vinculados a otros campos del saber. Para entender 
justamente la articulación entre razón y afecto es necesario 
utilizar la categoría de sublimación, ya que se ha considerado 
que es un buen sustento para intentar comprender de forma 
teórica, así como articular el pensamiento, con distintos au-
tores que se han consultado en función de la producción del 
objeto de estudio, del modelo de observación y de las pautas 
explicativas del proceso creativo.

Cuando menciono la configuración de la identidad como 
proceso creativo, implico una hipótesis que indica que el con-
cepto de proceso creativo tiene que ver con indagar sobre las 
formas en las que la mediación de la experiencia artística dan 



49

lugar a una participación de la persona, en la producción de 
su identidad, es decir, en el proceso creativo de sí. De esta 
manera, el presente trabajo consiste más en la observación e 
interpretación de las asociaciones que pueden hacer las perso-
nas involucradas en experiencias artísticas para establecer una 
relación con su proceso creativo y sus procesos de transforma-
ción o afirmación identitaria, por eso, esta metodología tiene 
más que ver con la producción de una reflexión basada en la 
participación y en estas relaciones, que con la propuesta psico-
terapéutica para la construcción de la personalidad.

La sublimación: un fenómeno de transformación

La sublimación es un fenómeno complejo del que diversos 
autores solamente hacen referencia; al parecer, aún no se ha 
generalizado un concepto que lo especifique a partir del desa-
rrollo y análisis de éste, afirma Laplanche (2002).

En la última etapa de su actividad científica, Freud (1930) 
define el fenómeno de sublimación como la acción de trasladar 
las metas pulsionales hacia objetos específicos que se encuen-
tran en un orden superior, que no pueden ser desestimados 
por el mundo externo y con los que se consigue una ganancia 
de placer proveniente del trabajo psíquico e intelectual:

He aquí la tarea a resolver: es preciso trasladar las metas pul-
sionales de tal suerte que no puedan ser alcanzadas por la de-
negación del mundo exterior. Para ello, la sublimación de las 
pulsiones presta su auxilio. Se lo consigue sobre todo cuando 
uno se las arregla para elevar suficientemente la ganancia de 
placer que proviene de las fuentes de un trabajo psíquico e in-
telectual […] (Freud, 1930, p. 22).

Por tal motivo, se ha buscado la aproximación para descomponer 
diferentes propuestas teóricas, aunque complementarias, a fin 
de generar un análisis del fenómeno, en el orden de concentrar 



50

una sistematización para los procesos creativos y sus relacio-
nes con los procesos de configuración de la identidad. Esto ha 
resultado en la posibilidad de construir mi propia propuesta, 
un modelo de resignificación de la identidad mediante la ex-
periencia artística dirigida (desarrollada en el tercer capítu-
lo) al que he llamado Taller de Creatividad.

Por algunas pistas que se han seguido, se sabe que Freud 
utilizó el término sublimación desde 1895 en unas cartas 
dirigidas a Wilhelm Fliess1; en 1915 propuso, en Pulsiones y 
destinos de pulsión, algunos elementos fundamentales para la 
comprensión del concepto; en ese mismo año, aparece un 
tratado sobre metapsicología2 en el que redacta un texto so-
bre sublimación, que más adelante destruyó, aunque los de-
más escritos se publicaron en Trabajos sobre metapsicología. En 
1920, en Más allá del principio del placer, plantea una especie 
de pulsión que tiene la función de regular la energía libidinal, 
la que posteriormente, en 1923 en El yo y el ello, definiría en 
términos de pulsión de muerte, momento en el que retoma el 
tema de la sublimación al establecer las relaciones de la ener-
gía libidinal con el aparato anímico; en 1930, en El malestar en 
la cultura, vuelve a encontrarse frente a la misma problemáti-
ca que indagó, pero siempre quedó inconclusa.

Utilizar el orden establecido por Freud ha facilitado 
tener un acercamiento al concepto de sublimación y gene-
rar una discusión mucho más precisa con los elementos que 
el autor fue integrando durante su actividad científica; a su 
vez, al articular sus aportaciones con las de Lacan, Laplan-
che, Fiorini, entre otros, ha sido posible construir una visión 
más amplia.

1 Citado por Laplanche (2002) con relación a un informe de O. Flournoy ti-
tulado “La sublimation”, que fue publicado en 1967 en Revue Francaise de Psy-
chanalyse, 1 (pp. 59-99).
2 Este tratado incluye El Inconsciente, La Represión, Pulsiones y destinos de pulsión, 
entre otros.



51

La función pulsional para la realización del deseo

Para comenzar el tema, se define pulsión en palabras de Freud 
(1915), quien la concibe como “[…] un concepto fronterizo en-
tre lo anímico y lo somático […]” (p. 29), es decir, como un 
representante psíquico de los estímulos que provienen del 
cuerpo y llegan al alma. La función que Freud le atribuye a 
la pulsión es definida en términos de energía nacida de una 
fuente interna y movilizada en la persona a partir de una nece-
sidad. Cuando se logra su satisfacción, la pulsión termina; no 
obstante, sólo es factible de realizarse al dirigir dicha energía 
hacia una meta propicia: “Será mejor que llamemos «necesi-
dad» al estímulo pulsional; lo que cancela esta necesidad es la 
«satisfacción». Esta sólo puede alcanzarse mediante una modi-
ficación, apropiada a la meta (adecuada), de la fuente interior 
de estímulo” (Freud, 1915, p. 28). Y es que, según Freud (1915), 
toda la dinámica del aparato psíquico está regida por el prin-
cipio del placer, se regula a través de una serie de momentos 
organizados en torno al placer-displacer, es decir, la sensación 
o sentimiento de displacer está relacionada con el aumento del 
estímulo por la necesidad; con la satisfacción, la necesidad ter-
mina y como resultado obtiene placer. Cuando habla de sensa-
ciones, está afirmando que la pulsión es bidimensional, ya que 
se manifiesta en lo anímico, así como en lo somático.

Además, el papel que juega la cultura es determinante, 
dice Freud (1913), pues, entre otras cosas, es un marco infinito 
de posibilidades que permiten a la persona ligar sus deseos y 
realizarlos, sin embargo, cuando la persona genera adaptabi-
lidad a la cultura, es susceptible de ser domesticada por ésta, 
con lo que construye bloqueos para frustrar su realización: 
“Las fuerzas que originan la limitación y la represión de lo 
pulsional por obra del yo surgen, en lo esencial, de la docili-
dad hacia las exigencias de la cultura” (Freud, 1913, p. 57). De 
esta manera, se observa cómo la influencia que ejerce la cul-
tura sobre la persona, mediante sus estructuras y demandas 
sociales, es causa de los estados de displacer, insatisfacción y 



52

neurosis, así lo muestra en los destinos que toman las pulsio-
nes cuando éstas no alcanzan a ser satisfechas.

Para Laplanche (2002), la pulsión es tratada por Freud 
en términos de estímulo, como aquello que detona un acto, 
“[…] lo que pone en marcha” (Laplanche, 2002, p. 34) in-
dependientemente de que suceda tanto en el organismo 
como en el aparato psíquico. Asimismo, Laplanche añade 
que la pulsión también necesita diferenciarse; ésta puede 
tener origen en estímulos externos, temporales, de los cua-
les puede comportarse como una reacción de huida, o, todo 
lo contrario, puede tener origen interno; de esta manera, 
dice: “[…] para lo externo los términos de estímulo o es-
timulación, y el de excitación para lo interno” (Laplanche, 
2002, p. 36). Y agrega que aunque Freud (1915) en Pulsiones 
y destinos de pulsión no desestima la existencia de diversos 
grupos de pulsiones, esto es, una clasificación distinta con 
relación a su fuente, opta por generalizarlas como pulsio-
nes sexuales “[…] afirmando que él ha sostenido siempre 
la existencia de dos energías sexuales” (Laplanche, 2002, p. 
39). No obstante, enmarca dos distintas dinámicas relativas 
a la energía, en la primera opone la pulsión sexual o libido 
con la pulsión de autoconservación, y en la otra dinámica 
opone la pulsión de vida con la pulsión de muerte: “[…] está 
lo sexual donde quiera, pero no está solamente lo sexual […] 
importa seguir distinguiendo lo que es sexual de lo que no 
lo es” (Laplanche, 2002, p. 39). En este orden, Freud (1915) 
atribuye a todas las pulsiones cuatro diferentes posibles 
destinos: “El trastorno hacia lo contrario. La vuelta hacia 
la persona propia. La represión. La sublimación” (p. 30). 
En la sublimación se encuentra el centro del interés de este 
libro, la cual no se podría comprender sin considerar las 
cuatro diferentes fases por las que las pulsiones adquieren 
su destino final, donde cumplen su función, y que Freud 
(1915) elabora en el siguiente orden: esfuerzo, meta, objeto 
y fuente de la pulsión.



53

El esfuerzo

Freud (1915) nombra esfuerzo a la cantidad de fuerza o ener-
gía psíquica que se moviliza para su realización: “Por esfuerzo 
{Drang} de una pulsión se entiende su factor motor, la suma 
de fuerza o la medida de la exigencia de trabajo que ella repre-
senta {repräsentieren}” (p. 29). Y aunque no se puede medir, 
corresponde a la dimensión del deseo que se quiere alcanzar. 
Es la pulsión en sí misma, dice Laplanche (2002): “[…] lo que 
«impulsa» a una acción” (p. 38).

La meta

Freud (1915) entiende por meta el fin último de la pulsión, ac-
ción en la que se ve satisfecha, lo cual se logra mediante una 
gran diversidad de posibilidades por las que se realiza el de-
seo, incluyendo metas intermedias, satisfechas parcialmente 
o como alguna satisfacción desviada: 

La meta {Ziel} de una pulsión es en todos los casos la satis-
facción […] Esta meta última permanece invariable para toda 
pulsión, los caminos que llevan a ella pueden ser diversos, de 
suerte que para una pulsión se presenten múltiples metas más 
próximas o intermediarias, que se combinan entre sí o se per-
mutan unas por otras (Freud, 1915, p. 29). 

Por su parte, Laplanche (2002) explica la meta como una se-
rie de acciones o actos que se van ligando donde el último 
desencadena la descarga de la energía libidinal. La meta se 
realiza por la acción, es verbo, “[…] es la acción” (Laplan-
che, 1915, p. 35). Además, afirma estar ante un concepto que 
puede tener dos interpretaciones, por un lado, puede ser un 
desencadenante de tipo biológico, descrito por los etologis-
tas como una secuencia instintiva, y, por el otro, la acción 
del inconsciente; esto es importante porque encontramos las 
mismas formulaciones en Freud (1915).



54

De cualquier manera, el concepto de meta es funda-
mental para comprender la sublimación; como principio es 
importante reconocer que todo cambio de trayectoria, cam-
bio de acción, supone la sublimación de la meta, “[…] esta 
noción de meta es absolutamente capital para la teoría de la 
sublimación, en la medida en que esta supone una modifi-
cación, incluso una mutación de la meta […]” (Laplanche, 
1915, p. 36). Además, entre la satisfacción sexual de la meta y 
la meta sublimada se observa una etapa que se define como 
“inhibición respecto de la meta” entendida como el estado en 
que la meta en determinado momento aparece suspendida, 
lo que implica que se encuentra en estado de definición sobre 
el cambio de trayectoria y deja ver que la satisfacción de la 
pulsión puede también ser de orden no sexual: “[…] es esta 
inhibición respecto de la meta lo que se invoca, y para ex-
plicar que ciertas relaciones pueden tomar consistencia aun 
fuera de toda satisfacción abiertamente sexual” (Laplanche, 
2002, p. 36).

El objeto

El objeto de la pulsión es el elemento en el que o por medio 
del cual se realiza la meta, el “lugar” donde la persona descarga 
la energía pulsional: “El objeto {Objekt} de la pulsión es aquello 
en o por lo cual puede alcanzar su meta. Es lo más variable en 
la pulsión […]” (Freud, 1915, p. 29). En este sentido, aclara 
Laplanche (2002) que el término de variabilidad se refiere a 
una persona o a un objeto específico, es un sustantivo, puede 
ser un objeto externo o alguna parte del propio cuerpo, tam-
bién, algo intangible o materializado en la realidad y, por lo 
mismo, el más variable de los elementos que constituyen 
la pulsión. No obstante, es importante señalar lo que la tra-
dición psicoanalítica plantea: el tipo de objeto que cada per-
sona busca, lejos de ser variable, es siempre el mismo; esto se 
puede observar en los patrones de las neurosis, de aquí surge 
la idea que nos indica que el objeto no es determinado por la 



55

pulsión, ni anímica ni biológicamente, sin embargo, sí está 
fijado por los antecedentes de la historia de vida de la persona. 
De acuerdo con Laplanche y Pontalis (2004), esto es lo que se 
constituye como relación de objeto, que, aunque Freud lo plan-
tea, no forma parte de su estructura conceptual, sino que es 
utilizado por la tradición psicoanalítica posfreudiana –como se 
observó en las aportaciones de Klein (1919-1934) en el capítulo 
anterior– para definir las relaciones entre el objeto y la meta. 
En estas relaciones la pulsión se encuentra condicionada por el 
objeto previamente incorporado a la experiencia de la perso-
na, y, cuando se modifica la acción, es decir, la meta pulsional, 
podemos comprender, por la relación que se establece entre la 
meta y el objeto, que ambos resuelven su función: “Las modi-
ficaciones del fin pulsional aparecen como determinadas por 
una dialéctica en la que el objeto desempeña también su pa-
pel” (Laplanche y Pontalis, 2004, p. 361). De acuerdo con Klein 
(1919-1934, citado en Seagal, 1979), dichas introyecciones de 
objeto definen la construcción del mundo interno del bebé y 
permanecen improntadas de por vida. 

Sin embargo, la meta deja de ser el foco de atención al 
diluirse por la relación con el objeto en “[…] la relación que 
une el contenido […]” (Laplanche y Pontalis, 2004, p. 407), en 
un proceso simbólico en el que la relación objetal se convierte 
en el centro de interés, en la incorporación de lo real a través 
de lo imaginario, donde ha aparecido como significado, como 
impronta que predomina todas las relaciones de la persona 
con su mundo, como su visión completa, lo que define los 
márgenes del desarrollo de su personalidad: “[…] la noción 
de ‘relación objetal’ aparece a la vez como un concepto global 
(«holístico») y tipificador de la evolución de la personalidad” 
(Laplanche y Pontalis, 2004, p. 359). Asimismo, agrega Lacan 
(1960), el objeto, en cualquiera de sus variaciones, es el lu-
gar fijado por la imaginación que resuelve a la pulsión, el cual 
puede ser perverso o sublimado: “[…] el objeto es un punto de 
fijación imaginaria que da, bajo el registro que esté, satisfac-
ción a una pulsión” (Lacan, 1960, p. 61).



56

La fuente

Por último, es la fuente a la que Freud (1915) refiere el origen 
somático de la pulsión y cuyo estímulo se experimenta en la 
naturaleza anímica: “Por fuente {Quelle} de la pulsión se en-
tiende aquel proceso somático, interior a un órgano o a una 
parte del cuerpo, cuyo estímulo es representado {repräsentiert} 
en la vida anímica por la pulsión” (Freud, 1915, p. 29). Dicho 
proceso biológico procede de lo que Laplanche (2002) afirma 
de Freud (1915) y que define como fuentes directas, ubicadas 
en un punto específico del cuerpo; las fuentes indirectas, por 
otro lado, son las mismas que detonan por cualquier vía las 
pulsiones sexuales a manera de fuente: “[…] cualquier pro-
ceso somático, aun cualquier modificación difusa, cualquier 
acción –incluso psíquica– puede devenir en un segundo tiem-
po, «fuente» de la pulsión sexual” (Laplanche, 2002, p. 36).

La pulsión de muerte

A lo largo de su desarrollo científico, Freud va transformando 
sus consideraciones teóricas y ampliando parámetros; a partir 
de 1920 deja de considerar el imperio irrestricto del princi-
pio del placer y supone que tanto el placer como el displacer 
son en sí mismos cantidad de energía desplazada o no ligada 
presente en el sistema anímico: “Nos hemos resuelto a refe-
rir placer y displacer a la cantidad de excitación presente en 
la vida anímica –y no ligada de ningún modo– […]” (Freud, 
1920, p. 1). De esta manera, suceden infinidad de pulsiones 
que buscan realizar su función, pues casi toda la energía que 
circula en el aparato anímico tiene su origen en las pulsiones 
congénitas aunque no todas están presentes en las diversas 
fases del desarrollo de la persona; éstas sólo se muestran por 
sus metas, requerimientos y por la elección de su objeto, o se 
las retiene en estados inferiores al no poder acceder al yo y no 
resolverse por la vía del placer, sino que son desplazadas hacia 



57

su destino de represión y se imposibilita su realización: “[…] 
en el alma existe una fuerte tendencia al principio de placer, 
pero ciertas otras fuerzas o constelaciones la contrarían, de 
suerte que el resultado final no siempre puede corresponder a 
la tendencia al placer” (Freud, 1920, p. 2).

En este sentido, se puede observar que el aparato aními-
co tiene la tarea de regular la energía de las pulsiones y man-
tener la excitación bajo ciertos parámetros, esto significa que 
los procesos que pasan por su mediación son modificados por 
éste, imprimiéndoles identidad; “[…] el trabajo del aparato 
anímico se empeña en mantener baja la cantidad de excitación 
[…]” (Freud, 1920, p. 2). También, tiene la función de proteger 
a la persona ante las dificultades del mundo real.

Al vincular lo anterior con las investigaciones de Freud 
(1923) en El yo y el ello, se encuentra una nueva denominación 
para los tipos de pulsión: una del orden del yo, orientada a la 
autoconservación, existente como lo más fundamental a todo 
principio de pulsión, que puede manifestarse en la vuelta al 
estado anterior o en el estado estático de lo inorgánico, a la que 
define como pulsión de muerte, y la otra, de orden sexual, eros, 
impulso, energía libidinal o pulsión de vida:

Sobre la base de consideraciones teóricas, apoyadas por la bio-
logía, suponemos una pulsión de muerte, encargada de recondu-
cir al ser vivo orgánico al estado inerte, mientras que el Eros 
persigue la meta de complicar la vida mediante la reunión, la 
síntesis, de la sustancia viva dispersada en partículas, y esto, 
desde luego, para conservarla (Freud, 1923, p. 9).

Conviene añadir que en la visión de Lacan (1960), la pul-
sión de muerte es un elemento energético al que este autor 
le confiere valores de intensidad y extensidad, y con relación 
a la energía libidinal, posiciona ambas como polos opuestos, 
energía con las que el organismo vivo tiende al equilibrio:

[…] provoca que los dos polos o términos de la ecuación ener-
gética, en el sentido en que hay factor de intensidad y factor de 



58

extensidad, se vuelvan aquí heterogéneos. Es ésta la distinción 
del organismo animado con respecto al organismo inanimado 
[…] tomados en la ecuación energética, en ese retorno al esta-
do de equilibrio (Lacan, 1960, p. 129).

Esta es una función complementaria, ambas forman parte de 
una sola naturaleza y equilibran la vida anímica de la per-
sona, coexisten y se articulan en el mismo nivel al interior 
del aparato anímico, lo que permite reconocer que es en el 
ello donde se realizan las exigencias pulsionales que entran 
en conflicto con el principio de realidad, el yo, en donde se 
filtran: “[…] el ello no puede vivenciar o experimentar nin-
gún destino exterior si no es por medio del yo, que subroga 
ante él al mundo exterior” (Freud, 1923, p. 8).

De esta manera, Freud (1923) especifica que las pulsiones 
de vida de orden erótico, con cierto contenido energético indi-
ferente y desplazable, están disponibles tanto en el yo como en 
el ello; se debe enfatizar que éstas se tornan trascendentes por-
que se trata de la pulsión de vida vuelta para sí. Es precisamente 
ahí el proceso donde se desexualiza (aunque la pulsión sexual 
no se pierde), se torna narcisista justo por la resignación de 
objeto y por el que observamos una libido movible, más mol-
deable y flexible de lo que la pulsión de muerte nos muestra, la 
cual sigue trabajando al servicio del principio del placer; ésta 
buscará ser descargada de una u otra forma, independiente-
mente del modo en que pueda suceder dicha descarga:

Parece verosímil que esta energía indiferente y desplaza-
ble, activa tanto en el yo como en el ello, provenga del acopio 
libidinal narcisista y sea, por ende, Eros desexualizado. Es que 
las pulsiones eróticas nos parecen en general, más plásticas, des- 
viables y desplazables que las pulsiones de destrucción. Y desde 
ahí uno puede continuar diciendo, sin compulsión, que esta 
libido desplazable trabaja al servicio del principio de placer a 
fin de evitar estasis y facilitar descargas. En esto es innegable 
cierta indiferencia en cuanto al camino por el cual acontezca la 
descarga, con tal que acontezca (Freud, 1923, p. 10).



59

La función pulsional y sus relaciones
con el sistema anímico

Al comprender, en el capítulo anterior, los elementos y las 
dinámicas que integran la configuración de la identidad –en-
tre éstas, las descritas por Freud (1923) en El yo y el ello–, es 
pertinente recordar que la estructura anímica está confor-
mada por las relaciones que se establecen entre el ello, el yo 
y el superyó: “[…] la esencia del alma en un ello, un yo y un 
superyó” (Freud, 1923, p. 9). En este orden, el ello, representa 
el origen de toda pulsión, su naturaleza es inconsciente y está 
regido por el principio del placer; al yo le corresponde repre-
sentar el principio de realidad y hace las veces de mediador 
entre las percepciones del ello como del mundo exterior, es 
decir, la conciencia del cuerpo: “[…] el yo se encuentra bajo 
la particular influencia de la percepción, y que puede decir-
se, en líneas generales, que las percepciones tienen para el 
yo la misma significatividad y valor que las pulsiones para 
el ello” (Freud, 1923, p. 9). El superyó da forma al yo con 
criterios asumidos en forma de deber ser, define la concien-
cia moral y constituye lo que denominamos carácter: “[…] 
participa en considerable medida en la conformación del yo, 
y contribuye esencialmente a producir lo que se denomina 
su carácter” (Freud, 1923, p. 6). En un principio, durante la 
estructuración del sistema anímico y para la formación del 
superyó, no es posible encontrar la diferencia entre inves-
tidura de objeto e identificación, dice Freud (1923), lo único 
que puede observarse es que las investiduras de objeto na-
cen del ello como pulsiones eróticas en forma de necesidad 
y el yo, aún débil, las recibe y bien les presta atención o las 
reprime. Cuando la energía libidinal proveniente del ello es 
orientada hacia el objeto sexual, cambia de meta, el yo sufre 
alteraciones y realiza una sustitución, a la cual Freud (1923) 
denomina la institución de ese objeto en yo: “[…] erección del 
objeto en yo […]” (p. 6). Además, mediante esta introyec-
ción a manera de regresión, en este caso a la etapa oral cuya 



60

función es fundamental para la reparación simbólica de las 
lesiones imaginarias producidas en la imagen del cuerpo de 
la madre, dice Lacan (1960), se genera la resignación del ob-
jeto, ya que por mediación de dicho mecanismo el ello so-
mete sus objetos. Por ser un proceso muy frecuente en las 
primeras etapas del desarrollo, se establece la siguiente con-
cepción: la estructuración del yo es una infinita sucesión de 
investiduras de objeto resignadas, así, el yo contiene todo el 
registro de las elecciones de objeto: “[…] el carácter del yo 
es una sedimentación de las investiduras de objeto resigna-
das […]” (Freud, 1923, p. 6). Además, alterar el orden normal 
de la elección erótica de objeto es una forma en la que el yo 
puede dominar y profundizar su relación con el ello, aunque 
a expensas de una gran docilidad hacia su propia experien-
cia. Cuando el yo representa los rasgos del objeto resignado, 
busca reparar la pérdida del ello y se distingue a él mismo 
como objeto de amor. La institución de libido de objeto en 
libido narcisista implica la renuncia de las metas sexuales; 
en términos de desexualización, este es el comienzo del 
proceso de sublimación: “[…] una resignación de las metas 
sexuales, una desexualización y, por tanto, una suerte de su-
blimación” (Freud, 1923, p. 6).

Este es el camino de la sublimación, señala Freud (1923), 
que se realiza por intercesión del yo, con lo cual él se cuestio-
na, y nos cuestiona: “¿No es este el camino universal hacia la 
sublimación? ¿No se cumplirá toda sublimación por la media-
ción del yo, que primero muda la libido de objeto en libido 
narcisista, para después, acaso, ponerle {ksetzen} otra meta?” 
(p. 6). En este orden, es importante tener en cuenta que la 
sublimación es ideal en cuanto se establece por la relación en-
tre el objeto y la meta, lo que implica la transformación de 
la meta sexual en una que no lo es, sin embargo, la pulsión 
sexual es permanente.

Los efectos de las primeras identificaciones de objeto 
serán universales y duraderas, dice Freud (1923), y es facti-
ble reconocer el origen del ideal del yo tras el superyó, en 



61

donde se esconden las primeras y más valoradas identifica-
ciones de la persona, es decir, la identificación con la figura 
parental, primordialmente la figura de la madre. Además, la 
formación del superyó o el ideal del yo no solamente es aque-
llo que quedó de las primeras elecciones de objeto del ello, 
sino también su formación reactiva, esto es, como el padre o 
lo opuesto a él: “Su vínculo con el yo no se agota en la adver-
tencia: «Así (como el padre) debes ser», sino que comprende 
también la prohibición: «Así (como el padre) no te es lícito ser» 
[…]” (Freud, 1923, p. 7). De esta manera, afirma Freud, el su-
peryó contiene el carácter del padre; mientras más fuerte sea 
la vivencia del complejo de Edipo y más rápido se le reprima, 
más riguroso será su imperio como conciencia moral, como 
sentimiento de culpa frente al yo. Entonces, es posible afirmar 
con el autor que el yo es el representante del mundo exterior, 
de la realidad, y el superyó del mundo interior hace la fun-
ción de abogado del ello, por lo que los conflictos entre el yo 
y el superyó reflejarán la oposición entre el mundo interno y 
el mundo externo. Así es más fácil comprender que el ideal del 
yo representa las más altas exigencias planteadas en torno a 
valores superiores en la persona, hacia los que ella se orienta: 
“[…] el ideal del yo satisface todas las exigencias que se plan-
tean a la esencia superior en el hombre” (Freud, 1923, p. 8).

No obstante, hay que agregar que Klein (1919-1934, en 
Seagal, 1979) afirma que durante las etapas del desarrollo libi-
dinal el superyó, como conciencia moral o como ideal del yo, se 
encuentra en construcción, es el lugar donde el bebé introyecta 
fantasías de objetos parciales, las cuales son fundamentales no 
solamente para dar forma a la imaginación, sino para configu-
rarse, restringirse o reprimirse a sí mismo. Como se mencionó 
en el capítulo anterior, esto sucede a partir de la experiencia 
del bebé en la relación oral con el objeto parcial que corres-
ponde al pecho de la madre; de la etapa anal con el objeto par-
cial que son las heces; de una etapa fálica con el objeto parcial 
que es el pene del padre y otras partes del cuerpo de los padres, 
los cuales a través de la maduración quedan interiorizadas de 



62

manera combinada hasta aparecer los padres unidos sexual-
mente donde al final tienen la posibilidad de ser concebidos 
como personas independientes. Es importante mencionar que 
estos objetos parciales internos no son reales, sino configura-
ciones de fantasías y proyecciones del niño o niña, sin embar-
go, en la relación con el yo como principio de realidad definen 
la experiencia y la persona alterna su conciencia moral o ideal 
del yo entre la culpa y la creatividad e imaginación.

Donald Winnicott, los objetos transicionales
y la imaginación

Este marco de referencia se amplía con el hallazgo de Win-
nicott (1956) acerca de que los objetos de identificación se 
encuentran en diversos procesos de transición y a una de 
estas transiciones él la vincula con las relaciones de objeto. 
Se puede observar que el bebé, en cierto momento de su 
desarrollo, comienza utilizando la mano, el puño, un pie, 
más adelante, cualquier objeto adoptado por él al que chupa 
o abraza y que se vuelve muy importante, pues lo acompaña 
en momentos tanto de gratificación como de soledad y/o 
inseguridad. Este objeto se encuentra entre él y el mundo, 
se trata de un objeto que ya no es él ni es su madre. Este 
objeto es el objeto transicional. De esta manera, dichas con-
ductas dejan ver que en la vida del bebé hay algo más que 
dormir y comer, algo más que la gratificación del alimento 
incorporado, pues indican que existe un bebé que está rea-
lizando una experiencia, construyendo recuerdos y creando 
pautas personales de comportamiento. Esto significa, para 
Winnicott (1956), comprender los principios de la ima-
ginación, pues la experiencia imaginativa de la lactancia 
es mucho más amplia que la vivencia física como tal: “La 
experiencia total de la lactancia puede muy pronto incluir 
una rica relación con el pecho materno, o con la madre tal 
como gradualmente la va percibiendo el niño, y lo que éste 



63

hace con las manos y los ojos amplía los alcances del acto 
de alimentación” (Winnicott, 1956, p. 334).

Afirma Winnicott (1956) que el acto del bebé de suc-
cionar una tela, una almohada o un muñeco es equivalen-
te a un derramamiento de la imaginación estimulada por la 
lactación, es decir, utiliza objetos que simbolizan a la madre 
y lo disfruta lúdicamente. Esos objetos y actividades perte-
necen a una realidad intermedia que no forman parte ni de 
su mundo interior ni del exterior; este mundo intermedio es 
compartido, equivale a los juegos de la niñez y a los ensue-
ños de los adolescentes o adultos, se trata de la imaginación. 
Finalmente, plantea que la tensión que existe en discrimi-
nar entre dos mundos nunca termina, tanto en el bebé como 
en el adulto existe una región, un lugar intermedio entre el 
mundo personal y la realidad compartida, un espacio donde 
construimos símbolos y significados y donde los adultos nos 
permitimos una vida cultural.

Es entonces que, al integrar las reflexiones anteriores, se 
puede afirmar que todos los destinos de pulsión se realizan en 
el sistema anímico en donde el objeto –la persona– es el re-
presentante de la pulsión, lo que de alguna manera ha marca-
do al inconsciente y lo constituye. Ahí, establecen un proceso 
simbólico en el que la energía libidinal, en forma de pulsión 
proveniente del ello expresada como sensaciones y sentimien-
tos, se manifiesta solamente a través del yo, con todas sus res-
pectivas investiduras de objeto resignadas, esto es, también la 
conciencia del cuerpo a través de las percepciones, siendo éste 
el camino por el que consiguen materializarse y adquirir un 
estatus de realidad. Es entonces que la energía libidinal, eva-
luada en el yo por el ideal del yo o superyó, opta por uno de 
los siguientes caminos: se reprime, se vuelve hacia la persona 
propia, se dirige hacia un trastorno, hacia lo contrario, o se su-
blima. De acuerdo con Freud (1915), en ésta última, la energía 
libidinal como tal es rechazada y cambia su meta –la acción– 
de libido de objeto en libido narcisista, pero también cambia el 
objeto –la persona– convirtiendo al yo en el objeto resignado.



64

Es importante dejar claro que son necesarias dichas com-
prensiones para integrar, al menos desde una lógica más racio-
nal, algunos interrogantes de los que me he hecho cargo y que 
surgen en los procesos creativos. Al buscar congruencia con 
los supuestos de este trabajo, ello ha sido esencial por cuanto 
pretendo dar cuenta de que en el proceso creativo y entre otras 
de sus múltiples salidas, la producción de la identidad constitu-
ye el campo más admisible que se tiene a la mano para sostener 
que el proceso creativo se trata de la producción de una perso-
na antes que de un objeto. Sin embargo, la configuración de la 
persona, que es mi prioridad, tiene que probar que es posible 
su primacía como persona y su identidad sobre el objeto; eso 
me introduce en una búsqueda minuciosa porque la teoría que 
de una manera cuidadosa se expone aquí parece sugerir que lo 
que está determinado naturalmente es justo que primero fue 
el objeto y la impronta que éste inscribe en el aparato aními-
co como condición para que pueda existir una persona, esto 
parece ser cierto si observamos las condiciones de las posibili- 
dades metapsicológicas de la persona como el resultado de una 
síntesis entre el yo, el ello y el superyó.

No obstante, esto no delimita sus posibilidades, pues no 
depende de esa dinámica, todo parece indicar que son comu-
nes tanto a la persona como a su entorno. Además, hay en 
esta otra instancia, otras posibilidades que parecerían indi-
car un nivel de conciencia superior. Así, si la persona fuera 
sólo una síntesis entre el yo, el ello y el superyó, entonces no 
sería posible ningún tipo de desplazamiento, sino que esta-
ría definido por la huella en el aparato anímico que dejaría 
marcada la tendencia inevitable a la conversión en lo mismo; 
sin embargo, sabemos que tiene la función de configurar la 
pulsión y el destino de la pulsión y la impronta que deja es del 
orden del inconsciente. Por tales razones, y aunque se sabe 
que Freud es mecanicista y determinista, de acuerdo con sus 
planteamientos, dicho objeto se vuelve algo imposible, deja 
una impronta no sólo en la persona, sino en lo que hace po-
sible que nos expliquemos a la persona, así, ella se encuentra 



65

atrapada en dichos mecanismos al ser quien se construye en 
la tensión determinada por el objeto que siempre está ahí. 
De esta manera, sólo en apariencia es más visible la persona 
que el objeto, ya que el objeto duerme cómodamente im-
prontando al inconsciente y estimulando fuerzas y tensio-
nes libidinales que no lo determinan, pero que sí definen 
su orientación en función de la impronta misma del objeto 
como deseo habitando el inconsciente.

Sin embargo, no me puedo quedar en lo anterior por-
que empíricamente no podría salir del narcisismo, al final no 
es sólo que Narciso se contemple, es que no se puede des-
prender de sí mismo a menos que se mate o se autoelimi-
ne, o bien que se supere antes de pensar en sublimarse a una 
instancia superior. Esto significa que la creación artística, la 
investigación o la búsqueda fidedigna de algo hacen posible 
descolocar la impronta del objeto y ponerla en otro lado para 
que entre la impronta A y la impronta B sea posible abrir un 
campo. Tal descolocación cae en lo otro que el objeto, que 
es la persona, pueda pasar a ser percibida en varios campos 
de objetabilidad, improntados por el objeto, pero también 
improntados por el desplazamiento que implica lo que no 
regula el objeto: crecer, transformarse, sentir, relacionarse 
con otros, superarse, disfrutar, que con mucha facilidad pue-
den conducir al objeto al lado de la significación, a la histori- 
zación, a la conciencia, a otras improntas, pues no todo tiene 
el mismo origen ni se dirige hacia lo mismo. Sin embargo, 
en tales circunstancias surgen otros lugares posibles para el 
objeto, otras relaciones que ya no son sólo la persona del in-
consciente, sino la persona consciente de la vida, del azar, 
de la búsqueda, de tal suerte que el objeto –persona– opta 
por sí misma como persona o como un nuevo objeto en un 
desplazamiento con el que se erige a sí misma en otra cate- 
goría “sublimada” por la que se posiciona en una condición 
de crear y de crearse.

Además, la energía libidinal, configurada como la meta 
–la acción– que se desplaza, no solamente señala lo otro, sino 



66

que establece un campo de diferencias, un campo simbólico. 
Si bien no podemos configurar completamente este campo en 
una representación de los nuevos lugares objetuales, tales des-
tinos de meta amplían la perspectiva y adquieren otras conno-
taciones, ya que al descubrir de manera intuitiva o lógica que 
puede haber desplazamientos, variaciones que no sólo son de 
relación, sino de situación objetal y al observar que el despla-
zamiento establece campos distintos, queda en claro la posibi-
lidad de pensar que la persona puede expandir su conciencia al 
transformarse y modificarse, puede recrearse y los procesos de 
esa recreación pueden ser simbólicamente representados; es 
éste mi objeto de estudio.

La pregunta es cómo encontrar una teoría suficiente que 
permita explicar que esos procesos son susceptibles porque 
ocurren en el adentro-afuera, en la posibilidad de ser desa-
trapados del narcisismo para incorporarlos al entorno, para 
historizar, para llevarlos a la palabra o a la representación 
artística desde el estado más originario, ya que la persona se 
construye y evoluciona en función de incorporar lo real, lo 
otro, al otro, al contexto, la cultura; al procesar lo real a través 
de lo imaginario y constituirlo significado, lo que hace posible 
toda creatividad incluyendo el arte antes de definirlo como 
tal. En esta teoría hay un denominador común, lo que hace 
posible y constituye a la persona es la relación con el objeto, 
así como la forma y las características que pudieran asumir 
tanto el desplazamiento de la meta como el campo simbólico 
abierto por ese desplazamiento. Es importante añadir que los 
procesos de la ciencia, los procesos intelectuales y del arte ten-
drían la misma naturaleza que estos desplazamientos, ya que 
tal como se ha venido observando, también están implícitos 
en la naturaleza de los procesos de transformación universa-
les que pasan por fases análogas.

Finalmente, y para precisar, cuando existe un superyó 
más fuerte que el yo, generar aquellos desplazamientos se 
vuelve un conflicto, ya que inhibe e incluso anula la meta 
–la acción–, por lo que son condicionados los procesos de 



67

creación; al quedar fija la pulsión, atrapa a la persona –el ob-
jeto– en los márgenes al interior del ideal del yo, de la re-
presión, del trastorno hacia lo contrario o de la vuelta hacia 
la persona propia, custodiado por el miedo, la vergüenza y la 
culpa. Sin embargo, cuando el ello rebasa los límites del su-
peryó y transgrede el ideal del yo, y lo que implica traspasar 
dichos terrenos, despliega al yo en nuevas dimensiones, pues 
le es posible realizar su deseo por las relaciones que establece 
entre el objeto –la persona– y la meta –la acción–, lo que le 
permite acceder al campo de la transformación y generar 
nuevos significados. Es entonces que los procesos creativos, 
como procesos simbólicos, necesariamente rebasan al ideal 
del yo, transgreden el deber ser para generar otra cosa. Por 
tales razones, se puede proponer que todas las expresiones 
del yo contienen el potencial de la persona, con lo que im-
pronta rasgos de identidad.

La sublimación

Para Freud (1923), el desplazamiento de la energía libidinal 
implica el cambio de meta de la pulsión y sus destinos, este 
cambio de meta –cambio de acción– conlleva lo que propo-
ne como sublimación: “S[i] esta energía de desplazamiento 
es libido desexualizada, es lícito llamarla también sublimada 
[…]” (Freud, 1923, p. 10). Es importante tener en cuenta que 
los desplazamientos que promueven la transformación de la 
meta sexual en una que no lo es también implican cierto ma-
lestar; la sublimación, entre otros mecanismos de defensa, es 
un método utilizado por los seres humanos para mantener 
alejado el sufrimiento, dice Freud (1930) en El malestar en la 
cultura; esto significa, también, que la sublimación tiene dos 
caras. Además, la pulsión sexual, independientemente de su 
descarga, siempre está activa.

Según Laplanche (2002), una gran parte de la teoría de la 
sublimación consiste en comprender que la energía pulsional 



68

puede abstraerse de su contexto sexual como ruta que lleva de 
una actividad sexual a una no sexual, esto implica tomar distan-
cia tanto de su fuente como de su meta y objeto y trasladarlos 
a otros: “Desexualizarse significaría separarse de su fuente, de 
su objeto, de su meta y cambiarlos por otros” (Laplanche, 2002, 
p. 41). Además, aunque en un principio Laplanche le atribu-
ye a Freud ciertas vacilaciones porque sólo mostró el cambio 
de meta como el principio de la sublimación al mencionar que 
“[…] una pulsión pued[e] abandonar por completo su meta 
erótica –primero atenuarla, después inhibirla y finalmente 
cambiarla por acciones totalmente diferentes– […]” (Laplan-
che, 2002, p. 41), se puede observar en la tradición posfreudia-
na que la articulación entre los conceptos de meta y objeto son 
centrales para la comprensión del fenómeno, ya que al reto-
mar el apartado anterior, se puede recordar que tal relación, en 
donde las modificaciones de la meta suceden simultáneamente 
con las modificaciones de objeto, son determinadas por la rela-
ción dialéctica entre ambos, por lo que cada elemento resuelve 
su función, pero no en función de sí mismo, sino en relación 
con el otro. Por lo tanto, la meta deja de ser el elemento cen-
tral al desdibujarse por la relación con el objeto, y la relación 
se vuelve central. De esta manera, y en términos lacanianos, 
aparece también esta relación tras la elaboración de lo real a 
través de lo imaginario, generando significados que devienen 
en significante, dice Lacan (1961), como huella que predomina en 
todas las relaciones de la persona con su mundo, y como visión 
expandida que muestra el desarrollo de su personalidad, agrega 
Laplanche (2002).

De acuerdo con Lacan (1961), la sublimación consiste 
en la transformación del objeto en Cosa, como fenómeno 
que aporta al objeto una dignidad de la cual antes carecía, 
esto es, le asigna un nuevo significado y le confiere valor: 
“[…] la sublimación es ésta: que eleva un objeto […] a la 
dignidad de la Cosa” (Lacan, 1961, p. 60). Para Lacan, la cosa 
en su estado esencial constituye la realidad de la persona, es 
decir, aquello de lo real que también se trata de lo real de la 



69

persona y es eso real primordial lo que deviene significante, 
de esta manera, en tanto que se suceden elementos signifi-
cantes, se va constituyendo el sistema psicológico de la per-
sona, que además está sometida al principio del placer y a la 
homeostasis. Es esta organización significante lo que domina 
el aparato anímico, así, el campo primigenio de la cosa es lo 
real y, por lo mismo, a partir de la imaginación deviene sím-
bolo, lo que implica un esfuerzo por parte de la persona para 
simbolizar: “[…] la constitución de este espacio en lo real, de 
este lugar central en el que se presenta primero para nosotros 
como tal el campo de la Cosa” (Lacan, 1961, p. 63).

Entonces, cuando Lacan (1960) observa la función de la 
energía libidinal surgir en forma de pulsión a partir de una 
crisis para realizarse a través de una cierta meta –acción– en 
un objeto –persona–, plantea tal necesidad en términos de 
vacío, siendo aquello que precisamente envuelve al objeto 
–persona– y que al realizar la meta –acción–, establece rela-
ciones con éste como Cosa. El objeto –persona– cumple su 
función al circunscribir a la Cosa –objeto o persona– para 
contenerla, presentarla y validarla; en estos términos, se pue-
de decir que toda creación artística, intelectual o científica 
siempre es un intento por contextualizar, hacer presente y 
legitimar la Cosa. 

Luego, al plantear que la relación entre el objeto –la per-
sona– y la meta –la acción– es lo que promueve la aparición 
de la Cosa, en donde la meta –la acción– es la relación que da 
cuenta de los desplazamientos de la energía libidinal entre la 
impronta A y la impronta B (es decir, del objeto A –la persona 
A– al objeto B –la persona B–), se establece un nuevo campo 
simbólico en el que, por tales desplazamientos, se generan di-
versas asociaciones que resignifican el objeto A –la persona A– 
en objeto B –la persona B– al elevarlo a la dignidad de la Cosa, 
representado como actividades superiores. Esto es lo que se ha 
definido como sublimación; proceso del que afirmo, con Freud 
(1930), están implícitas las actividades artísticas, intelectuales 
y científicas, y que Lacan (1960) deduce como transformación 



70

creadora. Tal comprensión se presenta en el siguiente gráfico 
donde se explica el fenómeno de la sublimación. 

De acuerdo con lo anterior, el fenómeno de sublimación 
cumple con la función de restablecer el orden simbólico de 
aquellas afecciones que lo imaginario no ha podido confi-
gurar en el mundo interno de la persona: “[…] una función 
restitutiva a un esfuerzo siempre más o menos intenso de 
reparación simbólica de las lesiones imaginarias produci-
das en este campo […]” (Lacan, 1960, p. 57). Esto es muy 
importante porque justifica la propuesta de este libro: la re-
significación de la identidad a través de la experiencia artís-
tica dirigida. La sublimación está presente en la expresión 
artística, porque tiene la función de aportar placer, además, 
facilita los procesos de reflexión, la terapia, la resolución de 
conflictos, el encuentro de soluciones e, incluso, propicia el 
equilibrio personal:

[…] en el individuo facilita la terapia por las funciones diver-

Imagen 2. Esquema del proceso de sublimación (Aguilar, 2016).



71

samente ligadas a las artes… pueden aportar satisfacciones 
al sujeto, un elemento de solución de sus problemas, incluso de 
su equilibrio, lo que se nota en una serie de observaciones que 
tienen siempre un valor enriquecedor desde el punto de vista 
de la observación cuando ésta es correcta (Lacan, 1960, p. 58).

De este modo, Freud (1913) propone el fenómeno artístico 
como realidad tangible consensuada, que, aunque depende 
directamente de la imaginación de quien crea, donde lo sim-
bólico y sus representaciones tienen la posibilidad de generar 
un movimiento anímico real y efectivo, el arte es el campo 
intermedio, el campo simbólico donde se lleva a cabo y en el 
que, por un lado, la realidad inhibe el deseo y, por el otro, la 
fantasía lo realiza:

Como una realidad objetiva convencionalmente admitida, en 
la cual, merced a la ilusión artística, unos símbolos y formacio-
nes sustitutivas son capaces de provocar afectos reales y efecti-
vos, el arte constituye el reino intermedio entre la realidad que 
deniega los deseos y el mundo de fantasía que los cumple [...] 
(Freud, 1913, p. 62).

De esta manera, añade Lacan (1955), la persona al integrar lo 
real por la acción de lo imaginario y lograr obtener una empa-
tía simbólica, vuelve posible la realización de su deseo.

También, he querido subrayar con los autores que el 
proceso de sublimación en la producción científica, intelec-
tual y artística cumple con una función ética y, por tales mo-
tivos, deben ser promovidos:

Quiero decir que es allí donde reside el problema de la sublima-
ción en tanto crea un cierto número de formas de las cuales el 
arte no es la única –se trata de situar las otras– pero donde 
el arte, y muy especialmente un arte entre otras, tan cercana 
para nosotros del dominio ético como lo veremos […] Es en 
función de éste que debemos juzgar esta sublimación; es en 
tanto creadora de “valores”, ¡y de qué valores!; en todo caso 
de valores socialmente reconocidos, que tenemos que juzgarla 



72

[…] Esta noción de creación, con lo que implica de un saber de 
la criatura y de su creador, debe ser promovida ahora, llevada, 
porque es completamente central, no sólo en nuestro tema, el 
motivo de la sublimación, sino al de la ética en el sentido más 
amplio, al del problema que conduce en la ética, la cuestión 
freudiana (Lacan, 1961, pp. 57-58).

En términos generales, la apreciación de Laplanche y Pontalis 
(2004) y orientando el interés hacia el presente objetivo, se 
ha considerado que la relación objetal debe estudiarse en el ni-
vel de la fantasía, de lo imaginario, al reelaborar la compren-
sión de lo real y también el resultado de los actos que proceden 
de tal relación y los nuevos posicionamientos de la persona, 
puesto que, al tratarse de un proceso simbólico, es posible ge-
nerar nuevos significados. Esta dinámica permite reflexionar 
que al dirigir procesos creativos, se está configurando una 
nueva relación de objeto que deviene en la resignificación de 
la experiencia; al proponer metas –acciones– y objetos –perso-
nas–, es posible generar otros significados.

Los procesos creativos en el arte

Es entonces que se han definido los procesos creativos en 
el arte, como procesos simbólicos, a partir del concepto de 
sublimación expuesto en el apartado anterior. De la misma 
manera, al crear un diálogo entre opuestos, en este caso entre 
la conciencia y el inconsciente, el cual surge de una crisis que 
busca la realización de un deseo manifiesto en forma de ten-
sión o como un vacío saturado o una saturación vacía, ante 
lo que aparece un cambio de meta –la acción– en la relación 
con el objeto –la persona–.

Esta relación da cuenta de los desplazamientos de una 
búsqueda inconsciente del objeto A –la persona A–, que si 
tiene conciencia de su vacío o necesidad, y que se posiciona 
en la impronta A al visualizar la realización de su deseo en 



73

el objeto B –la persona B– (con el que tempranamente ya ha 
establecido una relación de objeto), busca establecerse como 
impronta B. De esta manera, aparece una nueva representa-
ción artística y un nuevo posicionamiento de la persona, que 
se podría definir como una recreación de sí misma. Dichos 
desplazamientos generan diversas asociaciones que resigni-
fican al objeto –la persona–, la cosa, al elevarla de dignidad, 
por lo que esta se encuentra ante un cambio en la percepción 
de la realidad con lo cual configura una nueva subjetividad, 
como se muestra en la siguiente imagen.

Lo anterior se ha considerado como parte del interés por 
comprender las motivaciones que originan las crisis, ya que 
el arte se plantea aquí como una especie de ejercicio de ex-
presión del inconsciente, fijado por una relación de objeto 
previa, que define las características de la experiencia estética 
y que, simultáneamente, éstas se observan improntadas en 

Imagen 3. Esquema del proceso creativo (Aguilar, 2016). 

Nota: Cc= conciencia, Icc= inconsciente



74

las particularidades de la Cosa creada. 
Tales observaciones han permitido ampliar el conoci-

miento sobre los procesos creativos, así como fijar una serie 
de categorías que especificaron sus particularidades, con la 
finalidad de enriquecer el objetivo de trabajo. Por dichas ra-
zones, se ha propuesto, en el siguiente capítulo, el Taller de 
Creatividad como el dispositivo o la puesta en marcha de las 
teorizaciones anteriores, en el que en cada sesión se realiza 
la sublimación, proceso simbólico o proceso creativo, con el 
propósito de promover el cambio en la posición subjetiva de 
los participantes.



75

Capítulo 3. La propuesta: el Taller
de Creatividad

To me the performance is one 
the most transformative forms of art.

If the performance is good it can really change your life,
and if it's bad you just want to run away from it.

Marina Abramovic

Antecedentes

Al principio de esta investigación y sobre la base de ciertas 
intuiciones obtenidas mediante la práctica profesional en el 
campo psicoterapéutico y de utilizar en ésta distintas técnicas 
de expresión artística, diseñé un dispositivo al que denominé 
Taller de Creatividad. Este taller consiste en la creación de un 
espacio seguro donde el participante tiene la posibilidad de 
explorarse a sí mismo a partir del planteamiento de distintos 
objetivos ordenados a través de doce sesiones; en cada una 
de estas sesiones se desarrolla un objeto artístico, haciendo 
uso de una gran variedad de técnicas de expresión artística, 
con la intención de promover cambios en la posición sub-
jetiva. Por lo anterior, ha sido posible realizar el objetivo 
general del presente proyecto: Procesos creativos y transforma-
ciones subjetivas. La resignificación de la identidad a partir de 
la experiencia artística dirigida. Al integrarlo de esta manera 
también se insertó como el componente metodológico de la 
investigación.

En este sentido, a partir del diseño y realización de las 
doce sesiones, se profundiza en la conciencia de la propia 



76

identidad, de manera que el desarrollo del Taller de Creati-
vidad parte de reflexiones en torno a la dimensión corporal, 
después, a la dimensión psico-afectiva para finalizar con la 
dimensión trascendente en un continuo que se describe a 
continuación.

En la sesión 1, que se titula Introducción al proceso 
creativo, se pone en juego el potencial creativo de los par-
ticipantes mediante un dibujo y un collage para comprender 
ese potencial como cualidad humana. 

Durante la sesión 2 se reflexiona sobre el yo como prin-
cipio de realidad y las posibilidades y límites del cuerpo al 
explorar los alcances del cuerpo por medio de una actividad 
lúdica con globos y el trazo de una impronta corporal. 

En la sesión 3 se trabaja para comprender la dinámica 
de la sanación a partir de un ejercicio de autocuración y aso-
ciación de disociaciones a través de un collage y una pintura 
sobre la impronta de la sesión anterior. 

En la sesión 4 se comprende la importancia de la res-
ponsabilidad del autocuidado y el bienestar por medio de 
ejercicios de antigimnasia, exploración de sensaciones y sus 
respectivas representaciones modeladas en barro. 

Durante la sesión 5 se reflexiona sobre la estructura de 
la conciencia mediante el trabajo coordinado de los hemisfe-
rios cerebrales izquierdo y derecho a partir de la elaboración 
de mapas mentales. 

La sesión 6 consiste en conocer la estructura anímica, es 
decir, la dinámica de las emociones a través de su reconoci-
miento en la gráfica de Zinker (1997) por medio del dibujo y 
la pintura; durante la segunda parte de la sesión, las emocio-
nes se representan por medio del drama. 

En la sesión 7 los participantes exploran el espacio por 
medio de un performance con telas y después expresan la ex-
periencia en una pintura en formato grande. 

En la sesión 8 se plantea una dinámica caótica con ob-
jetos de desecho industrial para explorar la posibilidad de 
ordenar y crear música; en la segunda fase de la sesión y con 



77

los mismos elementos, los participantes construyen y pintan 
esculturas. 

A lo largo de la sesión 9 se trabaja con fotografía, cap-
turando elementos significativos que permitan crear una na-
rrativa personal. 

En la sesión 10 y con base en las imágenes fotográficas 
de la sesión anterior y otras provistas como material, se rea-
liza un trabajo de escritura con el objetivo de resignificar la 
experiencia con visión de futuro. 

En la sesión 11 el enfoque se dirige a la importancia 
de formar una conciencia de grupo a través de la creación de 
pinturas de gran formato en equipos. 

El Taller de Creatividad finaliza con la sesión 12 a través 
de un ritual de cierre en el que se elabora el recuento de los 
aprendizajes.

Por tales razones, se ha hecho posible entender las for-
mas del deseo vital y su impulso en la actividad creadora, entre 
cuyos componentes está el de la construcción de la identidad, 
no sólo en su función práctica en el campo de lo ético, sino 
en términos que obedecen a la preocupación por crear una 
propuesta que nace de cuestionamientos sobre la carencia ge-
neralizada de recursos personales que se observa en quienes 
desconocen la propia naturaleza humana y sus posibilidades. 
Por lo tanto, aquí se está considerando que es vital la toma 
de conciencia de sí para emprender la vida, como algo que se 
tiene que facilitar a través de la experiencia, es decir, de la es-
tética de la construcción de la persona como proceso creativo 
para propiciar cambios en la posición subjetiva con relación 
a la propia historia. Entonces, se busca reflexionar y, a partir 
de una toma de conciencia personal, generar cambios, facili-
tar la aparición de algo nuevo, cambios en la experiencia, en 
el orden de la percepción, para la reconstrucción y la conse-
cuente resignificación de sí misma. Aquí, me gustaría reforzar 
esta idea con Winnicott (1970), pues en Vivir creativamente él 
define que: “Para que uno sea y sienta que es, es preciso que 
la actividad motivada predomine sobre la actividad reactiva” 



78

(p. 1044), esto significa haber construido una conciencia de sí. 
En este orden, para Winnicott la vida es digna de vivirse sólo 
cuando la creatividad es parte de la experiencia vital de la per-
sona. Cuando la persona es creativa, existe y siente que existe, 
cuando se asume ella misma, no en forma de percatamiento 
consciente, dice, sino como base de su obrar: “La creatividad 
es, pues, el hacer que surge del ser. Indica que aquel que es, está 
vivo” (Winnicott, 1970, p. 1044).

Para finalizar este apartado, se afirma con nuestro autor 
que: “Vivir creativamente es una necesidad universal y una 
experiencia universal” (Winnicott, 1970, p. 1045).

El Taller de Creatividad

El Taller de Creatividad tiene por objetivo la creación de un 
espacio de reflexión personal en la interacción grupal donde, 
con base en el propósito de cada una de las sesiones, se con-
duce a la persona hacia la reflexión, lo que anteriormente fue 
definida como crisis, como antesala del cambio en la posición 
subjetiva, para la aparición de nuevas asociaciones a través 
de la experiencia artística y la práctica terapéutica. En estos 
términos, la sublimación, el proceso simbólico y el proceso 
creativo promueven en cada participante la exploración y el 
conocimiento que lo llevan a resignificar la experiencia me-
diante la realización del deseo, a la toma de conciencia per-
sonal y lo sitúan en otro nivel de conciencia que le permite 
definir algunos límites y asociar ciertos fragmentos para la 
reconstrucción de sí para alcanzar mayor libertad interior.

La sistematización del Taller de Creatividad

Para la sistematización del dispositivo del Taller de Creati-
vidad, se ha tomado como fundamento la metodología del 



79

análisis del discurso por ser la que ofrece una instrumenta-
ción más conveniente para construir y desarrollar el Taller. 
Se trata de un instrumento que permite ordenar, estructurar 
y comprender las prácticas discursivas en cualquier contexto 
de la vida social en donde el uso de la palabra oral y escrita 
forma parte de las actividades que se llevan a cabo.

Helena Calsamiglia y Amparo Tusón (2007) definen el 
término discurso como una práctica social mediante la cual 
se articula la interacción de las personas en el uso lingüístico 
contextualizado, oral o escrito, como parte de la vida social 
y como instrumento que crea vida social. En este orden, dis-
tinguen las formas lingüísticas como aquellos elementos que 
constituyen las formas de comunicación y representación del 
mundo real o imaginario. Por tales motivos, es importante 
tomar en cuenta que cada persona posee diferentes formas 
de interacción, estructuras de pensamiento, sensibilidad, va-
lores, expectativas, prejuicios, es decir, el posicionamiento 
simbólico de la realidad es infinito. En este sentido, el uso 
lingüístico sucede en un contexto, es parte del contexto y 
crea contexto, por lo que las identidades se constituyen y se 
transforman a través de los usos del lenguaje:

[…] el discurso significa adentrarse en el entramado de las re-
laciones sociales, de las identidades y de los conflictos, intentar 
entender cómo se expresan los diferentes grupos culturales, en 
un momento histórico, con unas características sociocultura-
les determinadas (Calsamiglia y Tusón, 2007, p. 2).

Es importante subrayar que el análisis del discurso también se 
caracteriza porque sus objetos de estudio son datos empíricos, 
es decir, la información se observa directamente de la fuente. 
Para ello, los estudios discursivos han definido unidades de 
análisis que facilitan la estructura y el orden al discurso. La 
unidad fundamental es el enunciado, entendido como elemen-
to mínimo de comunicación, el cual puede o no tener forma 
de oración (sujeto, verbo y predicado). Al mismo tiempo, los 



80

enunciados componen el texto; de acuerdo con nuestras auto-
ras: “[…] forman una unidad comunicativa, intencional y com-
pleta” (Calsamiglia y Tusón, 2007, p. 3).

Calsamiglia y Tusón (2007) afirman que todo texto 
debe ser tratado como un evento o acontecimiento comunica-
tivo que se desenvuelve en un espacio-tiempo, esto también 
se puede explicar en términos de proceso, entendido como 
una serie de acciones encadenadas y ordenadas, que suceden 
alternada o simultáneamente.

En este orden, la dirección del Taller de Creatividad se 
realiza como un discurso contextualizado, como elemento 
de interacción social que crea vida social, lo cual significa 
introducirse en el juego de las relaciones sociales, las iden-
tidades y los conflictos para observar, identificar, analizar, 
evaluar y comprender los diferentes modos creativos y los 
cambios consecuentes en la posición subjetiva de las perso-
nas en un determinado espacio, momento histórico y otras 
características específicas. De esta manera, el Taller es di-
rigido en términos de evento comunicativo y de aconteci-
miento –espacio-tiempo–.

El análisis del discurso a través del modelo 
de Dell Hymes (1972)

Calsamiglia y Tusón (2007) proponen diferentes discipli-
nas y construcciones metodológicas que facilitan el ordena-
miento y análisis de la información de forma conveniente y 
de acuerdo con la necesidad planteada. Hemos seleccionado 
el modelo SPEAKING, de Hymes (1972), como modelo de 
la etnografía de la comunicación, tanto para diseñar como 
para sistematizar y ordenar la información del dispositi- 
vo. La etnografía de la comunicación considera al texto 
como elemento integrador de aspectos tanto verbales como 
no verbales en una circunstancia socioculturalmente especí-
fica. En este sentido, el texto del Taller de Creatividad posee 



81

distintas categorías, que pueden ser los aspectos verbales, los 
no verbales, el proceso de creación de cada lenguaje artísti-
co, así como cada obra terminada.

Hymes (1972) utiliza el término SPEAKING para definir 
el conjunto de elementos que forman parte de todo aconteci-
miento comunicativo y que hace alusión a ocho características 
descritas en el siguiente orden: Situation, Participants, Ends, Act 
sequences, Key, Instrumentalities, Norms y Gender.

De acuerdo con Calsamiglia y Tusón, este conjunto no 
se reorganiza en cada ocasión, sino que se va construyen-
do a través de las prácticas sociales en géneros, los cuales se 
identifican por pautas y convenciones que los participantes 
aportan según el evento comunicativo en cuestión.

Por estas razones, se considera que el planteamiento 
metodológico de la etnografía de la comunicación es per-
tinente para la sistematización, ordenamiento y análisis de 
datos del Taller de Creatividad, por lo que, con base en Calsa-
miglia y Tusón (2007, p. 4), se propone el siguiente esquema, 
con el que se han diseñado cada una de las sesiones.

Componentes del evento comunicativo
de Dell Hymes (1972) 

1. Situación
• �Localización espacial y temporal (el lugar y el momento 

de desarrollo del evento).
• �Escena psicosocial (la significación social y cognitiva de 

esa escenificación).

2. Participantes
• �Características socioculturales (edad, sexo, estatus, pa-

peles, bagaje de conocimientos, repertorio verbal, 
imagen y territorio).

• �Relaciones entre ellos y/o ellas (jerárquicas, entre iguales, 
íntima, distante, etcétera).



82

3. Finalidades
• �Metas / Productos (lo que se espera obtener y lo que 

realmente se obtiene de la interacción).
• �Globales / Particulares (finalidades sociales del evento y 

finalidades individuales y concretas).

4. Secuencia de actos
• �Organización de la interacción (gestión de los turnos de 

palabra, estructura de la interacción: inicio, desarrollo, 
final, etcétera).

• �Organización del tema o de los temas (gestión y negocia-
ción del tema: presentación, mantenimiento, cambio, 
etcétera).

5. Clave
• �Grado de formalidad / informalidad de la acción (tono 

serio, frívolo, divertido, íntimo, frío, etcétera).

6. Instrumentos
• �Canal (oral, escrito, iconográfico, audiovisual, etcétera).
• �Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, 

etcétera).
• �Vocalizaciones, ciencia y proxemia (ruidos de asenti-

miento, de rechazo, de asco, de incomprensión, etc.; 
gestos, miradas, posición y distancia de los cuerpos, 
etcétera).

7. Normas
• �Normas de interacción (quién puede hablar y quién no, 

cómo se toma la palabra, interrupciones, silencios, 
solapamientos, etcétera).

• �Normas de interpretación (marcos de referencia para 
interpretar los enunciados indirectos, las presuposi-
ciones, los implícitos, etcétera).



83

8. Género
• �Tipo de interacción (trabajo en grupo, conversación es-

pontánea, conferencia, tertulia, debate, etcétera).
• �Secuencias textuales (diálogo, narración, argumenta-

ción, exposición, etcétera).

El modelo de Dell Hymes (1972) como dispositivo
del Taller de Creatividad

A continuación, se desglosa el esquema “Componentes del 
evento comunicativo”, de Hymes (1972), con la intención de es- 
pecificar las funciones del proceso creativo en el dispositivo.

1. Situación
La localización espacial y temporal

Se refiere al lugar (espacio) y el momento (tiempo) en que se 
lleva a cabo un evento comunicativo o acontecimiento.

De acuerdo con Calsamiglia y Tusón (2007), es conve-
niente “[…] distinguir entre fronteras externas y fronteras in-
ternas, tanto temporales como espaciales […] Lo que resulta 
interesante de esta visión del «espacio» es que las fronteras in-
ternas delimitan espacios «simbólicos»” (p. 94). En este orden, 
la localización espacial puede ser un aula, una hoja de papel, un 
libro o un lienzo.

Algo parecido sucede con las fronteras temporales:

[…] a lo largo del tiempo van sucediendo unos «episodios» 
o «secuencias», cuyas fronteras internas están marcadas –de 
nuevo de forma más o menos evidente– por el uso de ciertos 
elementos verbales y no verbales que de forma convencio-
nal indican, comunican, expresan el paso de una parte a otra 
(Calsamiglia y Tusón, 2007, p. 95).



84

Como se sabe, ambos elementos son constituyentes del con-
cepto de proceso, que en este proyecto es central: el proce- 
so creativo.

De esta manera, la situación se fija como sigue: el Taller 
de Creatividad se desarrolló en 12 sesiones semanales de cua-
tro horas cada una.

La escena psicosocial

La etnografía de la comunicación plantea de manera sistemá-
tica la función del contexto en la construcción de los eventos 
comunicativos: “[…] este componente se refiere, también, a 
la escena psicosocial, es decir, a la imagen de evento que, de 
forma prototípica, las personas que pertenecen a un determi-
nado grupo cultural asocian a un lugar y un tiempo determina- 
dos” (Calsamiglia y Tusón, 2007, p. 95). De esta manera, el 
contexto también es un concepto sociocultural, ya que las per-
sonas al formar parte de un grupo, generan significados en 
torno al lugar y a lo que ahí sucede.

El contexto es construido por las condiciones psicoso-
ciales que se establecen en la primera sesión y propicia el cli-
ma para crear la experiencia creativa, estableciendo un marco 
de respeto por el trabajo personal y el de los demás, para favo-
recer un espacio de reflexión y cuidado a partir de las normas 
que se exponen en el punto 7.

2. Participantes
Características socioculturales

Las características socioculturales de los participantes del 
Taller de Creatividad, de acuerdo con Calsamiglia y Tusón 
(2007), se refieren a la edad, sexo, estatus, funciones, bagaje 
de conocimientos, repertorio verbal, imagen y territorio. 



85

Relaciones entre ellos y/o ellas

Las relaciones entre los integrantes del grupo son simétricas 
y complementarias hacia y desde el o la facilitadora.

3. Finalidades
Metas y productos

Para la realización del Taller de Creatividad se plantean me-
tas y productos para cada sesión con los cuales se evalúan el 
proceso creativo y los cambios en la posición subjetiva.

a) Metas

En el presente formato se entiende por meta al fin último 
del objetivo; las metas son los indicadores del desempeño, el 
grado de cumplimiento y logros del Taller. La creación de un 
objeto artístico implica la comprensión y el cumplimiento 
del objetivo de cada sesión, lo cual se valora con la siguiente 
escala: sobresaliente, satisfactorio, suficiente y reprobatorio.

1.	 Sobresaliente: El valor que supera las expectativas de la 
meta programada. El participante crea un objeto artís-
tico y le otorga valor agregado.

2.	 Satisfactorio: El valor que implica el cumplimiento de la 
meta programada. El participante crea un objeto artístico.

3.	 Suficiente: El valor aprobatorio mínimo que implica el 
cumplimiento de una meta, sin ser inaceptable. El parti-
cipante crea un objeto artístico con dificultad.

4.	 Reprobatorio: El valor de una meta inaceptable o no 
cumplida. El participante no crea un objeto artístico.

b) Productos

De acuerdo con Canale (1983), una de las características de 
la comunicación interpersonal es que el éxito o el fracaso 



86

se evalúan a través de los productos que de ella se obtie-
nen. Los productos son los objetos creados con las técnicas 
de expresión artística utilizadas en cada sesión del Taller. 
Estos productos permiten evaluar el proceso creativo y los 
cambios en la subjetividad de las personas. 

Conviene aclarar que no se evalúa el coeficiente plás-
tico o estético del objeto artístico, solamente se observa en 
cada participante la intención para llevar al final la propuesta 
de trabajo, si va un paso más allá de sus propios referentes de 
expresión creativa, si se atreve a explorar, si deja de lado el 
deber ser y la culpa (Freud, 1923; Klein, 1919-1934, en Sea-
gal, 1979), si propicia el juego, exploraciones artísticas y/o la 
imaginación (Winnicott, 1942), así como la transformación 
simbólica del objeto artístico (Lacan, 1954) cuando lo realiza. 
Por lo anterior, se hace pertinente la escala planteada arri-
ba. De esto dan cuenta los participantes en un momento de 
retroalimentación al final de cada evento. Este momento 
de cierre es muy importante, ya que es el espacio donde los 
participantes toman conciencia de su posición antes, durante 
y después de la sesión, se objetivan cuando lo pasan a la pa-
labra y comparten la experiencia, lo que se convierte en un 
factor para la distinción de cambios.

Globales / Particulares 

El objetivo global (general) del Taller de Creatividad consiste 
en crear un espacio de reflexión personal en la interacción 
grupal para favorecer la toma de conciencia al establecer la 
relación entre la reflexión conceptual (crisis) y diferentes 
técnicas de expresión artística (meta) para la creación de un 
objeto artístico (objeto elevado a la dignidad de la Cosa), lo 
que se ha definido como proceso creativo; es decir, llevar a 
los participantes a promover la reconstrucción de sí al explo-
rar, conocer y resignificar la experiencia mediante la realiza-
ción del deseo. 



87

Particulares: Los objetivos particulares son aquellos que 
corresponden y cambian en cada sesión.

4. Secuencia de actos
Organización de la interacción

La secuencia de los actos de cada una de las sesiones del Taller 
de Creatividad es planteada con base en la estructura de la 
sesión, la cual se desarrolla mediante la siguiente secuencia:

• �En la primera fase, de inducción, son planteados el ob-
jetivo –la reflexión que lleva a la toma de conciencia por 
medio de la creación del objeto artístico como objeto 
elevado a la dignidad de la Cosa– y la meta –la acción, 
es decir, la dinámica de la sesión–, así como las normas 
de interacción, con la posibilidad de retomar puntos de 
referencia y de seguimiento de la sesión anterior.

• �La segunda fase corresponde a la introducción en la 
que se presentan los contenidos sustentados por un 
marco teórico.

• �La tercera fase, de desarrollo, consiste en facilitar a los 
participantes la propuesta creativa mediante el len-
guaje simbólico de las técnicas de expresión artística.

• �La cuarta fase es de resolución, relajación y toma de 
contacto.

• �En la quinta fase se realiza la puesta en común, com-
prende la retroalimentación, la toma de conciencia, la 
integración y el cierre de la sesión.

Organización del tema o de los temas

La organización de los temas está en función de la generación 
de un proceso que conduce a la persona a realizar el objeti-
vo general del Taller de Creatividad. El punto de partida es la 
toma de conciencia de la dimensión corporal hasta la dimen-
sión trascendente y su integración a través de la experiencia 



88

artística dirigida diseñada de forma seriada a través de cada 
uno de los encuentros estructurados en el formato descrito en 
el punto anterior. La presentación, el planteamiento concep-
tual, las dinámicas y la retroalimentación responderán a:

• �El objetivo general del Taller de Creatividad.
• �Los objetivos específicos de cada sesión.
• �Las metas.
• �La organización de la interacción.

El orden de las sesiones y sus planteamientos metodológicos 
responden, por un lado, a la pertinencia temática así conside-
rada y, por otro, a sus respectivas propuestas teóricas.

5. Clave
Grado de formalidad / informalidad de la acción

La clave, es decir, el grado de formalidad/informalidad de la 
interacción entre los participantes del Taller de Creatividad 
es el marco con el que se genera un espacio para la reflexión 
cuidada, participativa, responsable, divertida y libre.

6. Instrumentos
Canal

Los canales por los que se realiza la interacción al interior 
del Taller de Creatividad son: oral, escrito, visual, auditivo, 
kinestésico en lo referente a cada persona y cada elemento 
del material utilizado como medio.

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, 
registro/s, etcétera).

Además de la expresión oral, las variedades del habla como 
maneras de expresión en el Taller de Creatividad adquie-
ren otras formas características del lenguaje artístico que se 



89

explora y es expresado por cada participante, así, toman la 
palabra: el collage, el dibujo, la pintura, la escultura, la ex-
presión corporal, la música, el performance, la fotografía, 
la escritura, la escultura con deshecho industrial, la instala-
ción, la pintura colectiva, el ritual.

Vocalizaciones, ciencia y proxemia (ruidos de asentimiento,
de rechazo, de asco, de incomprensión, etc.; gestos, miradas,
posición y distancia de los cuerpos, etcétera)

Son actitudes, reacciones, posturas, lenguaje corporal y 
otros, que no llegan a expresarse mediante la palabra, pero sí 
pueden ser observados.

7. Normas
Normas de interacción (quién puede hablar y quién no, 
cómo se toma la palabra, interrupciones, silencios,
solapamientos, etcétera)

Las reglas se establecen desde el primer encuentro en dos as-
pectos distintos; el primero a manera de código ético (defi-
nido en el punto 1, apartado “La escena psicosocial”), que es 
el siguiente:

• �Hablar en primera persona.

Precisamente por la definición del objetivo general es 
fundamental distinguir el uso del Yo, ya que la persona se asu-
me, genera para sí un compromiso y se coloca en una postura 
de responsabilidad ante lo dicho: 

Rasgos de despersonalización en la sintaxis son las construc-
ciones impersonales y pasivas […] Rasgos de personalización 
son, en cambio, la utilización de deícticos […] y de referen-
cias léxicas de persona, junto a modalizadores que permiten 



90

sopesar el grado de involucración afectiva o epistémica que 
manifiesta el hablante (Calsamiglia y Tusón, 2007, p. 319)1.

• �Evitar hacer juicios propios y hacia los demás.
• �Lo que se habla al interior del grupo se reserva en el 

grupo.
• �Evitar los consejos.
• �Pedir la palabra para hablar.

El segundo aspecto es de orden funcional:

• �Asistencia.
• �Puntualidad.
• �Guardar celulares. 
• �Dejar el espacio como lo encontraron.
• �Vestir ropa cómoda.
• �Entrar sin zapatos.
• �Entrar sin alimentos.
• �Llevar el material que fue solicitado.

Normas de interpretación (marcos de referencia para
interpretar los enunciados indirectos, las presuposiciones,
los implícitos, etcétera)

Para la naturaleza de esta propuesta, en el presente apartado 
se trabaja el objetivo para cada sesión fundamentado en un 
marco teórico construido con algunas teorías de la perso-
nalidad y del cambio, posturas filosóficas, filosofía del arte, 

1 De acuerdo con Calsamiglia y Tusón (2007), “[l]os elementos deícticos son 
piezas especialmente relacionadas con el contexto en el sentido de que su 
significado concreto depende por completamente de la situación de enuncia-
ción, básicamente de quién las pronuncia, a quién las dirige, cuándo y dónde” 
(p. 107); por su parte, “[…] el estudio de la modalización […] pone de manifies-
to la posibilidad que tiene el hablante de introducir sus propias actitudes y su 
propia perspectiva en el enunciado, tanto en el dominio intelectual como en 
el dominio emocional” (p. 126). No está por demás subrayar que el fin último del 
Taller de Creatividad es buscar la reconstrucción de la identidad.



91

algunos estudios del arte, con los que se sustenta la dinámi-
ca y aprendizajes del Taller de Creatividad, específicamente 
los que se refieren a los procesos de creación.

8. Género
Tipo de interacción

El género es resultado de la organización cultural: 

En cuanto a la estructura un género se define como «patrón 
comunicativo complejo de elementos que se pueden situar en 
tres niveles estructurales diferentes» […] Los tres niveles de 
trabajo son los siguientes:

a) El nivel de la estructura interna,
b) El nivel «situativo» (de la interacción concreta),
c) �El nivel de la estructura externa (Calsamiglia y Tusón, 

2007, p. 319).

Siguiendo a nuestras autoras, la estructura interna se refie-
re a los rasgos verbales y no verbales, aspectos prosódicos 
y kinestésicos; el nivel situativo, a los fenómenos rituales, 
organización interactiva, marco de participación, situación 
social; y la estructura externa, a los ámbitos comunicativos, 
las categorías sociales de los actores, la distribución institu-
cional de los géneros.

El género en el Taller de Creatividad se desarrolla como 
un laboratorio de relaciones, es el espacio donde se prueban 
y ensayan los tres tipos de interacción.

Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, 
exposición, etcétera)

Se presentan diferentes formas de secuencias textuales, que 
aquí son definidas como la estructura de la sesión y tienen el 
orden que se mencionó con anterioridad.



92

Cada sesión inicia con la inducción, entendida como el 
estado de transición, desde la llegada de los participantes al es-
pacio, en donde dejan afuera su situación de vida y empiezan a 
orientar la atención hacia la exposición.

En la primera parte de la exposición, se plantean los 
objetivos y las metas en forma de introducción al tema y al 
trabajo de la sesión, la segunda parte da lugar al desarrollo 
mediante la explicación, argumentación y descripción2, que 
se describen a continuación.

La explicación tiene la función de desarrollar el tema 
mediante el planteamiento del marco de referencia, “[l]a ex-
plicación parte de un supuesto previo: la existencia de infor-
mación” (Calsamiglia y Tusón, 2007, p. 297).

La argumentación es la forma con la que se establece 
una relación entre la explicación del marco de referencia y 
la descripción de la correspondiente actividad creativa, al 
persuadir a los participantes de la pertinencia de explorar en 
sí mismos los supuestos teóricos para desarrollar el trabajo 
artístico; “[s]e argumenta, en fin, en cualquier situación en la 
que se quiere convencer o persuadir de algo a una audiencia 
[…]” (Calsamiglia y Tusón, 2007, p. 284).

La descripción es la fase en la que se representaron lin-
güísticamente las características de la siguiente acción, en 
términos de proceso creativo, y facilita su desarrollo: “[...] 
se aplica tanto a estados como a procesos y se realiza según 
una perspectiva o punto de vista determinados, con un amplio 
abanico de posibilidades que se presenta desde el ángulo más 
objetivo al más subjetivo […] condicionada por el contexto” 
(Calsamiglia y Tusón, 2007, p. 269).

Al final de cada sesión, se establece un espacio de re-
troalimentación en el que los participantes comparten su 
experiencia a través de la narración; de acuerdo con Adam 

2 Hasta este punto llega la dirección del proceso creativo, a partir de aquí le co-
rresponde al participante elaborar el procesamiento simbólico (cambiar la meta 
y realizar el objeto) para expresar sus significados y objetivarse.



93

(1992), el tiempo transcurre y avanza en una secuencia en la 
que aparecen reflexiones y estados que cambian por medio de 
un proceso integrador que se genera por las relaciones enca-
denadas de los acontecimientos, y se refiere al primer orden 
en la organización del discurso. En estos términos se da lu-
gar al diálogo como “[…] la forma básica de la comunicación 
humana” (Calsamiglia y Tusón, 2007, p. 308), en el que los 
participantes comparten en un intercambio comunicacional 
las experiencias y los cambios de percepción.

Con la finalidad de facilitar la lectura y la comprensión, 
se ha explicitado solamente la sesión 1 en el orden completo 
del formato de sistematización. En las sesiones siguientes, los 
puntos de situación (escena psicosocial), participantes, se-
cuencia de actos (organización del tema), clave, instrumentos 
(variedad del habla), normas (normas de interacción) y géne-
ro han sido omitidos para evitar redundar en la información.





95

Capítulo 4. Las sesiones del Taller
de Creatividad

Sesión 1. Introducción al proceso creativo

Dibujo y collage
Situación

Localización espacial y temporal
El Taller de Creatividad se realiza en una sesión semanal de 
cuatro horas, en un espacio cerrado y libre de mobiliario o 
utilería, preferentemente en un aula o salón de danza.

Escena psicosocial
A lo largo de la sesión se facilita el clima para el desarrollo 
creativo, mediante la definición de las normas, el plantea-
miento de objetivos y metas, así como por la disposición y el 
compromiso de los participantes para llevar a cabo el trabajo 
promoviendo un espacio de reflexión y cuidado.

Participantes

Características socioculturales
Consiste en definir la edad, sexo, estatus, funciones, bagaje 
de conocimientos, repertorio verbal, imagen y territorio del 
grupo con el que se va a trabajar. 

 
Relaciones entre ellos y/o ellas
Por las características de este formato, es conveniente cuidar 
que las relaciones entre los integrantes del grupo se desarro-
llen sin jerarquías y entre iguales (pares).



96

Finalidades

Metas / Productos para 25 participantes
• Representar con un dibujo el concepto de creatividad.
• �Realizar un collage como símbolo de la recuperación 

creativa.

Globales / Particulares
Como se mencionó antes, el objetivo global (general) del Ta-
ller consiste en crear de un espacio de reflexión personal en la 
interacción grupal para favorecer la toma de conciencia per-
sonal al establecer una relación entre la reflexión conceptual 
(crisis) y diferentes lenguajes de expresión artística (meta) 
para la creación de un objeto artístico (objeto). Esto se ha 
definido como proceso creativo; es decir, se promueve en los 
participantes la reconstrucción de sí al explorar, conocer y 
resignificar la experiencia mediante la realización del deseo.

Los objetivos particulares de la primera sesión son los 
siguientes:

• �Definir el objetivo global.
• �Establecer las normas.
• �Expresar por medio del dibujo el concepto preconce-

bido sobre la creatividad.
• �Reflexionar sobre la importancia de la recuperación 

de la capacidad creativa mediante la creación de un 
símbolo con un collage.

Secuencia de actos

Organización de la interacción

En la fase de inducción se recibe al grupo en la puerta del Ta-
ller de Creatividad, teniendo el espacio preparado con el ma-
terial ordenado para la sesión; cada participante entra y toma 
asiento en algún cojín dispuesto en un círculo sobre el piso y 



97

rotula su nombre en un gafete. La sesión inicia con un saludo 
de bienvenida y la presentación de los participantes. Aquí se 
establecen los objetivos y las metas generales, los objetivos 
y las metas de la sesión, así como las normas de interacción.

En la fase de introducción se exponen los contenidos 
y el marco teórico de la sesión. Cada participante plantea su 
propio concepto de creatividad y se explica el concepto de 
creatividad que estamos trabajando, los bloqueos de la crea-
tividad y las posibilidades de la recuperación creativa (Wais-
burd, 2012); se sugiere utilizar la teoría de los dos cerebros 
(Robles, 2015a) y se puede complementar con los materiales 
visuales que plantean las neurociencias.

La fase de desarrollo corresponde a la experiencia artís-
tica; en esta fase los participantes expresan un símbolo per-
sonal sobre la creatividad y más adelante crean un símbolo 
de recuperación creativa por medio de la elaboración de un 
collage con el material que eligen para trabajar, que disponen 
en distintos puntos del espacio.

En el cierre de la sesión se llevan a cabo las fases de 
resolución, relajación y toma de contacto, cuando cada par-
ticipante finaliza su actividad, recoge, ordena y guarda el 
material en su lugar mientras los demás participantes ter-
minan sus procesos.

En la fase final realizamos una puesta en común, la re-
troalimentación, la toma de conciencia, la integración y el 
cierre; en esta fase los participantes comparten los descubri-
mientos sobre la dificultad para reconocer su potencial crea-
tivo, se les cuestiona sobre los aprendizajes adquiridos y se 
establecen compromisos para la siguiente sesión.

Organización del tema o de los temas
La organización y el desarrollo de los temas se fundamenta en 
los objetivos y metas de la sesión, lo cual define su estructura. 
Para la primera sesión se considera como punto de partida 
la introducción al tema, donde cada participante propone 
su propia concepción sobre la creatividad, sus expectativas, 



98

los bloqueos para su realización, así como su recuperación. 
De la misma forma, se exponen diferentes marcos referentes 
a la naturaleza, origen y función de la creatividad.

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción
La clave es el grado de formalidad/informalidad de la inte-
racción en el Taller de Creatividad, es el marco con el que 
creamos un espacio apropiado para la reflexión cuidada, par-
ticipativa, responsable, divertida y libre.

Instrumentos

Canal
Para este punto se ha creado una subdivisión correspondiente 
a diferentes canales de expresión. El canal utilizado en toda la 
secuencia es la expresión oral; la exposición del marco teóri-
co se realiza por medios digitales, éste se proyecta en Power-
Point como expresión escrita e imágenes visuales.

El material y su utilización tienen un papel protagónico 
en lo que se refiere a los canales de expresión; durante la pri-
mera sesión se suelen desarrollar tres actividades en las que 
se utilizan los siguientes canales:

• �La primera actividad consiste en rotular con marcado-
res de colores los nombres de los participantes sobre 
etiquetas autoadheribles de 10 x 5 cm para hacer gafetes.

• �En la segunda actividad los participantes dibujan un 
símbolo de la creatividad en hojas de papel bond con 
marcadores de colores.

• �En la tercera actividad crean un símbolo de recupera-
ción creativa por medio de un collage con cartulinas de 
colores, gran variedad de papel de color, semillas, flo-
res, hojas secas, plumas de ave, confeti, pasta de sopa, 
algodón, galletas, aserrín, piedritas, botones, cuentas, 



99

lentejuelas, diamantina, pegamento, tijeras, marcado-
res y cualquier material útil para este fin.

Otro canal es la ambientación del espacio con música de 
fondo apropiada para la sesión.

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcétera).
Las variedades del habla corresponden a la palabra expre-
sada de forma oral y escrita, las modalidades de expresión 
en el Taller de Creatividad adquieren las formas y caracte-
rísticas de cada técnica artística que se va explorando, en la 
primera sesión, un dibujo y un collage, así como la música 
de fondo.

Vocalizaciones, ciencia y proxemia
Son algunas características del habla que permiten identificar 
y valorar la experiencia de los participantes durante el proce-
so creativo. Las observaciones van en el orden de descubrir 
el asombro e incertidumbre de los participantes en cuanto al 
formato del espacio: entrar descalzos, comprender la disposi-
ción del espacio, utilizar el suelo como asiento y como lugar 
de trabajo, así como compartir el material. 

Normas

Normas de interacción
• �Hablar en primera persona.
• �Evitar hacer juicios hacia sí mismos y hacia los demás.
• �Lo que se habla al interior del grupo se reserva en el 

grupo.
• �Evitar los consejos.
• �Pedir la palabra para hablar.

Normas de orden funcional
• �Asistencia.
• �Puntualidad.



100

• �Guardar celulares. 
• �Dejar el espacio como lo encontraron.
• �Vestir ropa cómoda.
• �Entrar sin zapatos.
• �Entrar sin alimentos.
• �Llevar el material solicitado.

Normas de interpretación
En este orden, las normas de interpretación están represen-
tadas por el marco teórico en el que se sustenta el objetivo de 
la sesión y se expone al grupo en la fase de introducción. En la 
primera sesión: Introducción al proceso creativo, se facilita 
la creación de un contexto propicio que introduzca a los par-
ticipantes a los procesos de creación, partiendo del supuesto 
de que todos somos creadores, con la finalidad de desmitifi-
car las creencias respecto a que la experiencia artística está 
restringida a unos cuantos. Asimismo, es posible reflexionar 
sobre ciertos bloqueadores de la creatividad e iniciar el cami-
no para su recuperación, por lo que se propone trabajar con 
conceptos de Waisburd (2012) y de Robles (2015).

Género

Tipo de interacción
En el género, como resultado de la organización cultural, los 
tres niveles de trabajo son los de estructura interna, nivel si-
tuativo y estructura externa.

El nivel de la estructura interna se refiere a los rasgos 
verbales y no verbales, a los aspectos prosódicos y kinestési-
cos. La estructura interna se construye en secuencias verbales 
durante el desarrollo del Taller, las no verbales corresponden 
a las actividades de expresión creativa durante la fase de desa-
rrollo de la sesión, en un primer momento son representadas 
por el dibujo del símbolo personalizado de la creatividad, en 
el segundo momento, los participantes elaboran el símbolo 
de recuperación creativa realizando un collage.



101

En cuanto a otros rasgos no verbales y kinestésicos, que-
dan implícitas algunas pautas, que se repiten cada vez:

• �Las sesiones empiezan con los participantes sentados 
en un círculo en el piso sobre cojines, descalzos, con 
la finalidad de propiciar un contexto de libertad y es-
pontaneidad.

• �Se dispone el material al centro y alrededor del círculo 
en el piso, las insuficiencias se utilizan para aprender a 
trabajar con lo que existe.

El nivel situativo concierne a los fenómenos rituales, 
la organización interactiva, el marco de participación y la 
situación social en el Taller de Creatividad. En las secuen-
cias de este nivel, los fenómenos rituales son aquellos as-
pectos que se presentan durante el orden ya mencionado de 
la sesión, es decir, el saludo y la despedida, las preguntas 
de inicio y fin de la sesión. La interacción de apertura, el 
proceso y el cierre de las actividades, la distribución del es-
pacio, la disposición del material, el marco de participación 
de cada uno de los integrantes en los diferentes momentos y 
la situación general del grupo en cada sesión se desarrollan 
en el mismo orden. Las actividades siempre son acompaña-
das con música de fondo.

El nivel de la estructura externa se da en los ámbitos 
comunicativos, las categorías sociales de los actores, la dis-
tribución institucional de los géneros. La estructura externa 
corresponde al tipo de interacción, a la forma de Taller de 
Creatividad en la que el éste se convierte en laboratorio, el 
lugar en donde se descubren, prueban y miden las posibili-
dades, un marco de ensayo y error en el que está implícito 
explorarse a sí mismo a partir de los supuestos teóricos plan-
teados en los objetivos de la sesión hasta donde el participante 
libremente considera posible.



102

Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación,
exposición, etcétera)
La sesión inicia con la inducción, comprende el espacio que 
se abre a partir de la entrada de los participantes al Taller en 
la que se facilita el proceso de dejar afuera todo lo que es aje-
no y empezar a centrar la atención al interior, en la distribu-
ción del espacio, en la disposición de los materiales, en elegir 
un lugar para sentarse, hasta antes de la exposición.

En la primera parte de la exposición, en forma de in-
troducción al tema y al trabajo, se establecen los objetivos 
y las metas. En la segunda parte, mediante la explicación, 
argumentación y descripción se plantean los contenidos. 
La explicación consiste en abordar los marcos de referencia 
en los que se fundamenta el trabajo de la sesión. Por me-
dio de la argumentación, se busca vincular la explicación del 
marco de referencia con la descripción de la correspondien-
te actividad creativa al persuadir a los participantes de la 
importancia de explorar y experimentar el proceso creativo, 
los bloqueos y la recuperación creativa. Por medio de la des-
cripción, se da lugar al desarrollo de las acciones, con lo que 
se proponen lingüísticamente las características de los ac-
tos: explorar y experimentar hasta donde cada participante 
considere pertinente poner en marcha su propio proceso 
creativo, identificar los bloqueos y descubrir las posibili-
dades de la recuperación creativa a partir de los supuestos 
teóricos con el material designado1.

La narración se refiere al orden primario en la organi-
zación de las fases del Taller, que, en conjunto, construyen 
un discurso, un proceso creativo en el factor temporalidad 
en el que la estructura interna del discurso transcurre, avanza 
y se transforma. En este orden se llega a la unidad de acción, 
es decir, al punto de la sesión en la que se genera un proceso 
integrador. El factor causalidad se construye por las relaciones 

1 Hasta este punto llega la dirección del proceso creativo, a partir de aquí corres-
ponde al participante elaborar y expresar su experiencia.



103

encadenadas de cada uno de los acontecimientos, el hilo con-
ductor para el cumplimiento de la meta y los objetivos.

Al cierre del proceso, los participantes libremente 
comparten su experiencia en plenaria, mediante el diálogo; 
ésta es también la última fase o cierre de la estructura de la 
sesión o de las secuencias textuales en la que ellos expre-
san, en un intercambio comunicacional, su experiencia y 
los cambios de percepción.

Ejercicio: Símbolos de recuperación creativa

Imagen 4. Símbolo de recuperación creativa. 
Sesión 1. Taller de Creatividad. Participante A (2012). 

Imagen 5. Símbolo de recuperación creativa. 
Sesión 1. Taller de Creatividad. Participante B (2012). 



104

Sesión 2. El Yo, principio de realidad.
El cuerpo: posibilidades y límites

Actividad lúdica con globos e impronta
Situación

Localización espacial y temporal (descrita en la sesión 1)
Escena psicosocial (descrita en la sesión 1)

Participantes

Características socioculturales (descrita en la sesión 1) 
Relaciones entre ellos y/o ellas (descrita en la sesión 1) 

Finalidades

Metas / Productos para 25 participantes

• �Realizar una dinámica de juego con globos.
• �Dibujar una impronta corporal sobre papel de gran 

formato.

Globales / Particulares (descrita en la sesión 1)
Los objetivos particulares de la segunda sesión son los si-
guientes:

• �Recordar el objetivo global.
• �Recordar las normas.
• �Reconocer al propio cuerpo como la única realidad 

material de la persona.
• �Conocer las posibilidades de expansión y relación del 

cuerpo a través de la actividad lúdica con globos.
• �Definir y reflexionar sobre los límites personales me-

diante una impronta como imagen corporal.



105

Secuencia de actos

Organización de la interacción
En la fase de inducción se recibe al grupo con el espacio pre-
parado y el material ordenado en el salón; cada participante 
entra y toma asiento en algún cojín dispuesto en un círculo 
sobre el piso, se inicia con un saludo con el que se plantean 
las metas y objetivos de la sesión, así como las normas de 
interacción. 

En la fase de introducción se exponen los contenidos y 
el marco teórico de la sesión. Se propone reflexionar con el 
aporte de Freud (1923) acerca del yo como un cuerpo, como 
principio de realidad, y complementar con conceptos de Ber-
therat (2018), quien hace énfasis en la importancia de la reali-
dad corporal y la trascendencia de tomar conciencia de cómo 
lo habitamos.

Durante la fase de desarrollo se genera una propuesta 
creativa y lúdica mediante el lenguaje simbólico de las técni-
cas de expresión artística. En la primera parte del desarrollo, 
se sugiere que cada participante infle un globo y explore el 
espacio con él manteniéndolo siempre en movimiento, bus-
cando ir más allá de sus formas y movimientos habituales, 
seguirse a sí mismo inventando nuevos modos de moverse 
por el espacio y continuar con la misma consigna generando 
interacción, primero, con un compañero hasta ampliar la in-
tegración de más participantes, la dinámica se sostiene hasta 
que el grupo termina por sí mismo2. En la segunda actividad 
se pide a los participantes elegir un compañero con quien se 
sientan cómodos para trabajar el objetivo de trazar respecti-
vamente sus figuras de cuerpo completo sobre papel de gran 
formato; una vez improntadas, expresan los límites del yo y 
del no yo.

2 Algunos de los ejercicios del Taller de Creatividad fueron inspirados por el 
trabajo de Galia Sefchovich y Gilda Waisburd (2006).



106

El cierre de la sesión consiste en las fases de resolución, 
relajación y toma de contacto; cuando cada participante finali-
za su actividad, recoge, ordena y guarda el material en su lugar 
mientras los demás participantes terminan sus procesos.

En la fase final se realiza la puesta en común, la re-
troalimentación, la toma de conciencia, la integración y el 
cierre; motivo por el que los participantes comparten sus 
descubrimientos sobre la imagen corporal, así como las po-
sibilidades y los límites del cuerpo. Se cuestionan sobre los 
aprendizajes adquiridos y finalmente se establecen compro-
misos para la siguiente sesión.

Organización del tema o de los temas (descrita en la sesión 1)

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción (descrita en la 
sesión 1)

Instrumentos

Canal
Para este punto creamos una subdivisión correspondiente 
a diferentes canales de expresión. El canal utilizado en toda 
la secuencia es la expresión oral; como se mencionó antes, la 
exposición del marco teórico se realiza por medios digita-
les, éste se proyecta en PowerPoint como expresión escrita e 
imágenes visuales.

Utilizamos el cuerpo como el canal principal por el que 
percibimos y expresamos la experiencia estética. El material 
y su uso tienen un papel central en lo que se refiere a los 
canales de expresión; durante la segunda sesión se propone 
la realización de dos actividades en las que se utilizan los si-
guientes materiales:



107

• �La primera es una actividad lúdica en la que se usan 
globos.

• �En la segunda actividad los canales son el cuerpo como 
modelo y como impronta, papel kraft o bond en rollo 
y marcadores.

Otro canal es la ambientación con música de fondo 
apropiada para la sesión.

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcéte-
ra. Descrita en la sesión 1)
Vocalizaciones, ciencia y proxemia (descrita en la sesión 1)

Normas

Normas de interacción (descrita en la sesión 1)
Normas de interpretación 

En este orden, las normas de interpretación están represen-
tadas por el marco teórico en el que se sustenta el objetivo 
de la sesión y se expone al grupo en la fase de introducción. 
En la segunda sesión: El Yo, principio de realidad. El cuerpo 
posibilidades y límites, se plantea al cuerpo como el principio 
de realidad identitaria, el cual posee características específi-
cas que le conceden posibilidades de acción, así como otras 
que lo limitan, y, de la misma manera, lo ponen en relación 
con los demás con el objetivo de establecer una conciencia 
de límite corporal para el fortalecimiento del autoconcepto. 
Se sugiere consultar los supuestos de Freud (1923) y de Ber-
therat (2018).

Género

Tipo de interacción (descrita en la sesión 1)
Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, expo- 
sición, etcétera. Descrita en la sesión 1)



108

Ejercicio con dibujo de impronta corporal3

Imagen 6. Dibujo de impronta corporal. Sesión 2. 
Taller de Creatividad. Participante C (2012). 

Sesión 3. Autocuración. Asociación de las disociaciones

Collage y pintura
Situación

Localización espacial y temporal (descrita en la sesión 1)
Escena psicosocial (descrita en la sesión 1)

Participantes

Características socioculturales (descrita en la sesión 1)
Relaciones entre ellos y/o ellas (descrita en la sesión 1)

3 La fotografía de la impronta muestra también el trabajo de la sesión posterior 
(sesión 3, Auto curación. Asociación de las disociaciones). Fue tomada con el 
consentimiento de la autora, de quien hemos guardado anonimato.



109

Finalidades

Metas / Productos para 25 participantes

• �Realizar un collage con material de primeros auxilios 
sobre las improntas de la sesión anterior.

• �Pintar con acuarela diversas asociaciones conceptuales 
sobre las imágenes corporales.

• �Elaborar un listado de acciones. 

Globales / Particulares (descrita en la sesión 1)
Los objetivos particulares de la tercera sesión son los si-
guientes:

• �Redefinir el objetivo global.
• �Recordar las normas.
• �Aproximar a los participantes a la toma de conciencia 

sobre la responsabilidad del autocuidado a través de 
una dinámica de autocuración por medio de la suges-
tión: “Todas las heridas cicatrizan si las dejamos cica-
trizar […]” (Robles, 2015).

• �Facilitar la asociación entre algunas conceptualizacio-
nes de la identidad con su ubicación corporal.

• �Aproximar a los participantes a la responsabilidad del 
propio bienestar.

Secuencia de actos

Organización de la interacción
En la fase de inducción se recibe al grupo con el espacio pre-
parado y el material ordenado en el salón; cada participante 
entra y toma asiento en algún cojín dispuesto en un círculo 
sobre el piso, se inicia con un saludo y se plantean las metas 
y objetivos de la sesión, así como las normas de interacción. 

En la fase de introducción se exponen los contenidos y 
el marco teórico de la sesión. El diseño del Taller propone 



110

reflexionar, a partir de Freud (1923), sobre el yo como cuerpo, 
como principio de realidad, así como con el trabajo de Teresa 
Robles (2015) acerca de las heridas, quien con la sugestión: 
“Todas las heridas cicatrizan si las dejamos cicatrizar […]” 
(Robles, 2015, p. 36) plantea cómo sanar las heridas propias, y 
finalmente se toman algunos aspectos del trabajo de Bertherat 
(2018), quien define algunas condiciones que contribuyen a 
generar bienestar. 

Durante la fase de desarrollo se genera la propuesta crea-
tiva o de solución mediante el lenguaje simbólico de las téc-
nicas de expresión artística, de manera que se lleva a cabo en 
tres fases: en la primera, los participantes, con base en la su-
gestión, realizan “la curación de sus heridas” sobre la impronta 
con material de primeros auxilios. En la segunda, ubican sobre 
sus improntas las sugestiones metafóricas: “Lo que me gusta”, 
“lo que no me gusta”, “lo que siento”, “lo que no siento”, “lo que 
pienso”, “lo que no pienso”, “lo que quiero”, “lo que no quiero”, 
colocadas de acuerdo con su intuición; se les sugiere expandir 
las sugestiones por toda la imagen y generar relaciones entre 
ellas por medio de la pintura de acuarela con el objeto de gene-
rar asociaciones. En la tercera fase, cada participante crea un 
listado con propuestas o acciones que considera que le propor-
cionan bienestar.

El cierre de la sesión consiste en las fases de resolución, 
relajación y toma de contacto; cuando cada participante finali-
za su actividad, recoge, ordena y guarda el material en su lugar 
mientras los demás participantes terminan sus procesos.

En la fase final se realiza la puesta en común, la retro-
alimentación, la toma de conciencia, la integración y el cie-
rre; aquí comparten sus descubrimientos sobre la dificultad 
para reconocer sus heridas y la posibilidad de curarlas. Se les 
cuestiona sobre los aprendizajes adquiridos y, finalmente, se 
establecen compromisos para la siguiente sesión.



111

Organización del tema o de los temas (descrita en la sesión 1)

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción (descrita en la 
sesión 1)

Instrumentos

Canal
Para este punto se ha creado una subdivisión correspondiente 
a diferentes canales de expresión. El canal utilizado en toda la 
secuencia es la expresión oral; la exposición del marco teóri-
co se realiza por medios digitales, éste se proyecta en Power-
Point como expresión escrita e imágenes visuales.

Se utiliza el cuerpo como el canal principal por el que se 
percibe y expresa la experiencia estética. El material y su uso 
tienen un papel central en lo que se refiere a los canales de 
expresión; durante la tercera sesión se proponen tres activi-
dades en las que se utilizan los siguientes materiales:

• �La primera consiste en identificar las “heridas” y “cu-
rarlas” sobre las improntas con vendas, gasas, curitas, 
cinta adhesiva, algodón, pomada y mertiolate.

• �Durante la segunda actividad se ubican, sobre las im-
prontas, las “sugestiones”, que más tarde se extienden 
por toda la imagen corporal y relacionadas mediante 
pintura de acuarela.

• �En la tercera actividad, en hojas de papel bond con mar-
cadores de colores, los participantes crean un listado de 
acciones que consideran que les proporcionan bienestar.

Otro canal es la ambientación con música de fondo 
apropiada para la sesión.



112

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcéte-
ra. Descrita en la sesión 1)
Vocalizaciones, ciencia y proxemia (descrita en la sesión 1)

Normas

Normas de interacción (descrita en la sesión 1)
Normas de interpretación

En este orden, las normas de interpretación están represen-
tadas por el marco teórico en el que se sustenta el objetivo de 
la sesión y que se expone al grupo en la fase de introducción. 
Durante la tercera sesión: Autocuración. Asociación de las di-
sociaciones, se plantea el cuerpo como principio de realidad, 
con el objetivo de descubrir las “heridas” para desarrollar la 
responsabilidad del autocuidado al “curarlo”, identificar sus 
necesidades y explorar caminos de integración, por lo que se 
trabaja con conceptos de Freud (1923), Bertherat (2018) y Ro-
bles (2015).

Género

Tipo de interacción (descrita en la sesión 1)
Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, expo- 
sición, etcétera. Descrita en la sesión 1)

Esta suele ser una sesión intensa.



113

Ejercicio sobre curación de las heridas, asociaciones y propuestas 
que generan bienestar4

Imagen 7. Curación de heridas sobre impronta corporal. 
Sesión 3. Taller de Creatividad. Participante D (2012). 

Sesión 4. La responsabilidad del autocuidado y el bienestar

Antigimnasia, exploración de sensaciones y expresión con barro
Situación

Localización espacial y temporal (descrita en la sesión 1)
Escena psicosocial (descrita en la sesión 1)

Participantes

Características socioculturales (descrita en la sesión 1)
Relaciones entre ellos y/o ellas (descrita en la sesión 1)

4 La fotografía fue tomada con el consentimiento de la autora, de quien se ha 
guardado anonimato.



114

Finalidades

Metas / Productos para 25 participantes

• �Realizar tres ejercicios de antigimnasia.
• �Facilitar la exploración de objetos con diferentes tex-

turas, olores y sabores.
• �Realizar un ejercicio de expresión con barro.

Globales / Particulares (descrita en la sesión 1)
Los objetivos particulares de la cuarta sesión son los siguientes:

• �Redefinir el objetivo global.
• �Recordar las normas.
• �Reforzar la conciencia corporal y su bienestar a través 

de ejercicios de antigimnasia.
• �Profundizar en la conciencia corporal, excluyendo la 

vista, por medio de la exploración de diversos objetos 
y señalar las sensaciones que desencadenaron hasta 
terminar con un ejercicio de expresión con barro.

• �Reflexionar sobre la responsabilidad del propio 
bienestar.

Secuencia de actos

Organización de la interacción
En la fase de inducción se recibe al grupo con el espacio pre-
parado y el material ordenado en el salón; cada participante 
entra y toma asiento en algún cojín dispuesto en un círculo 
sobre el piso, se inicia con un saludo y se plantean las metas 
y objetivos de la sesión, así como las normas de interacción. 

En la fase de introducción se exponen los contenidos y el 
marco teórico de la sesión, se propone discutir algunos con-
ceptos centrales sobre la naturaleza corporal y la promoción 
del bienestar, con base en el trabajo de Bertherat (2018), así 



115

como la importancia del cuidado de sí con aportaciones de 
Foucault (2023).

Durante la fase de desarrollo se genera la propuesta crea-
tiva mediante el lenguaje simbólico de las técnicas de expre-
sión corporal y artística. Se sugiere iniciar con una selección de 
tres ejercicios físicos tomados del manual de antigimnasia 
de Bertherat (2018). En el primer ejercicio los participantes  
permanecen de pie y masajean con una pelota y de manera 
alternada la planta de los pies para verificar la extensión que 
alcanza el cuerpo inclinado hacia adelante antes y después 
de recibir el masaje; en el segundo ejercicio se acuestan sobre 
la espalda con las rodillas flexionadas hacia arriba y colocan-
do la pelota en el coxis para dejar caer el peso de las caderas 
sobre la pelota; el último ejercicio consiste en sacar la pelota, 
extender las rodillas y recargar toda la columna sobre el suelo, 
inclinando la nuca hacia el pecho y procurando que la lengua 
ocupe toda la cavidad bucal; se continua con los participantes 
sentados en el piso, se tapan los ojos con paliacates, exploran 
diferentes objetos para identificar sensaciones, texturas, soni-
dos, olores, sabores, al final se reparte una bola de barro para 
modelar; al terminar, se descubren los ojos, y algunos con los 
ojos abiertos terminan las esculturas. 

El cierre de la sesión consiste en las fases de resolución, 
relajación y toma de contacto; cuando cada participante fi-
naliza su actividad, recoge, ordena y guarda el material en su 
lugar mientras los demás terminan sus procesos.

En la fase final se realiza la puesta en común, la retroali-
mentación, la toma de conciencia, la integración y el cierre; de 
esta manera, se comparten las reflexiones sobre la experiencia 
para sensibilizar al cuerpo a través de la antigimnasia, la im-
portancia del autocuidado, de permitirse reconocer la realidad 
con todos los sentidos de percepción, así como comprender 
que están a cargo de su propio bienestar. Se les cuestiona sobre 
los aprendizajes adquiridos y, finalmente, se establecen com-
promisos para la siguiente sesión.



116

Organización del tema o de los temas (descrita en la sesión 1)

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción (descrita en la 
sesión 1)

Instrumentos

Canal
Para este punto se ha creado una subdivisión correspondiente 
a diferentes canales de expresión. El canal utilizado en toda la 
secuencia es la expresión oral; la exposición del marco teóri- 
co se realiza por medios digitales, éste se proyecta en Power-
Point como expresión escrita e imágenes visuales.

En esta sesión se utiliza el cuerpo como el canal principal 
por el que se percibe y expresa la experiencia estética. El ma- 
terial y su uso tienen un papel central en lo que se refiere a 
los canales de expresión; durante la cuarta sesión se suelen 
realizar tres actividades en las que se utilizan los siguientes 
materiales:

• �Para los ejercicios de antigimnasia se trabaja con coji-
nes y pelotas de esponja.

• �Para la exploración de la segunda actividad se utili-
zan paliacates para tapar los ojos y se reparten dis-
tintos objetos para sentir: piedras, un palo de lluvia, 
gel, frutas, un trozo muy largo de cuerda, pedazos de 
tela, plantas, verduras, flores, clavos, lijas, vainas con 
semillas, chocolate, especias, agua, sal, arena, caraco-
les, conchas, etcétera.

• �Durante la tercera actividad de expresión con barro, 
se continúa con los ojos tapados hasta que el partici-
pante así lo decida. También se utiliza un aspersor y 
plásticos. 



117

Otro canal es la ambientación con música de fondo 
apropiada para la sesión.

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcéte-
ra. Descrita en la sesión 1)
Vocalizaciones, ciencia y proxemia (descrita en la sesión 1)

Normas

Normas de interacción (descrita en la sesión 1)
Normas de interpretación

En este orden, las normas de interpretación están represen-
tadas por el marco teórico en el que se sustenta el objetivo 
de la sesión y se expone en la fase de introducción. Para la 
cuarta sesión: La responsabilidad del autocuidado y el bien-
estar, se plantean los conceptos sobre la importancia de tener 
construida una sólida conciencia corporal (Bertherat, 2018), 
así como la propuesta de las cinco fases que implican la pro-
fundización sobre el cuidado de sí (Foucault, 2015), supues-
tos que se complementan para reflexionar el objetivo de la 
sesión. Con éstos se busca distinguir los términos de auto-
cuidado y bienestar; cuando se plantea el autocuidado, se está 
afirmando una conciencia razonada sobre el cuidado de sí, 
con bienestar se expresa la necesidad de la realización del de-
seo promovida por la búsqueda del placer. Lo anterior tiene 
la finalidad de acercar a los participantes a una comprensión 
más profunda sobre sí mismos y a reflexionar acerca de las 
implicaciones del cuidado del plano corporal hasta la búsque-
da intuitiva dirigida hacia el plano ontológico del ser.

Género

Tipo de interacción (descrita en la sesión 1)
Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, expo- 
sición, etcétera. Descrita en la sesión 1)



118

Ejercicio de expresión con barro

Imagen 8. La responsabilidad del autocuidado y el bienestar. 
Sesión 4. Taller de Creatividad. Participante E (2012).

Imagen 9. La responsabilidad del autocuidado y el bienestar. 
Sesión 4. Taller de Creatividad. Participante F (2012).



119

Sesión 5. La estructura de la conciencia: hemisferios 
izquierdo y derecho

Mapas mentales
Situación

Localización espacial y temporal (descrita en la sesión 1)
Escena psicosocial (descrita en la sesión 1)

Participantes

Características socioculturales (descrita en la sesión 1)
Relaciones entre ellos y/o ellas (descrita en la sesión 1)

Finalidades

Metas / Productos para 25 participantes

• �Realizar ejercicios para descubrir las fortalezas crea-
tivas5.

• �Elaborar un mapa mental.

Globales / Particulares (descrita en la sesión 1)
Los objetivos particulares de la quinta sesión son los siguientes:

• �Redefinir el objetivo global.
• �Recordar las normas.
• �Reflexionar sobre las fortalezas creativas a través de 

ejercicios de sensibilización.
• �Conocer las posibilidades de los mapas mentales como 

herramienta de aprendizaje significativo.

5 Con formatos diseñados por el doctor Ned Herrmann en su libro The 
Creative Brain como ampliación de los trabajos del doctor Roger Sperry 
(Waisburd, 2012, p. 34).



120

• �Conocer los mapas mentales como recurso para ini-
ciar un proceso creativo.

Secuencia de actos

Organización de la interacción
En la fase de inducción se recibe al grupo en el espacio prepa-
rado con el material ordenado en el salón; cada participante 
entra y toma asiento en algún cojín dispuesto en un círculo 
sobre el piso, se inicia la sesión con un saludo y se plantean 
las metas y objetivos, así como las normas de interacción.

En la fase de introducción se exponen los contenidos y 
el marco teórico de la sesión. La propuesta es discutir algunos 
conceptos sobre la teoría de la estructura de los dos hemis-
ferios cerebrales con base en Concierto para cuatro cerebros en 
psicoterapia, de Robles (2015a), y complementarlos con los es-
tudios de Waisburd (2012) sobre neurofisiología y creatividad 
en Creatividad y transformación, de Gardner (2022) acerca de 
las estructuras de la mente y sus relaciones con la creatividad 
y con el concepto de mapas mentales de Buzan (2018).

Durante la fase de desarrollo se genera una propues-
ta creativa o de solución mediante el lenguaje simbólico de 
las técnicas de expresión artística. Se inicia con una serie 
de ejercicios de sensibilización con los que los participan-
tes conocen las diferentes lógicas de ambos hemisferios, las 
funciones cerebrales, las inteligencias múltiples e identifican 
su hemisferio dominante por medio de algunos ejercicios de 
Waisburd (2012). En una segunda fase crean un mapa mental 
a partir de alguna situación que implique un bloqueo o una 
problemática personal por resolver (Buzan, 2018).

El cierre de la sesión consiste en las fases de resolución, 
relajación y toma de contacto; cuando cada participante fi-
naliza su actividad, recoge, ordena y guarda el material en su 
lugar mientras los demás terminan sus procesos.

En la fase final se realiza la puesta en común, la retroa-
limentación, la toma de conciencia, la integración y el cierre; 



121

de esta manera, comparten reflexiones acerca de sus hemisfe-
rios dominantes y el reto que implica la creación de un mapa 
mental como dibujo para buscar y encontrar soluciones. Se 
les cuestiona sobre los aprendizajes adquiridos y, finalmente, 
se establecen compromisos para la siguiente sesión.

Organización del tema o de los temas (descrita en la sesión 1)

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción (descrita en la 
sesión 1)

Instrumentos

Canal
Para este punto se ha creado una subdivisión correspon-
diente a diferentes canales de expresión. El canal utilizado 
en toda la secuencia es la expresión oral; la exposición del 
marco teórico se realiza por medios digitales, éste se proyecta 
en PowerPoint como expresión escrita e imágenes visuales.

Se utiliza el cuerpo como el canal principal por el que 
se percibe y expresa la experiencia estética. El material y su 
uso tienen un papel central en lo que se refiere a los canales 
de expresión; durante la quinta sesión se suelen realizar dos 
actividades en las que se utilizan los siguientes materiales:

• �La primera consiste en la identificación de las ten-
dencias hemisféricas dominantes mediante gráficas 
tomadas de Waisburd (2012) impresas en papel bond 
tamaño carta y marcadores.

• �Durante la segunda actividad, se utilizan cartulinas 
para crear el mapa mental con marcadores y acuarelas.

Otro canal es la ambientación con música de fondo 
apropiada para la sesión.



122

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcéte-
ra. Descrita en la sesión 1)
Vocalizaciones, ciencia y proxemia (descrita en la sesión 1)

Normas

Normas de interacción (descrita en la sesión 1)
Normas de interpretación

En este orden, las normas de interpretación están represen-
tadas por el marco teórico en el que se sustenta el objetivo 
de la sesión y que se expone al grupo en la fase de intro-
ducción. Para la quinta sesión: Estructura de la conciencia: 
hemisferio izquierdo y hemisferio derecho, se sugiere tomar 
como fundamento los conceptos sobre la función de los he-
misferios izquierdo y derecho para comprender la estructu-
ra de la conciencia (Robles, 2015) y complementarla con la 
visión neurofisiológica (Waisburd, 2012); asimismo, orien-
tar las comprensiones hacia la teoría de las siete inteligen-
cias (Gardner, 2022) con el objetivo de clarificar las distintas 
formas de inteligencia y de creatividad posibles, de acuerdo 
con las particularidades personales; finalmente, se propo-
ne la elaboración del mapa mental para crear la solución de 
un bloqueo creativo o una propuesta de solución en algún 
asunto personal que se encuentre bloqueado (Buzan, 2018).

Género

Tipo de interacción (descrita en la sesión 1)
Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, ex-
posición, etcétera. Descrita en la sesión 1)

Los mapas mentales son otra posibilidad para el apren-
dizaje de procesos creativos. 



123

Ejercicio con mapas mentales

Imagen 10. Estructura de la conciencia: hemisferio izquierdo y hemisferio derecho. 
Sesión 5. Taller de Creatividad. Participante G (2012).

Imagen 11. Estructura de la conciencia: hemisferio izquierdo y hemisferio derecho. 
Sesión 5. Taller de Creatividad. Participante H (2012).



124

Sesión 6. La estructura anímica: el trabajo con 
las emociones

Dibujo, pintura y drama
Situación

Localización espacial y temporal (descrita en la sesión 1)
Escena psicosocial (descrita en la sesión 1)

Participantes

Características socioculturales (descrita en la sesión 1)
Relaciones entre ellos y/o ellas (descrita en la sesión 1)

Finalidades

Metas / Productos para todos los participantes

• ��Crear un mandala.
• ��Producir un performance de emociones complemen-

tarias por pares.

Globales / Particulares (descrita en la sesión 1)
Los objetivos particulares de la sexta sesión son los siguientes:

• ��Redefinir el objetivo global.
• ��Recordar las normas.
• ��Profundizar en el conocimiento de la naturaleza de las 

emociones6.
• ��Reflexionar sobre la responsabilidad de expresar las 

emociones mediante un performance.

6 Con formatos inspirados en el trabajo “Estirando el autoconcepto”, de Joseph 
Zinker (1997, p. 163).



125

Secuencia de actos

Organización de la interacción

En la fase de inducción se recibe al grupo teniendo el espa-
cio preparado con el material ordenado en el salón; cada par- 
ticipante entra y toma asiento en algún cojín dispuesto en un 
círculo sobre el piso, se inicia la sesión con un saludo y se plan-
tean las metas y objetivos, así como las normas de interacción. 

En la fase de introducción se exponen los contenidos y el 
marco teórico de la sesión, se propone discutir algunos con-
ceptos centrales sobre la naturaleza de las emociones basados 
en Freud (1915b, 1923), así como la importancia de recono-
cer las emociones y darles nombre para manejarlas (Robles, 
2015; Zinker, 1997), finalmente, se propone un dinámica de 
representación de emociones antagónicas para exponerlas 
de dos en dos, con el cuerpo como instrumento de expresión 
(Sefchovich y Waisburd, 2006).

Durante la fase del desarrollo se genera una propues-
ta creativa mediante el lenguaje simbólico de las técnicas de 
expresión corporal y artística. Se sugiere iniciar con la diná-
mica de reconocimiento de emociones a partir del modelo 
“Estirando el autoconcepto”, de Zinker (1997), la cual consis-
te en una gráfica trazada en círculos concéntricos en la que se 
disponen las emociones en pares opuestos, cada participante 
marca en la escala de círculos las emociones que elije previa-
mente y les concede un valor; como resultado, crea un man-
dala que pinta con acuarela.

En el segundo momento, y organizados en pares, pue-
den realizar un performance representando emociones com-
plementarias con maquillaje y telas.

La sesión se cierra con las fases de resolución, relaja-
ción y toma de contacto; cuando cada participante finaliza 
su actividad, recoge, ordena y guarda el material en su lugar 
mientras los demás terminan sus procesos.



126

En la fase final se realiza la puesta en común, la re-
troalimentación, la toma de conciencia, la integración y el 
cierre, donde comparten sus reflexiones sobre la dificultad 
para reconocer ciertas emociones, darles nombre y la res-
ponsabilidad que implica expresarlas. Se les cuestiona so-
bre los aprendizajes adquiridos y, finalmente, se establecen 
compromisos para la siguiente sesión.

Organización del tema o de los temas (descrita en la sesión 1)

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción (descrita en la 
sesión 1)

Instrumentos

Canal

El canal utilizado en toda la secuencia es la expresión oral, la 
exposición del marco teórico se realiza por medios digitales, 
éste se proyecta en PowerPoint como expresión escrita e imá-
genes visuales.

Se utiliza el cuerpo como el canal principal por el que se 
percibe y expresa la experiencia estética. El uso del material 
tiene un papel central en lo que se refiere a los canales de 
expresión; durante la sexta sesión se realizan tres actividades 
en las que se utilizan los siguientes materiales:

• ��En la primera actividad se reflexiona sobre la natura-
leza de las emociones según el esquema “Estirando el 
autoconcepto”, de Zinker (1997), con hojas de papel 
bond doble carta, acuarelas y pinceles.

• ��En la segunda actividad, diseñan en parejas un per-
formance con emociones complementarias en el que 
utilizan telas, acuarelas y pinceles.



127

Otro canal es la ambientación con música de fondo 
apropiada para la sesión.

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcéte-
ra. Descrita en la sesión 1)
Vocalizaciones, ciencia y proxemia (descrita en la sesión 1)

Normas

Normas de interacción (descrita en la sesión 1)
Normas de interpretación

En este orden, las normas de interpretación están represen-
tadas por el marco teórico en el que se sustenta el objetivo 
de la sesión y que se exponen al grupo en la fase de introduc-
ción. Para la sexta sesión: Estructura de anímica: Trabajo con 
las emociones, se sugiere tomar como base las aportaciones 
teóricas de Freud (1923) referentes a la estructura anímica 
y a las funciones que realizan el yo, el ello y el superyó, así 
como al concepto de pulsión como elemento fronterizo en-
tre lo anímico y lo somático (Freud, 1915), con la finalidad 
de reflexionar sobre la naturaleza anímica; el objetivo se 
complementa con las aportaciones de Robles (2015) sobre las 
emociones y su manejo, con Zinker (1997), quien contribuye 
con la teoría sobre la polarización de las emociones y con 
Sefchovich y Waisburd (2006), quienes aportan la base para 
diseñar las técnicas de expresión escénica.

Género

Tipo de interacción (descrita en la sesión 1)
Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, ex-
posición, etcétera. Descrita en la sesión 1)



128

Ejercicio: Emociones en “Estirando el autoconcepto”. Mandalas

Imagen 12. Estructura de anímica: Trabajo con las emociones. 
Sesión 6. Taller de Creatividad. Participante I (2012).

Imagen 13. Estructura de anímica: Trabajo con las emociones.
Sesión 6. Taller de Creatividad. Participante J (2012).



129

Sesión 7. Fluir para soltar expectativas

Performance y pintura
Situación

Localización espacial y temporal (descrita en la sesión 1)
Escena psicosocial (descrita en la sesión 1)

Participantes

Características socioculturales (descrita en la sesión 1)
Relaciones entre ellos y/o ellas (descrita en la sesión 1)

Finalidades

Metas / Productos para 25 participantes

• �Generar conciencia corporal por medio de un perfor-
mance y la pintura.

Globales / Particulares (descrita en la sesión 1)
Los objetivos particulares de la séptima sesión son los si-
guientes:

• �Redefinir el objetivo global.
• �Recordar las normas.
• �Explorar el movimiento libre del cuerpo como recur-

so que permite el surgimiento de sí mismo y la posibi-
lidad de soltar expectativas sobre la imagen personal.

• �Crear una pintura para expresar la experiencia.

Secuencia de actos

Organización de la interacción
En la fase de inducción se recibe al grupo teniendo el es-
pacio preparado con el material ordenado en el salón; cada 



130

participante entra y toma asiento en algún cojín dispuesto 
en un círculo sobre el piso, se inicia la sesión con un saludo 
y se plantean las metas y objetivos, así como las normas de 
interacción.

En la fase de introducción se exponen los contenidos y 
el marco teórico de la sesión, se propone discutir algunos 
conceptos sobre la naturaleza de las emociones basados en 
Freud (1923), así como la importancia del cuerpo como ins-
trumento de expresión y de integración (Sefchovich y Wais-
burd, 2006).

Durante la fase de desarrollo se genera una propuesta 
creativa mediante el lenguaje simbólico de las técnicas de ex-
presión corporal y artística. Se inicia el trabajo personal con 
música y telas para explorar, mediante el movimiento libre 
del cuerpo, el espacio y las posibilidades de cada participante. 
En la segunda fase crean una pintura con la que cada partici-
pante expresa su experiencia.

El cierre de la sesión consiste en las fases de resolución, 
relajación y toma de contacto; cuando cada participante fi-
naliza su actividad, recoge, ordena y guarda el material en su 
lugar mientras los demás terminan sus procesos.

En la fase final se realiza la puesta en común, la retroa-
limentación, la toma de conciencia, la integración y el cierre; 
se comparten reflexiones sobre el reto que implica dejar fluir 
el cuerpo y deshacerse de las expectativas de la propia ima-
gen personal a través de la música, así como la posibilidad 
de expresar la experiencia con una pintura. Se les cuestiona 
sobre los aprendizajes registrados y, finalmente, se establecen 
compromisos para la siguiente sesión.

Organización del tema o de los temas (descrita en la sesión 1)

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción (descrita en la 
sesión 1)



131

Instrumentos

Canal

El canal utilizado en toda la secuencia es la expresión oral; la 
exposición del marco teórico se realiza por medios digitales, 
éste se proyecta en PowerPoint como expresión escrita e imá-
genes visuales.

Se utiliza el cuerpo como el canal principal de percep-
ción y autopercepción y de expresión de la experiencia esté-
tica. El material y su uso tienen un papel central en lo que se 
refiere a los canales de expresión; durante la séptima sesión 
se realizan dos actividades en las que se usan los siguientes 
materiales:

• �La primera consiste en escuchar la música y dejar fluir el 
movimiento libre del cuerpo utilizando telas de colores.

• �Durante la segunda actividad cada participante ex-
presa la experiencia con una pintura en acrílico sobre 
papel en colores rojo, amarillo, azul, blanco y negro, 
pinceles y brochas.

Otro canal es la ambientación con música de fondo 
apropiada para la sesión.

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcéte-
ra. Descrita en la sesión 1)
Vocalizaciones, ciencia y proxemia (descrita en la sesión 1)

Normas

Normas de interacción (descrita en la sesión 1)
Normas de interpretación

En este orden, las normas de interpretación están represen-
tadas por el marco teórico en el que se sustenta el objetivo 



132

de la sesión y se exponen al grupo en la fase de introducción. 
Para la séptima sesión: Dejar surgir, soltando expectativas, se 
sugieren como base los supuestos de Freud (1923) relativos al 
cuerpo y sus sensaciones, y complementar con las distincio-
nes que Sefchovich y Waisburd (2006) hacen sobre la facili-
tación de procesos creativos a través de la expresión corporal 
con la finalidad de generar una dinámica estructurada para el 
fortalecimiento del yo, así como con algunas aportaciones de 
Zinker (1997) en las que afirma que la práctica creativa es un 
acto de valentía.

Género

Tipo de interacción (descrita en la sesión 1)
Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, expo- 
sición, etcétera. Descrita en la sesión 1)

Es frecuente que los participantes tengan dificultades para 
mostrarse, mirarse en movimiento y utilizar el espacio con 
libertad, sin embargo, es un buen ejercicio que facilita la au-
toexpresión y la integración de la personalidad.



133

Ejercicio con pintura

Imagen 14. Dejar surgir, soltando expectativas. 
Sesión 7. Taller de Creatividad. Participante A (2012).

Imagen 15. Dejar surgir, soltando expectativas. 
Sesión 7. Taller de Creatividad. Participante B (2012).



134

Sesión 8. Crear a partir del caos

Música y escultura
Situación

Localización espacial y temporal (descrita en la sesión 1)
Escena psicosocial (descrita en la sesión 1)

Participantes

Características socioculturales (descrita en la sesión 1)
Relaciones entre ellos y/o ellas (descrita en la sesión 1)

Finalidades

Metas / Productos para cada uno de los 25 participantes

• �Explorar sonidos con desechos industriales e interactuar.
• �Construir una escultura con desechos industriales.

Globales / Particulares (descrita en la sesión 1)
Los objetivos particulares de la octava sesión son los siguientes:

• �Redefinir el objetivo global.
• �Recordar las normas.
• �Explorar sonidos con desechos industriales por medio 

de la percusión, raspadura, rasgadura y golpeteo hasta 
encontrar el que represente a cada uno.

• �Integrar el sonido propio al sonido del grupo.
• �Facilitar la toma de conciencia sobre la eliminación 

o integración, reconstrucción, reciclaje y resignifica-
ción de aquello que, en apariencia, carece de utilidad.



135

Secuencia de actos

Organización de la interacción

En la inducción se recibe a los participantes teniendo el es-
pacio preparado con el material desordenado por todo el 
salón; cada uno entra y toma asiento en algún cojín dispuesto 
en un círculo sobre el piso, se inicia la sesión con un saludo 
y se plantean las metas y objetivos, así como las normas de 
interacción.

En la fase de introducción se exponen los contenidos y 
el marco teórico de la sesión, la propuesta es discutir algunos 
conceptos con el objetivo de centrar la atención en las per-
cepciones no visuales (Bertherat, 2018), así como la natura-
leza de las emociones basadas en el placer-displacer (Freud, 
1923).

Durante la fase del desarrollo se genera una propuesta 
creativa mediante el lenguaje simbólico de las técnicas de ex-
presión corporal y artística. Se inicia el trabajo explorando 
las características sonoras del material de desecho, cada uno 
de los participantes elige libremente algunos objetos con los 
que experimenta el sonido y se va integrando y armonizan-
do para formar parte de la composición sonora colectiva. Al 
terminar la interacción, cada participante construye una es-
cultura y la pinta.

El cierre de la sesión consiste en las fases de resolución, 
relajación y toma de contacto; cuando cada participante fi-
naliza la actividad, recoge, ordena y guarda el material en su 
lugar mientras los demás terminan sus procesos.

En la fase final se realiza la puesta en común, la retroa-
limentación, la toma de conciencia, la integración y el cierre, 
de manera que comparten sus reflexiones sobre las implica-
ciones para organizarse en un espacio en caos, encontrar un 
sonido personal que los represente y, finalmente, integrar-
se al del grupo; así como su experiencia para resignificar el 
material mediante una escultura. Se les cuestiona sobre los 



136

aprendizajes adquiridos y, por último, se establecen compro-
misos para la siguiente sesión.

Organización del tema o de los temas (descrita en la sesión 1)

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción (descrita en la 
sesión 1)

Instrumentos

Canal

El canal utilizado en toda la secuencia es la expresión oral; 
la exposición del marco teórico se realiza por medios digita-
les, éste se proyecta en PowerPoint como expresión escrita e 
imágenes visuales.

Se utiliza el cuerpo como el canal principal por el que se 
percibe y expresa la experiencia estética. El material y su uso 
tienen un papel central en lo que se refiere a los canales de 
expresión; durante la octava sesión se realizan dos activida-
des en las que se utilizan los siguientes materiales:

• �La primera consiste en encontrar objetos significa-
tivos y producir sonidos en forma de percusiones, 
raspaduras, rasgaduras o golpeteo con material de 
desecho como periódico, envases de PET y PVC, ma-
terial de embalaje, tubos de cartón, cajas de cartón de 
diversos tamaños, latas, frascos, diferentes objetos 
de desecho industrial.

• �Durante la segunda actividad construyen una escultura 
utilizando pegamento, tijeras, cúter, pintura acrílica de 
colores blanco, negro y primarios, pinceles y brochas.

 



137

Otro canal es la ambientación con música para hacer la 
inducción al trabajo sonoro.

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcéte-
ra. Descrita en la sesión 1)
Vocalizaciones, ciencia y proxemia (descrita en la sesión 1)

Normas

Normas de interacción (descrita en la sesión 1)
Normas de interpretación

En este orden, las normas de interpretación están represen-
tadas por el marco teórico en el que se sustenta el objetivo 
de la sesión y se expone al grupo en la fase de introducción. 
Para la octava sesión: Crear a partir del caos, se tiene como 
punto de partida la reflexión sobre el caos y todo lo que es 
posible aprender de esa experiencia como recurso creativo, 
de transformación, cómo poder visibilizar aquellos aspectos 
que están guardados en nuestra memoria y que ya no tienen 
utilidad o no se valoran, causan miedo, vergüenza o culpa, 
con la finalidad de ordenarlos y resignificarlos para darles 
nombre, reintegrarlos o desecharlos.

Género

Tipo de interacción (descrita en la sesión 1)
Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, ex-
posición, etcétera. Descrita en la sesión 1)



138

Ejercicio de construcción de esculturas
con material de desecho industrial

Imagen 16. Crear a partir del caos. 
Sesión 8. Taller de Creatividad. Participante C (2012).

Imagen 17. Crear a partir del caos. 
Sesión 8. Taller de Creatividad. Participante D (2012).



139

Sesión 9. Lo que es adentro es afuera

Fotografía
Situación

Localización espacial y temporal (descrita en la sesión 1)
Escena psicosocial (descrita en la sesión 1)

Participantes

Características socioculturales (descrita en la sesión 1)
Relaciones entre ellos y/o ellas (descrita en la sesión 1)

Finalidades

Metas / Productos para cada uno de los 25 participantes

• �Fotografiar elementos, formas, volúmenes, espacios, 
paisajes, colores, texturas y/o detalles significativos.

Globales / Particulares (descrita en la sesión 1)
Los objetivos particulares de la novena sesión son los si-
guientes:

• �Redefinir el objetivo global.
• �Recordar las normas.
• �Buscar elementos significativos con los que cada parti-

cipante descubra aspectos que le “hablen de sí mismo” 
para capturarlos y crear composiciones fotográficas.

 
Secuencia de actos

Organización de la interacción
En la fase de inducción se recibe al grupo con el espacio pre-
parado y el material ordenado por todo el salón; cada par-
ticipante entra y toma asiento en algún cojín dispuesto en 



140

un círculo sobre el piso, se inicia la sesión con un saludo y 
se plantean las metas, objetivos y normas de interacción. La 
fotografía puede realizarse al aire libre.

En la fase de introducción se exponen los contenidos y 
el marco teórico de la sesión, la propuesta es discutir algunos 
conceptos sobre el fenómeno de proyección como mecanismo 
de defensa (Laplanche y Pontalis, 2004), así como el mito, defi-
nido por Lévi-Strauss (2021) como representación simbólica.

Durante la fase de desarrollo se genera una propuesta 
creativa mediante el lenguaje simbólico de las técnicas de ex-
presión corporal y artística. El trabajo inicia con la captura de 
las imágenes que los participantes encuentran significativas.

El cierre de la sesión consiste en las fases de resolución, 
relajación y toma de contacto; cuando cada participante finali-
za su actividad, recoge, ordena y guarda el material en su lugar 
mientras los demás terminan sus procesos.

En la fase final se realiza la puesta en común, la retroa-
limentación, la toma de conciencia, la integración y el cierre; 
de esta manera, se hace posible compartir la experiencia. Se 
les cuestiona sobre los aprendizajes adquiridos y, finalmente, 
se establece el compromiso de llevar impresas tres fotogra-
fías para el trabajo de la siguiente sesión con el propósito de 
crear una narrativa personal.

Organización del tema o de los temas (descrita en la sesión 1)

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción (descrita en la 
sesión 1)

Instrumentos

Canal
Para este punto se ha creado una subdivisión correspon-
diente a diferentes canales de expresión. El canal utilizado 



141

en toda la secuencia es la expresión oral; la exposición del 
marco teórico se realiza por medios digitales, éste se proyecta 
en PowerPoint como expresión escrita e imágenes visuales.

Se utiliza el cuerpo como el canal principal por el que se 
percibe y expresa la experiencia estética. El material y su uso 
tienen un papel central en lo que se refiere a los canales de 
expresión. Durante la novena sesión se utilizan:

• �Cámaras fotográficas y celulares.

Otro canal es la ambientación con música de fondo.

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcéte-
ra. Descrita en la sesión 1)
Vocalizaciones, ciencia y proxemia (descrita en la sesión 1)

Normas

Normas de interacción (descrita en la sesión 1)
Normas de interpretación

En este orden, las normas de interpretación son representadas 
por el marco teórico propuesto para esta reflexión en el que 
se sustenta el objetivo de la sesión y que se expone al grupo 
en la fase de introducción. Para la novena sesión: Las formas 
como un espejo, se toma como fundamento el fenómeno de 
proyección, ya que al ser un mecanismo de defensa definido 
por Laplanche y Pontalis (2004) como operación psíquica que 
desplaza en un objeto externo diversos aspectos de la persona 
que no han sido asumidos por ella, por la mediación de la pro-
yección y en las imágenes, la persona descubre algunas carac-
terísticas de sí misma y su discurso interior. El fundamento se 
complementa con el concepto de mito de Lévi-Strauss (2021) 
al cual define como representación simbólica, como acto crea-
dor que es directa e inversamente proporcional al origen de 
aquello que se crea.



142

Género

Tipo de interacción (descrita en la sesión 1)
Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, ex-
posición, etcétera. Descrita en la sesión 1)

Ejercicio de fotografía

Imagen 18. Las formas como un espejo. 
Sesión 9. Taller de Creatividad. Participante E (2012).



143

Sesión 10. Visualizar para resignificar la experiencia

Escritura
Situación

Localización espacial y temporal (descrita en la sesión 1)
Escena psicosocial (descrita en la sesión 1)

Participantes

Características socioculturales (descrita en la sesión 1)
Relaciones entre ellos y/o ellas (descrita en la sesión 1)

Finalidades

Metas / Productos para cada uno de los 25 participantes

• �Escribir una historia personal como narrativa de re-
significación basada en las fotografías de la sesión an-
terior y otras fotografías.

Globales / Particulares (descrita en la sesión 1)
Los objetivos particulares de la décima sesión son los 
siguientes:

• �Redefinir el objetivo global.
• �Recordar las normas.
• �Experimentar la visualización como herramienta de 

visión holística y planeación de futuro.
• �Escribir una historia para la resignificación de la expe-

riencia personal a partir de las imágenes fotográficas cap-
turadas durante la sesión anterior y otras fotografías.



144

Secuencia de actos

Organización de la interacción
En la fase de inducción se recibe al grupo teniendo el espa-
cio preparado con el material ordenado en el salón; cada par- 
ticipante entra y toma asiento en algún cojín dispuesto en un 
círculo sobre el piso, la sesión inicia con un saludo y se plan-
tean las metas y objetivos, así como las normas de interacción.

En la fase de introducción se exponen los contenidos 
y el marco teórico de la sesión, la propuesta es reflexionar 
con algunos conceptos sobre cómo se construye la realidad 
interior, la cual es proyectada al exterior en lo que vemos 
(Zinker, 1997), así como la naturaleza del pensamiento sal-
vaje del que Lévi-Strauss (2021) propone un funcionamiento 
holístico y simbólico en el que son condensados de manera 
simultánea los contenidos.

Durante la fase de desarrollo se genera una propuesta 
creativa mediante el lenguaje simbólico de las técnicas de 
expresión corporal y artística. El trabajo inicia escribiendo 
una historia para resignificar la experiencia personal con las 
fotografías de la sesión anterior y con otras que eligen del 
material disponible.

El cierre de la sesión consiste en las fases de resolución, 
relajación y toma de contacto; cuando cada participante fi-
naliza su actividad, recoge, ordena y guarda el material en su 
lugar mientras los demás terminan sus procesos.

En la fase final se realiza la puesta en común, la retro-
alimentación, la toma de conciencia, la integración y el cie-
rre; ahí se comparten las reflexiones sobre la actividad para 
conectarse conscientemente con su subjetividad y escribir 
sobre una visión de futuro orientada a soluciones. Se les 
cuestionan los aprendizajes adquiridos y, finalmente, se esta-
blecen compromisos para la siguiente sesión.



145

Organización del tema o de los temas (descrita en la sesión 1)

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción (descrita en la 
sesión 1)

Instrumentos

Canal

El canal utilizado en toda la secuencia es la expresión oral; la 
exposición del marco teórico se puede realizar por medios 
digitales, éste se proyecta en PowerPoint como expresión es-
crita e imágenes visuales.

Se utiliza el cuerpo como el canal principal por el que se 
percibe y expresa la experiencia estética. El material y su uso 
tienen un papel central en lo que se refiere a los canales de 
expresión; durante la décima sesión la propuesta es escribir 
una historia orientada a soluciones en la que utilizan los si-
guientes materiales:

• �Fotografías de la sesión anterior, otras imágenes foto-
gráficas, hojas de papel bond tamaño carta, marcadores.

Otro canal es la ambientación con música de fondo.

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcéte-
ra. Descrita en la sesión 1)
Vocalizaciones, ciencia y proxemia (descrita en la sesión 1)



146

Normas

Normas de interacción (descrita en la sesión 1)
Normas de interpretación

En este orden, las normas de interpretación están represen-
tadas por el marco teórico en el que se sustenta el objetivo 
de la sesión y que se expone al grupo en la fase de introduc-
ción. Para la décima sesión: Resignificar la experiencia con 
visión de futuro, se toman como fundamento los concep-
tos de Zinker (1997) relativos al mecanismo de proyección 
creativa con el objetivo de proponer a los participantes el 
diálogo con ellos mismos a partir de la escritura de una his-
toria personal. Ésta consistirá en una narrativa de visión 
de futuro centrada en propuestas de solución y tomando 
como base los contenidos implícitos en una serie de 10 fo-
tografías, tanto de su autoría como elegidas libremente, que 
se encontrarán dispuestas en el espacio. En este sentido, la 
exposición se complementa con algunos supuestos de Lé-
vi-Strauss (2021) sobre la naturaleza del pensamiento sal-
vaje, quien distingue esta función como un proceso en el 
que los contenidos que se adquieren por la observación, así 
como su interpretación, se condensan y suceden de mane-
ra simultánea, es decir, realizan sus operaciones de manera 
simbólica y holística.

Género

Tipo de interacción (descrita en la sesión 1)
Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, expo- 
sición, etcétera. Descrita en la sesión 1)



147

Ejercicio de escritura

Imagen 19. Resignificar la experiencia con visión de futuro. 
Sesión 10. Taller de Creatividad. Participante E (2012). 



148

El murciélago enviando señales7:

Hace algún tiempo, la ciudad que se había transformado en un 
espacio vacío y carente de color, cayó en el laberinto del tor-
mento. Sus habitantes dejaron de cantar. Todo era metal oscuro 
y oxidado, no había esperanzas ni sentido. Pero un día como 
cualquier otro, los ojos de un bebé se iluminaron cuando escu-
chó cantar a un murciélago rojo. Las mujeres que caminaban 
tras él se percataron del brillo en su mirada y se tomaron de las 
manos; se apretaron fuerte y empezaron a girar… sus cuerpos 
destellaban tonos intensos, azules ultramarinos, amarillos chi-
llantes y un verde que logró desatar la risa de todos alrededor. 
Desde ese momento la ciudad no ha dejado de brillar, pues sus 
habitantes nunca más han dejado de sonreír. Han comprendido 
que el asombro ante la vida, ante el canto y el color, ante el 
movimiento y la forma los mantienen sonriendo, los mantie-
nen vivos y los hace felices. Nuevamente ven, nuevamente 
sienten, por fin gozan otra vez.

Sesión 11. La conciencia de grupo

Pintura en gran formato
Situación

Localización espacial y temporal (descrita en la sesión 1)
Escena psicosocial (descrita en la sesión 1)

Participantes

Características socioculturales (descrita en la sesión 1)
Relaciones entre ellos y/o ellas (descrita en la sesión 1)

7 Las imágenes 18 “Las formas como un espejo” y 19 “Resignificar la experien-
cia con visión de futuro” fueron donadas por el mismo participante, quien se 
mantiene anónimo. 



149

Finalidades

Metas / Productos para 25 participantes

• �Crear pinturas de gran formato en equipos de tres o 
cuatro participantes.

Globales / Particulares (descrita en la sesión 1)
Los objetivos particulares de la décima primera sesión son 
los siguientes:

• �Redefinir el objetivo global.
• �Recordar las normas.
• �Reflexionar sobre la importancia de realizar un pro-

yecto común por medio de la creación de una pintura 
en gran formato.

Secuencia de actos

Organización de la interacción
En la fase de inducción se recibe al grupo, teniendo el espa-
cio preparado con el material ordenado en el salón; cada par- 
ticipante entra y toma asiento en algún cojín dispuesto en 
un círculo sobre el piso, e iniciamos con un saludo y el plan-
teamiento de las metas y objetivos de la sesión, así como de 
las normas de interacción.

En la fase de introducción se exponen los contenidos y 
el marco teórico de la sesión, la propuesta es discutir algunos 
conceptos de la teoría de los sistemas expuestos en Ludwig von 
Bertalanffy (1901-1972): A Pioneer of General Systems Theory, de 
Weckowicz (1989), y la visión social del arte de Joseph Beuys 
(Bernárdez Sanchís, 2003).

Durante la fase de desarrollo se genera una propuesta 
creativa mediante el lenguaje simbólico de las técnicas de ex-
presión corporal y artística. Se inicia el trabajo con el objetivo 



150

de crear pinturas de gran formato en grupos de tres o cuatro 
participantes.

El cierre de la sesión consiste en las fases de resolución, 
relajación y toma de contacto; cuando cada participante fi-
naliza su actividad, recoge, ordena y guarda el material en su 
lugar mientras los demás terminan sus procesos.

En la fase final se realiza la puesta en común, la re-
troalimentación, la toma de conciencia, la integración y el 
cierre; ahí se comparten las reflexiones sobre la creación y 
la colaboración de un proyecto común. Se les cuestiona so-
bre los aprendizajes adquiridos y, por último, se establecen 
compromisos para la sesión final.

Organización del tema o de los temas (descrita en la sesión 1)

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción (descrita en la 
sesión 1)

Instrumentos

Canal

Para este punto se ha creado una subdivisión correspondien-
te a diferentes canales de expresión. El canal utilizado en toda 
la secuencia es la expresión oral; la exposición del marco teó-
rico se puede realizar por medios digitales proyectando en 
PowerPoint la expresión escrita e imágenes visuales.

Se utiliza el cuerpo como el canal principal por el que se 
percibe y expresa la experiencia estética. El material y su uso 
tienen un papel central en lo que se refiere a los canales de 
expresión; durante la décima primera sesión los participan-
tes crean una pintura en gran formato en la que utilizan los 
siguientes materiales:



151

• �Papel bond en rollo de 0.9 x 5 m, pintura acrílica en 
colores rojo, amarillo, azul, blanco y negro, pinceles, 
brochas y contenedores con agua.

Otro canal es la ambientación con música de fondo.

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcéte-
ra. Descrita en la sesión 1)
Vocalizaciones, ciencia y proxemia (descrita en la sesión 1)

Normas

Normas de interacción (descrita en la sesión 1)
Normas de interpretación

En este orden, las normas de interpretación están represen-
tadas por el marco teórico en el que se sustenta el objetivo de 
la sesión y que se expone al grupo en la fase de introducción. 
Para la décima primera sesión: La conciencia de grupo, se pro-
pone tener como fundamento los conceptos sobre la teoría de 
los sistemas expuestos en Ludwig von Bertalanffy (1901-1972): A 
Pioneer of General Systems Theory, de Weckowicz (1989), con 
la finalidad de reflexionar sobre la naturaleza de los sistemas 
organizados para la realización de una meta común y ampliar 
la comprensión sobre cómo se potencian en el trabajo colec-
tivo. Esta propuesta junto con la de Joseph Beuys (Bernárdez 
Sanchís, 2003) se utiliza para comprender la visión del arte en 
la que cada hombre es un artista y como idea es transferida al 
contexto social con el concepto ampliado del arte.

Género

Tipo de interacción (descrita en la sesión 1)
Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, expo- 
sición, etcétera. Descrita en la sesión 1)



152

Ejercicios de pintura en gran formato

Imagen 20. La conciencia de grupo. 
Sesión 11. Taller de Creatividad. Equipo 1 (2012). 

Imagen 21. La conciencia de grupo.
Sesión 11. Taller de Creatividad. Equipo 2 (2012).

Imagen 22. La conciencia de grupo. 
Sesión 11. Taller de Creatividad. Equipo 3 (2012).

Imagen 23. La conciencia de grupo. 
Sesión 11. Taller de Creatividad. Equipo 4 (2012). 



153

Sesión 12. Cierre y despedida

Ritual
Situación

Localización espacial y temporal (descrita en la sesión 1)
Escena psicosocial (descrita en la sesión 1)

Participantes

Características socioculturales (descrita en la sesión 1)
Relaciones entre ellos y/o ellas (descrita en la sesión 1)

Finalidades

Metas / Productos para cada uno de los 25 participantes

• �Reflexionar por escrito sobre los aprendizajes más 
significativos del Taller de Creatividad.

• �Realizar un ritual de cierre.

Globales / Particulares (descrita en la sesión 1)
Los objetivos particulares de la décima segunda sesión son 
los siguientes:

• �Redefinir el objetivo global.
• �Recordar las normas.
• �Realizar el recuento de los aprendizajes más significa-

tivos y cerrar el proceso.

Secuencia de actos

Organización de la interacción

En la fase de inducción se recibe al grupo teniendo el espacio 
preparado con el material ordenado en el salón; cada parti-



154

cipante entra y toma asiento en algún cojín dispuesto en un 
círculo sobre el piso, iniciamos con un saludo y el plantea-
miento de las metas, objetivos y normas de interacción.

En la fase de introducción se exponen los contenidos 
y el marco teórico de la sesión, de esta manera, se propone 
reflexionar sobre los aprendizajes más significativos del Ta-
ller, así como conocer la naturaleza y la función del ritual con 
base en el trabajo de Imber-Black et al. (1997).

En la fase de desarrollo los participantes realizan el re-
cuento de cada una de las actividades con todos los trabajos 
de las sesiones del Taller expuestos; se sugiere que redacten 
una carta para ellos mismos en la que agradezcan los apren-
dizajes durante todo el proceso. 

El cierre de la sesión consiste en las fases de resolución, 
relajación y toma de contacto; cuando cada participante fi-
naliza su actividad, recoge, ordena y guarda el material del 
Taller en su lugar mientras los demás terminan sus procesos.

En la fase final se realiza la puesta en común, la retro-
alimentación, la toma de conciencia, la integración y el cie-
rre; con ello, comparten libremente las reflexiones sobre los 
aprendizajes más significativos del Taller de Creatividad.

Organización del tema o de los temas (descrita en la sesión 1)

Clave

Grado de formalidad / informalidad de la acción (descrita en la 
sesión 1)

Instrumentos

Canal

El canal utilizado en toda la secuencia es la expresión oral; la 
exposición del marco teórico se puede realizar por medios 



155

digitales proyectando en PowerPoint la expresión escrita e 
imágenes visuales.

Se utiliza el cuerpo como el canal principal por el que 
se percibe y expresa la experiencia estética. El material y su 
uso tienen un papel central en lo que se refiere a los canales 
de expresión; durante la décima segunda sesión se recuperan 
los archivos con la obra que se fue resguardando durante las 
sesiones del Taller y se convierten en el material de trabajo.

• �El dibujo del símbolo de la creatividad, el collage so-
bre la recuperación creativa, la impronta de cuerpo 
con las heridas curadas y los dibujos con las nuevas 
asociaciones, la escultura en barro, el mapa mental, el 
mandala con el trabajo sobre el manejo de emociones, 
la pintura, la escultura con deshechos industriales, las 
fotografías, la historia personal con visión de futuro y 
orientada a soluciones, las pinturas en gran formato, 
además, papel bond tamaño carta y marcadores.

Otro canal es la ambientación con música de fondo.

Variedad/es del habla (lengua/s, dialecto/s, registro/s, etcéte-
ra. Descrita en la sesión 1)
Vocalizaciones, ciencia y proxemia (descrita en la sesión 1)

Normas

Normas de interacción (descrita en la sesión 1)

Normas de interpretación

En este orden, las normas de interpretación están represen-
tadas por el marco teórico en el que se sustenta el objetivo de 
la sesión y que se expone al grupo en la fase de introducción. 
Para la décima segunda sesión: Sesión de cierre, la despedida, 
se sugiere tomar como fundamento los conceptos relativos a 



156

las funciones del ritual (Imber-Black et al., 1997) para crear un 
ritual de despedida con el propósito de facilitar un contexto 
favorable para cerrar los procesos del Taller de Creatividad y 
comprender los elementos de aprendizaje más significativos.

Género

Tipo de interacción (descrita en la sesión 1)
Secuencias textuales (diálogo, narración, argumentación, ex-
posición, etcétera. Descrita en la sesión 1)

Ejercicio del ritual

Imagen 24. Despedida y cierre. Sesión 12. 
Taller de Creatividad. Ejercicios de los participantes (2012). 



157

Imagen 25. Despedida y cierre. Sesión 12. Taller de Creatividad. 
Ejercicios de los participantes (2012). 





159

Consideraciones finales

Como señalé en los anteriores capítulos, el Taller de Crea-
tividad está fundamentado en ciertas intuiciones obtenidas 
por medio de la práctica profesional en el campo psicotera-
péutico y de utilizar en ésta distintos lenguajes de expresión 
artística. Por tal razón, confié en la condición de situar a la 
persona en un espacio seguro para la exploración de sí, par-
tiendo del planteamiento del objetivo general de este libro: 
La resignificación de la identidad a través de la experiencia 
artística dirigida, y de otros objetivos particulares ordenados 
con cada sesión para generar la producción de un objeto ar-
tístico usando técnicas de expresión artística con la intención 
de promover cambios en la subjetividad. 

El marco categorial de este trabajo es el psicoanálisis; en 
resumen, en el primer capítulo se definen, a partir de distintos 
autores, los rasgos generales sobre los aspectos que conforman 
las características identitarias de la persona en la actualidad. 
En este sentido, los procesos humanos se han considerado en 
un orden de comprensión de tres dimensiones: la dimensión 
corporal, la dimensión psíquica, que implica los afectos y el 
sistema de pensamiento, y la dimensión simbólica, de trascen-
dencia, en la que, mediante las relaciones entre las dimensio-
nes biológica y psíquica, se crean significados. Esto significa 
que la persona no es estática, sino que se encuentra en un esta-
do permanente de construcción y cambio, precisamente por-
que tiene el potencial de crear procesos de significación, de 
esta manera, también da lugar a la conformación paulatina 
de una identidad cada vez más compleja. Este hecho permite 
entender cómo los procesos de construcción de la identidad 
implican, para la vida de las personas, etapas o ciclos en los que 
entrar y salir de esos estados; de acuerdo con la búsqueda de la 
realización del deseo o la frustración de éste, se provoca cierta 



160

conformidad con una mayor o menor coherencia. Esto signi-
fica también una correspondencia entre la identidad ideal de-
seada de acuerdo consigo misma y la conciencia desarrollada 
de sí, o, lo contrario, distanciada de sí misma con relación a lo 
que construye como identidad y lo que desea, o lo que desea 
otro y que, en su imaginación, continúa validando. Finalmen-
te, y como se expone en el segundo capítulo, los procesos de 
formación de la identidad y los procesos artísticos, definidos 
como procesos creativos, son sostenidos por una misma narra-
tiva planteada por el fenómeno de sublimación, donde com-
parten las mismas pautas que imprimen carácter y configuran 
la personalidad, se trata de procesos creativos de sí.

De esta manera, durante el segundo capítulo, y tras el 
análisis y la reflexión de la teoría psicoanalítica que se fue 
revisando, se hizo factible el acercamiento a una mejor com-
prensión del proceso creativo construido en términos de su-
blimación y/o proceso simbólico, con sus respectivas fases y 
pautas que hacen posible gestionar en la persona cambios en 
la posición subjetiva. Dicho de otro modo, se encontraron los 
mecanismos psíquicos naturales por los que la persona acce-
de al conocimiento y la definición de sí misma, que le permi-
ten cuestionarse y responder con una orientación hacia las 
soluciones y encontrar la posibilidad de generar elecciones y 
acciones distintas a las habituales y que la llevan a conformar 
una nueva posición de la subjetividad mediante la experiencia 
artística, es decir, a la realización del deseo, la asociación de los 
fragmentos y su resignificación. Esto se puede observar en 
las imágenes que explican la sublimación y el proceso creativo 
en las páginas 70 y 73 de este texto, respectivamente. Por lo 
anterior, este marco abre la oportunidad de expandir la con-
ciencia, de mirar al interior del yo y ampliar la comprensión 
del campo en el que se realizan los procesos de creación, en 
todos los niveles, simultáneamente.

En el tercer capítulo se propone el Taller de Creatividad 
estructurado mediante una lógica didáctica deductiva que re-
corre, en orden, la naturaleza humana en tres dimensiones 



161

más el aspecto social: la dimensión corporal, la dimensión psi-
coafectiva, la dimensión simbólica y la dimensión social. No 
obstante, es importante considerar que, en la realidad, todas 
las dimensiones humanas se encuentran en interacción per-
manente, mayor o menormente unificadas; el trabajo sólo 
trata de dar énfasis a cada dimensión para su observación y 
conocimiento. En este sentido, la sesión 1 del Taller es una in-
troducción a los procesos creativos; en las sesiones 2, 3 y 4 se 
conoce y se reflexiona en torno a la dimensión corporal; en las 
sesiones 5, 6 y 7, la dimensión psicoafectiva; en las sesiones 8, 
9 y 10, en la dimensión simbólica, y en las dos últimas sesiones, 
en la dimensión social.

En este orden, la reflexión sobre la dimensión bioló-
gica, de experiencia corporal, se propone, en las sesiones 2 
a 4, a partir de la definición de los límites propios, con el 
entorno y sus alcances, es decir, dónde empieza la persona, 
dónde termina, dónde empieza el otro; la responsabilidad de 
la autocuración, del autocuidado y del bienestar, tres sesiones 
para la toma de conciencia sobre la importancia de la corpo-
ralidad como la única realidad tangible de nuestra existencia, 
un yo cuerpo que se legitima diferenciado de los demás como 
identidad, que explora, experimenta, siente, necesita, desea, 
se inhibe, se exhibe, se vulnera, prueba o simplemente se 
muestra como síntesis que participa en un entorno seguro, 
en un dispositivo integrador. 

En las sesiones 5 a 7 se trata la realidad interior, la di-
mensión psicoafectiva, en la que se reflexiona sobre la estruc-
tura de la conciencia, es decir, la manera en cómo pensamos 
y sentimos, a través del trabajo con mapas mentales, el re-
conocimiento y el trabajo con emociones, el desarrollo de la 
capacidad para comprender diferentes estados afectivos y ex-
presarlos con responsabilidad, así como el reconocimiento de 
éstos como recursos para crear y aprender a fluir con lo que 
está disponible.

Las sesiones 8, 9 y 10 corresponden a la dimensión sim-
bólica, son propuestas desafiantes que demandan resignificar 



162

de la experiencia, orientar la intención hacia las soluciones 
y proyectar una visión de futuro; así, el caos, el fenómeno de 
proyección y el lenguaje escrito promueven la comprensión 
de una conciencia corporal y psicoafectiva, de manera que 
la persona se encuentra ante mayores posibilidades de hacer 
frente a los retos.

Finalmente, en las sesiones 11 y 12, la persona sale de sí 
misma para colaborar con los demás y con su entorno, donde 
reflexiona sobre la importancia del trabajo en equipo y de las 
relaciones interpersonales como ejercicios a favor del bien 
común.

De esta manera, los fundamentos de los capítulos I y 
Il y la puesta en marcha de dichos principios en un espacio 
de trabajo personal y social, que tiene por objetivo explorar 
distintos aspectos de la identidad a través de la experiencia 
artística que he definido como Taller de Creatividad, hacen 
posible generar algunos cambios en la posición subjetiva de 
quien participa. Esto se ha medido con la rúbrica que se es-
tableció en la presente propuesta con criterios de evaluación 
fundamentados en la teoría psicoanalítica de la sublimación 
y los procesos creativos, que vuelvo a citar como: 

• �Sobresaliente: El valor que supera las expectativas de la 
meta programada. El participante crea un objeto artís-
tico y le otorga valor agregado.

• �Satisfactorio: El valor que implica el cumplimiento de 
la meta programada. El participante crea un objeto ar-
tístico.

• �Suficiente: El valor aprobatorio mínimo que implica el 
cumplimiento de una meta, sin ser inaceptable. El par-
ticipante crea un objeto artístico con dificultad.

• �Reprobatorio: El valor de una meta inaceptable o no 
cumplida. El participante no crea un objeto artístico.

 
En este sentido, los objetos creados con las técnicas de 

expresión artística dan cuenta del proceso creativo porque 



163

son resultado de un cambio en la subjetividad, ya que hacen 
evidente la decisión del participante por emprender una pro-
blemática y darle solución mediante la experiencia artística 
y la concreción de ésta en un objeto artístico. Así, una parti-
cipación que sea evaluada como sobresaliente, satisfactoria o 
suficiente significa que la persona ha reflexionado y retado sus 
propios límites para expresarse e ir más allá de sus referentes 
creativos, esto es, se permite hacer a un lado las acciones habi-
tuales y busca nuevas maneras de hacer (Freud, 1923); compro-
mete su ideal del yo y explora otros territorios, lo que cuestiona 
y pone en crisis al superyó (Freud, 1923; Klein, 1919-1934, en 
Seagal, 1979); asume el trabajo de manera divertida y juega, ex-
plora posibilidades e imagina (Winnicott, 1942); el objeto ar-
tístico deviene en Cosa (Lacan, 1954) y la persona resignifica o 
se resignifica (Laplanche, 2002). En cambio, una participación 
reprobatoria se hace evidente cuando no hay creación artísti-
ca. De esto dan cuenta los participantes. Es importante agre-
gar que, en el momento de retroalimentación, al final de cada 
evento, lo pasan en plenaria a la palabra y los participantes se 
objetivan cuando comparten la experiencia, toman conciencia 
de su posición antes, durante y después de la sesión, lo que 
se convierte en un factor para la distinción de cambios. Esto 
ocurre porque en la dinámica del fenómeno de sublimación o 
procesamiento simbólico, que tiene como elementos centrales 
las pautas creativas: crisis + relación (cambio de meta > < cambio 
de objeto) = síntesis, el cambio de meta y el cambio de objeto 
son fijados por los objetivos de la sesión (en eso consiste la 
dirección). 

En otras palabras, cada sesión cumple su objetivo a tra-
vés de una Crisis generada a manera de reflexión sobre cada 
uno de los temas en donde se establece la relación, el pro-
ceso creativo mediante el cual, por una determinada acción 
(meta), se produce el objeto artístico hasta materializarse 
como Cosa (objeto), proceso por el que los participantes rea-
lizan algunas asociaciones con las que manifiestan cambios 
en la subjetividad.



164

De acuerdo con lo anterior, se puede sostener que en 
el Taller de Creatividad se realiza el objetivo de crear un 
espacio de reflexión personal en interacción grupal, donde, a 
partir del objetivo de cada sesión, se conduce los participan-
tes a un estado de reflexión, una especie de crisis, la antesala 
del cambio en la posición subjetiva, por medio de proponer 
una meta y un objeto y generar un fenómeno de sublimación 
para que aparezcan nuevas asociaciones a través de la expe-
riencia artística y la práctica terapéutica en estos términos: 
proceso creativo. Esto significa romper ciertas formas rígidas 
y repetidas que impiden los procesamientos simbólicos y que 
promueven en las personas la exploración, el conocimiento 
que las lleva a resignificar la experiencia mediante la realiza-
ción del deseo, a la toma de conciencia personal y a situarse 
en otro nivel de conciencia en el que definen algunos límites, 
asocian ciertos fragmentos para la reconstrucción de sí y al-
canzan mayor libertad interior. El Taller de Creatividad es 
un dispositivo a partir del cual se observa, identifica, analiza, 
evalúa y comprende más ampliamente este proceso subjeti-
vante de restauración simbólica. 

Finalmente, no está por demás mencionar que el dispo-
sitivo de Taller de Creatividad es flexible y ha tenido múlti-
ples aplicaciones en diferentes ámbitos, posibilitando distintos 
objetivos con otros nombres según el propósito, pues, como 
sabemos, el aprendizaje significativo se realiza mediante la 
experiencia, por la conciencia corporal a través de la percep-
ción, así como por una afectividad razonada. Por consiguiente, 
siempre que se establezca una crisis, un objeto y una meta, será 
posible generar un procesamiento simbólico para la obtención 
de una síntesis. Para concluir, añado que, entre otras cosas, 
este proyecto ha significado un camino de afectividad razona-
da y de profunda transformación interior, como dice Carlos 
Castaneda (1968), ha sido un camino con corazón.



165

Bibliografía y otras fuentes

Aguilar, Guadalupe (2016). Procesos creativos y transformacio-
nes subjetivas. La resignificación de la identidad a través de 
la experiencia artística dirigida [Tesis doctoral, Univer-
sidad de Guanajuato].

Bernárdez Sanchís, Carmen (2003). Joseph Beuys. Madrid: 
Nerea.

Bertherat, Thérèse (2018). El cuerpo tiene sus razones. Autocura 
y antigimnasia. México: Paidós. 

Buzan, Tony (2018). Mapas mentales. México: Planeta.
Calsamiglia, Helena y Tusón, Amparo. (2007). Las cosas del 

decir. Barcelona: Ariel.
Campenhoudt, Luc van y Quivy, Raymond (2005). Manual de 

investigación en ciencias sociales. México: Limusa.
Castaneda, Carlos (1968). Las enseñanzas de don Juan. México: 

Fondo de Cultura Económica.
Fiorini, Héctor Juan (2007). El psiquismo creador. Madrid: 

Paidós.
Foucault, Michel (2023). Historia de la sexualidad: La inquietud 

de sí. México: Siglo XXI Editores.
Freud, Sigmund (1891). Nuevos estudios sobre hipnotismo, 

sugestión, psicoterapia. En Obras completas. Vol. I. Bue-
nos Aires: Amorrortu. 

Freud, Sigmund (1900). La interpretación de los sueños. En 
Obras completas. Vol. IV. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, Sigmund (1905). Tres ensayos de teoría sexual. En 
Obras completas. Vol. VII. Buenos Aires: Amorrortu.

Freud, Sigmund (1911). Formulaciones sobre dos principios 
de acaecer psíquico. En Obras completas. Vol. XII. Bue-
nos Aires: Amorrortu.

Freud, Sigmund (1913). El interés por el psicoanálisis. En 
Obras completas. Vol. XII. Buenos Aires: Amorrortu.



166

Freud, Sigmund (1915a). El inconsciente. En Obras completas. 
Vol. XIV. Buenos Aires: Amorrortu.

Freud, Sigmund (1915b). Pulsiones y destinos de pulsión. En 
Obras completas. Vol. XIV. Buenos Aires: Amorrortu.

Freud, Sigmund (1920). Más allá del principio del placer. En 
Obras completas. Vol. XXIII. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, Sigmund (1923). El yo y el ello. En Obras completas. 
Vol. XIX. Buenos Aires: Amorrortu.

Freud, Sigmund (1937). Análisis terminable e interminable. 
https://www.psicopolis.com/psicopedia/boxpdf/an-
termint.pdf

Gardner, Howard (2022). Inteligencias múltiples. La teoría en la 
práctica. México: Planeta.

Harrison, Charles y Wood, Paul (2002). Art in Theory 1900-
2000. An Anthology of Changing Ideas. Estados Unidos: 
Blackwell Publishing.

Hymes, Dell (1972). On communicative competence. En J. B. 
Pride & J. Holmes (eds.), Sociolinguistics: Selected rea-
dings (pp. 269-293). Harmondsworth: Penguin.

Imber-Black, Evan, Roberts, Janine y Whiting, Richard 
(1997). Rituales terapéuticos y ritos en la familia. Madrid: 
Gedisa.

Lacan, Jacques (1954a). El yo en la teoría de Freud. El univer-
so simbólico, Seminario 2, Clase 3. En Obras completas. 
Buenos Aires: Amorrortu.

Lacan, Jacques (1954b). La tópica de lo imaginario, Seminario 
1, Clase 7. En Obras completas. Buenos Aires: Amorrortu.

Lacan, Jacques (1954c). Una definición materialista del fenó-
meno de conciencia, Seminario 2, Clase 4. En Obras 
completas. Buenos Aires: Amorrortu.

Lacan, Jacques (1960). Seminario 7: Clase 8. EL objeto y la cosa. 
https://www.psicopsi.com/seminario-7-clase-8-ob-
jeto-cosa-20-enero-1960/

Lacan, Jacques (1961). Seminario 8, Clase 8: del 18 de enero de 
1961. https://www.psicopsi.com/Seminario-8-Clase-
8-del-18-Enero-1961/



167

Lacan, Jacques (1964). Los cuatro conceptos fundamentales del 
psicoanálisis. Seminario 11. Paidós.

Laplanche, Jean (2002). La sublimación. Problemáticas III. 
Buenos Aires: Amorrortu. 

Laplanche, Jean y Pontalis, Jean-Bertrand (2004). Diccionario 
de psicoanálisis. México: Paidós.

Lévi-Strauss, Claude. (2021). El pensamiento salvaje. México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Micheli, Mario de (2009). Las vanguardias artísticas del siglo 
XX. Madrid: Alianza forma.

Real Academia Española (2024). Proceso. En Diccionario de 
la lengua española. https://dle.rae.es/proceso?m=form

Robles, Teresa (2015a). Concierto para cuatro cerebros en psico-
terapia. Ciudad de México: Alom.

Robles, Teresa (2015b). Manual del grupo de crecimiento. Ciu-
dad de México: Alom.

Rogers, Carl R. (2014). El proceso de convertirse en persona. Mi 
técnica terapéutica. México: Paidós.

Sefchovich, Galia y Waisburd, Gilda (1996). Expresión corpo-
ral y creatividad. México: Trillas.

Sefchovich, Galia y Waisburd, Gilda (2007). Hacia una peda-
gogía de la creatividad. Expresión plástica. México: Trillas. 

Segal, Hanna (1979). Klein (M. M. Quijada, trad.). Glas-
gow: Fontana, William Collins Sons.

TED (febrero 2008). Jill Bolte Taylor. My stroke of insight. 
https://www.ted.com/talks/jill_bolte_taylor_my_
stroke_of_insight?utm_campaign=tedspread&utm_
medium=referral&utm_source=tedcomshare

Waisburd, Gilda (2012). Creatividad y transformación. Méxi-
co: Trillas. 

Waisburd, Gilda y Sefchovich, Galia (2009). Expresión plástica 
y creatividad. Guía didáctica para maestros. México: Trillas.

Weckowicz, Thaddeus E. (1989). Ludwig von Bertalanffy (1901-
1972): A Pioneer of General Systems Theory (Working 
paper No. 89-2). Center for Systems Research, Univer-
sity of Alberta.



168

Winnicott, Donald (1942). Why children play. En  Home & 
environment (pp. 131-147). Londres: Tavistock Publica-
tions.

Winnicott, Donald (1956). ¿Qué sabemos de la costumbre 
que tienen lo bebés de chupar ropa o los objetos de 
tela? Charla radial emitida por la BBC. https://www.
psicopsi.com/que_sabemos_de_la_costumbre_que_
tienen_los_bebes_de_chupar_la_ropa_o_los_objetos_
de_tela_1956-asp/#:~:text=Por%20m%C3%A1s%20
que%20parezca%20tal,merced%20de%20los%20ins-
tintos%20animales.

Winnicott, Donald (1993 [1965]). La distorsión del yo en tér-
minos del self verdadero y self falso (pp. 182 a 199). En 
Los procesos de maduración y el ambiente facilitador: Estu-
dios para una teoría del desarrollo emocional. Argentina: 
Paidós.

Winnicott, Donald (1963). Los procesos de maduración y el am-
biente facilitador. Estudios para una teoría del desarrollo 
emocional. De la dependencia a la independencia en el desa-
rrollo del individuo. Barcelona: Paidós. 

Winnicott, Donald W. (1970). Vivir creativamente (Fusión 
de dos borradores de una conferencia preparada por 
la Liga Progresista). Barcelona: Gedisa. https://www.
scribd.com/document/356345696/Vivir-Creativa-
mente-Winnicott

Zinker, Joseph (1997). El proceso creativo en la terapia gestálti-
ca. México: Paidós.



Universidad de Guanajuato

Dra. Claudia Susana Gómez López
Rectora General

Dr. Salvador Hernández Castro
Secretario General

Dra. Diana del Consuelo Caldera González
Secretaria Académica

Dra. Graciela Ma. de la Luz Ruiz Aguilar
Secretaria de Gestión y Desarrollo

Dra. Elba Margarita Sánchez Rolón
Coordinadora del Programa Editorial Universitario



Procesos creativos y transformaciones 
subjetivas. La resignificación de la 
identidad a través de la experiencia 
artística dirigida. Terminó su 
tratamiento editorial en el mes 
de diciembre de 2025. En su 
composición se utilizó la fuente 
tipográfica Crimson Text de 8, 9, 10, 
11.5, 14, 18 y 21 puntos. 
El cuidado de la edición estuvo a 
cargo de Jaime Romero Baltazar y 
Fabiola Correa Rico.


	_Hlk171342200
	_Hlk128078589
	_Hlk128079428
	_Hlk207796570
	_Hlk207798493



