
  1 

 

   

 

 

 
UNIVERSIDAD DE GUANAJUATO 

Campus León 

DOCTORADO INTERINSTITUCIONAL EN ARTE Y CULTURA 

 

 

 

Análisis crítico del discurso homoerótico en la cuentística de Luis Martín Ulloa: 

Las prácticas del cuerpo disidente sexual en el espacio heteronormado de Damas y 

caballeros (1998) y Personas (in)deseables (2017) 

 

TESIS QUE PARA OPTAR POR EL GRADO DE:  

DOCTOR EN ARTE Y CULTURA 

LÍNEA DE INVESTIGACIÓN:  

ANÁLISIS DEL DISCURSO ARTÍSTICO 

 

PRESENTA: 

JAVIER GALVÁN ALBA 

 

DIRECTOR DE TESIS:  

DR. TARIK TORRES MOJICA 



  2 

 

   

 

 

MIEMBROS DEL COMITÉ TUTOR: 

DRA. GABRIELA VALENZUELA NAVARRETE 

DR. MANUEL COCA IZAGUIRRE 

León, Guanajuato a:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  3 

 

   

 

Dedicatorias 

Con infinito amor y gratitud a: 

 

Guadalupe Alba Yáñez y Alejandro Inés Galván Ábrego, que su figura ejemplar me 

acompañó en los distintos desvelos que le dieron forma a este texto. 

 

Juan Enrique Campos Contreras, por compartir conmigo incontables horas y espacios 

donde dije y desdije esta investigación. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  4 

 

   

 

Agradecimientos 

En agradecimiento al Dr. Tarik Torres Mojica, por su indispensable apoyo y asesoría para 

el logro de esta tesis, así como a la Dra. Gabriela Valenzuela Navarrete y al Dr. Manuel 

Coca Izaguirre, por su guía e intervención crítica a lo largo de toda la investigación.  

 

Este proyecto se logró con el apoyo de la Beca Nacional para el Estudio del Posgrado de 

la actual Secretaría de Ciencia, Humanidades y Tecnología (SECIHTI), en su momento 

el Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología (CONACYT). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  5 

 

   

 

Índice 

Índice................................................................................................................................5 

0.Introducción general de la tesis..................................................................................7 

0.1) Justificación práctica...............................................................................................10 

0.2) Formulación del problema......................................................................................11 

0.3) Hipótesis de la investigación...................................................................................12 

0.4) Objetivo general......................................................................................................12 

0.5) Objetivos específicos...............................................................................................12 

0.6) Delimitación de la investigación.............................................................................13 

0.7) Marco teórico de la investigación...........................................................................14 

0.8) Marco histórico de la investigación........................................................................14 

0.9) Metodología............................................................................................................14 

0.10) Capitulado.............................................................................................................16 

1.Estudios sobre los espacios de las disidencias sexuales y las prácticas 

homoeróticas.................................................................................................................21 

1.1) Estudios sobre los espacios de las disidencias sexuales..........................................21 

1.2) El cuerpo disidente en los medios periodísticos .....................................................25 

1.3) Antecedentes de las prácticas homoeróticas...........................................................35 

1.4) El decolonialismo queer..........................................................................................40 

2.El discurso homoerótico en la cultura y narrativa mexicana................................44 

2.1) Antecedentes coloniales del discurso homoerótico mexicano.................................47 

2.2. Eufemismos de las disidencias sexuales en la narrativa mexicana del siglo XIX...59 

2.3) Parodia de lo no heteronormado en la narrativa mexicana del siglo XX................64 

2.4) La tragedia del homosexual antes del boom de la narrativa gay en México...........75 

2.5) El boom de la narrativa gay en México...................................................................81 

3.La hermenéutica del cuerpo homoerótico en el espacio heteronormado.............94 



  6 

 

   

 

3.1.- La narratología como método estructural del discurso narrativo..........................94 

3.2- La hermenéutica del cuerpo y las figuras retóricas que lo naturalizan.................137 

4.La metáfora del cuerpo homoerótico en la cuentística de Luis Martín Ulloa...144 

4.1.- La metáfora del cuerpo homoerótico en Damas y caballeros.............................144 

4.2.- La metáfora del cuerpo homoerótico en Personas (in)deseables........................197 

5.- Conclusiones..........................................................................................................227 

Referencias bibliográficas..........................................................................................242 

Anexos..........................................................................................................................256 

Glosario de términos y conceptos del discurso homoerótico..................................336 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  7 

 

   

 

0.-Introducción general de la tesis 

A finales de los años setenta comenzaron las primeras manifestaciones de grupos de 

disidentes sexuales en México, es decir, de personas que por sus preferencias sexuales 

disienten del modelo sexual dominante (Núñez, 2016, p.98). El primero de este tipo de 

actos de dominio público —con fecha del 26 de julio de 1978— sucedió en la Ciudad de 

México: un colectivo de disidentes se unió en apoyo a la marcha del décimo aniversario 

luctuoso por la matanza del 2 de octubre en Tlatelolco (González, 2005, p. 92).  

Se considera realmente la primera Marcha del Orgullo Gay, la subsecuente de 

1979, debido a su claro enfoque en evidenciar y confrontar la desigualdad social que los 

disidentes sexuales de la Ciudad de México padecían (González, 2005, p. 92). Para 

identificar la ideología sexual dominante en México, implementada desde la época de la 

Colonia, que reprimió todo tipo de sexualidad fuera del binomio hombre/ mujer, se 

atiende en esta investigación, al concepto de heteronormatividad (Núñez, 2016, p. 72). 

La primera Marcha del Orgullo Gay en México es consecuencia de la aparición 

de colectivos de disidentes sexuales a principios de los años setenta, en dos fases, primero 

con una etapa de difusión cultural —a partir de reuniones de lectura y análisis de textos 

de temática homosexual, provenientes de Estados Unidos e Inglaterra— entre 1970 y 

1972. Consecuentemente sucedería una segunda etapa, con el surgimiento de 

organizaciones de defensa como: el Frente Homosexual de Acción Revolucionaria 

(FHAR); el grupo Lamda de Liberación Homosexual, en referencia a la undécima letra 

del alfabeto griego; al grupo Lesbos, con una perspectiva lésbica feminista; y finalmente 

al grupo Oikabeth con una perspectiva feminista socialista (González, 2005, p. 92).  

Además de estas marchas, puede comprobarse la presencia política de las 

disidencias sexuales en el país, con la producción y difusión de literatura homoerótica. 

Por homoerotismo, esta investigación se apega a la propuesta ideológica de Cornejo 



  8 

 

   

 

Espejo, quien afirma se trata de: “una experiencia subjetiva moralmente desaprobada por 

el ideal sexual de la mayoría” (p. 2009, 147), es decir, las prácticas de las disidencias 

sexuales.  

Este boom de la narrativa gay comenzó con la publicación de dos obras 

fundamentales: el artículo ensayístico de José Joaquín Blanco "Ojos que da pánico soñar" 

(1979); y la novela ganadora del premio Grijalbo, El vampiro de la colonia Roma (1979) 

de Luis Zapata. Ambas narrativas comprometidas en difundir la perspectiva y forma de 

vida de los homosexuales en la Ciudad de México, a partir de la perspectiva de un 

disidente sexual.  

Desde entonces, la investigación sobre la diversidad sexual en la cultura mexicana 

ha sucedido gracias a la crítica de figuras como Carlos Monsiváis, quien a lo largo de tres 

décadas publicó artículos sobre la cultura del homosexual mexicano del siglo XX en 

revistas como Fem y Debate feminista. De sus publicaciones más sobresalientes en la 

revista Fem se encuentra “El lugar sin límites los últimos de los condenados de la tierra” 

(1978) y “Pero hubo alguna vez once mil machos” (1981) con los que Monsiváis hace 

señalamientos al estereotipo masculino mexicano, además de revalorizar identidades de 

otra clase de minorías como Juan Gabriel y el icónico personaje al que Roberto Cobo 

interpretó como la Manuela —bailarín, travesti de burdel y padre de la Japonesita— en 

la película El lugar sin límites.   

 El mayor aporte de Monsiváis sucedió en la revista Debate feminista donde 

publicó veintiséis artículos de temática gay que abarcan los inicios y finales del siglo XX, 

ahora compilados en el libro Que se abra esa puerta (2010). Monsiváis también promovió 

la publicación póstuma de la autobiografía de Salvador Novo La estatua de sal (1998), 

donde se testimonia la vida del gueto homosexual en la Ciudad de México a principios 

del siglo XX. Monsiváis empleó el término gueto en su artículo “Los gays en México: la 



  9 

 

   

 

fundación, la ampliación, la consolidación del gueto” (2010), para referirse a los espacios 

de homosexuales producidos a principios del siglo XX, particularmente logrados con 

poder tanto económico como político, lo que les permitía permanecer ocultos de la 

heteronormatividad (p. 110). Esto a su vez como se demostrará más adelante durante el 

capítulo “2.- El discurso homoerótico en la cultura y la narrativa mexicana”, es un 

ejemplo histórico más en México, de cómo los recursos han sido fundamentales para 

escapar del castigo por homofobia, contrario a la gente sin recursos, quien debía padecer 

el peso sin tregua de la ley.    

Es evidente que hoy en día, en México existe estudio y difusión sobre la cultura 

de las disidencias sexuales, aunque con alta tendencia al espacio político de la Ciudad de 

México. Por lo que es viable indagar las características y efectos de este fenómeno 

ideológico sexual, en otras grandes ciudades del país como Guadalajara, donde los 

disidentes sexuales, como bien Carrier lo afirma, forman parte de la visión cultural de los 

tapatíos (2003 p.11).  

Por lo tanto, sí existen diversas investigaciones en torno al fenómeno de las 

disidencias sexuales en Guadalajara como: “La identidad y representaciones del cuerpo 

en jóvenes gay de Guadalajara”, por Rogelio Marcial en el 2009 en la revista Ventana, 

con un enfoque de género; y algunas otras con enfoque político y socio histórico como 

“La conformación del movimiento LGBT en Guadalajara Jalisco”, realizado por Lázaro 

Marcos Chávez Aceves en el 2014 en la revista Argumentos; y de manera sobresaliente  

el estudio etnográfico de Joseph Carrier, aquí previamente referenciado, titulado De los 

otros: intimidad y homosexualidad entre los hombres del occidente y el noreste de México 

(2001). Este último se trata de una compilación de estudios etnográficos, que Carrier 

inició en los años 70, tomando una ruta para la recolección de testimonios de disidentes 



  10 

 

   

 

sexuales, desde el noreste de México hasta la ciudad de Guadalajara, ciudad donde extrajo 

más material, sobre los comportamientos y espacios de las disidencias sexuales.  

Pero aún existe producción cultural de las disidencias sexuales, que ofrece materia 

de estudio humanístico, como la literatura homoerótica tapatía. A este campo pertenece 

la narrativa de Luis Martín Ulloa, escritor originario de Guadalajara, que en sus dos 

compilaciones de cuentos Damas y caballeros (1998) y Personas (in)deseables (2017) se 

entablan los contrastes entre un discurso homoerótico de finales del siglo XX y principios 

del XXI en la capital de Jalisco. Aunque su narrativa ficcionaliza la experiencia 

homoerótica, esta se compone de elementos simbólicos que reflejan desde la perspectiva 

del disidente sexual el choque ideológico con la heteronormatividad, así que en su 

discurso homoerótico se reflejan dinámicas de poder en función de la heteronormatividad. 

0.1. Justificación práctica  

La narrativa homoerótica de Luis Martín Ulloa no ha sido abordada, en pro del desarrollo 

de estudios sobre este este campo humanístico en la ciudad de Guadalajara, algo 

contrastante a la fuerte presencia cultural de las disidencias sexuales desde principios del 

siglo XX (Monsiváis, 2010, p.122). Esto corresponde a una mayor resistencia ideológica 

de la heteronormatividad en Guadalajara, que se comprueba en otros factores como el 

tiempo tan prolongado en el que se consolidó el movimiento de liberación sexual, pues a 

diferencia de la Ciudad de México, donde el empoderamiento ideológico se logró a lo 

largo de una década, en Guadalajara tardaría casi dos décadas: en 1982 sucedió una 

primera protesta conformada por 150 personas en contra de la discriminación policiaca 

(Carrier, 2003 p.93); dieciocho años después, hasta el año 2000, se congregarían más de 

1000 disidentes sexuales, instaurando la tradición anual de la Marcha del Orgullo Gay 

(Hernández, 25 de junio del 2000, 3-B), sólo interrumpida por su edición virtual, en apego 

a las medidas sanitarias por COVID 19 durante el 2020. 



  11 

 

   

 

Por todo lo anterior, un estudio crítico del discurso es pertinente, gracias a su 

enfoque multidisciplinario, en función de revelar los mecanismos y sistemas ideológicos 

de dominación social. Al respecto de estos sistemas Teun Van Dijk explica en su artículo 

“Análisis crítico del discurso” (1999) que:   

los grupos tienen (más o menos) poder si son capaces de controlar (más o menos), 

en su propio interés, los actos y las mentes de los (miembros de) otros grupos. 

Esta habilidad presupone un poder básico consistente en el acceso privilegiado a 

recursos sociales escasos, tales como la fuerza, el dinero, el estatus, la fama, el 

conocimiento, la información, la «cultura», o incluso varias formas del discurso 

público y de la comunicación. (p.26)  

Si bien esta clase de investigaciones son indispensables en el ámbito de sociedades 

incluyentes, lo es por ende en ciudades como Guadalajara, a las que debe darse pauta a la 

reivindicación cultural de estos colectivos, históricamente perseguidos y rechazados, 

siempre empujados a coexistir a la par de prácticas delictivas en la zona roja de la ciudad, 

a pesar de ser parte de la cultura e identidad mexicana, se trata siempre de una cultura 

revelada a cuentagotas. 

0.2. Formulación del problema 

Esta propuesta pretende responder algunas preguntas a nivel analítico y crítico del 

discurso: ¿Qué elementos y características componen al discurso homoerótico de la 

cuentística de Luis Martín Ulloa? en contraste con el discurso histórico homoerótico de 

México; y ¿Qué mecanismos de represión ideológica/sexual se exponen a partir de estos 

elementos del discurso homoerótico? con relación a las prácticas de su contexto. 

0.3. Hipótesis de la investigación 

Anticipando las conclusiones de esta investigación se afirma que el discurso homoerótico 

de la narrativa de Luis Martín Ulloa, visto desde las prácticas del cuerpo en el espacio, 



  12 

 

   

 

evidencia mecanismos ideológicos de represión sexual, provenientes del contexto 

heteronormado de la ciudad de Guadalajara a finales del siglo XX y principios del XXI.  

0.4. Objetivo general  

Para comprobar esta afirmación es indispensable realizar un análisis crítico al discurso 

homoerótico de dos compilaciones de cuentos, pertenecientes al escritor Luis Martín 

Ulloa: Damas y caballeros y Personas (in)deseables, que den muestra de los mecanismos 

ideológicos de represión sexual heteronormativa, que las disidencias sexuales de 

Guadalajara padecieron a finales del siglo XX y principios del XXI.   

0.5. Objetivos específicos  

El objetivo general de esta investigación se sustenta en cuatro fases u objetivos 

específicos que darán sentido al capitulado: 1.- Elaborar un marco teórico, desprendido 

de los distintos estudios sobre el fenómeno de los espacios de las disidencias sexuales y 

las prácticas homoeróticas durante el siglo XX, que sirva como referente para el modelo 

de análisis de este estudio; 2.- Enmarcar históricamente las características generales del 

fenómeno del discurso homoerótico en la narrativa de México y Guadalajara, con un 

énfasis en las prácticas de los cuerpos en el espacio, desde principios de la Colonia a 

principios del siglo XXI, que sirva como modelo comparativo, para discernir las 

peculiaridades del discurso homoerótico de la cuentística de Luis Martín Ulloa; 3.- 

Integrar los instrumentos metodológicos para el análisis crítico del discurso homoerótico 

en la narrativa de Luis Martín Ulloa. Para esta investigación se ha decidido una 

integración entre la hermenéutica del cuerpo de González y Páez (2003), las figuras 

retóricas de pensamiento entendidas desde Helena Beristáin (2004), así como a ciertas 

categorías narratológicas de Luz Aurora Pimentel (1998). 4.- Elaborar un glosario de 

términos y conceptos, que sirva como apoyo para la lectura, de todos los procesos de 

análisis y síntesis del discurso homoerótico de esta investigación, con enfoque en las 



  13 

 

   

 

prácticas de los disidentes sexuales en el espacio heteronormado de México y 

Guadalajara; 5.- Finalmente se extraerá la metáfora del cuerpo homoerótico en la 

cuentística de Luis Martín Ulloa, para señalar los mecanismos ideológicos de represión 

sexual y su reproducción simbólica en el discurso homoerótico. 

0.6. Delimitación de la investigación   

La justificación de los límites de esta investigación, comienza con la descripción del 

subcapítulo “0.1 Justificación práctica”, donde se explican las necesidades de realizar un 

estudio sobre la literatura homoerótica en los límites del espacio político de la Ciudad de 

Guadalajara, pero existen otro tipo de límites con sus particulares justificaciones:1.- dos 

artefactos culturales limitan el objeto de este estudio —el discurso homoerótico en la 

narrativa— a partir de dos compilaciones de cuentos Personas (in)deseables (2017) y 

Damas y caballeros (1998) de Luis Martín Ulloa, ya que estas compilaciones sobresalen 

entre el poco material de discurso homoerótico reconocido en la ciudad de Guadalajara, 

por su enfoque en la experiencia disidente sexogenérica en esta ciudad, en un periodo que 

acompañó la visibilidad política de las disidencias sexuales a finales del siglo XX y 

principios del XXI. 2.- Por otro lado, la investigación del contexto, es decir, el marco 

histórico, fija sus límites temporales desde principios de la Colonia hasta los inicios de la 

segunda década del siglo XXI, en apego a las fechas de introducción de la 

heteronormatividad en México y las fechas de publicación de la cuentística de Luis Martín 

Ulloa, con el fin de comprender la evolución cultural del homoerotismo en la narrativa 

mexicana y contrastarla con las peculiaridades del homoerotismo de Ulloa. 3.-. 

Finalmente los márgenes políticos e ideológicos de esta investigación se extienden hacia 

Estados Unidos durante el marco teórico, a fin de comprender los primeros estudios de 

las disidencias sexuales y los espacios de interacción homoerótica.  

0.7 Marco teórico de la investigación 



  14 

 

   

 

Aunque popularmente se reconoce la influencia ideológica y cultural de las disidencias 

sexuales de Estados Unidos en México a inicios de los años setenta, esta tiene su origen 

en los distintos movimientos feministas y de liberación sexual de los años 60 y su 

presencia política a través de marchas “Entre estas destacan los movimientos feministas, 

los homosexuales y, uno muy característico de Estados Unidos, el hippismo” (Silva, 2021, 

p. 108). Por ello no es de extrañar que los primeros estudios sobre el fenómeno de las 

prácticas no heteronormadas y los espacios donde se desarrollan, inicien en esos márgenes 

políticos. Al igual que el marco histórico, este se resumirá en el glosario de términos y 

conceptos al final de esta investigación.  

0.8. Marco histórico de la investigación  

Por su parte, el marco histórico tiene como objetivo rastrear cronológicamente la visión 

ideológica del discurso homoerótico en la narrativa mexicana, desde principios de la 

Colonia hasta principios del siglo XXI, que sirva como referente cultural para contener, 

figurar y discriminar el discurso homoerótico en la narrativa de Luis Martín Ulloa.  

0.9. Metodología  

Como ya se ha anticipado, esta investigación se guía por medio de los Estudios Críticos 

del Discurso de Teun van Dijk. Para comprender este enfoque hay que anteponer en 

principio los fines de un análisis del discurso, que van más allá de establecer los 

mecanismos de un suceso de comunicación: “a saber quién utiliza el lenguaje, cómo lo 

utiliza, por qué y cuándo lo hace” (Van Dijk, 2000, p. 22).  Así que el análisis del discurso 

no posee un método fijo sino, la necesidad constante de uno que se adecúe al fenómeno 

discursivo que se estudia, como Van Dijk mismo lo define en Discurso y conocimiento 

(2016), se trata de: “una transdisciplina, en la cual se usa una amplia variedad de métodos 

cuantitativos y cualitativos —además de los métodos usuales del análisis gramatical o 

lingüístico” (Van Dijk, p. 23).  



  15 

 

   

 

Implica que la selección del método va en función por comprender las distintas 

estructuras que posee el discurso, así como la relación de estas con las estructuras de su 

contexto. Para ajustar esta investigación al estudio del discurso homoerótico, sin perderse 

entre las múltiples estructuras que posea el texto, se consideran las siguientes tres 

dimensiones de Van Dijk: la dimensión del lenguaje, la del proceso cognitivo de 

comunicación y la de las interacciones sociales en el espacio (Van Dijk, 2009, p.14). 

Dichas dimensiones pueden ser abordadas desde métodos de análisis: gramatical, 

pragmático, retórico, estilístico, genérico, icónico, o semiótico entre otros (Van Dijk, 

2009, p. 22).   

Por otro lado, más allá del análisis del discurso, atender a los Estudios Críticos del 

Discurso, pretende impactar en la transformación social, al revelar mecanismos de 

transmisión ideológica de dominación discursiva, mecanismos que permiten perpetuar 

una jerarquía social basada en la discriminación y el sometimiento, transmitidos por 

medio del lenguaje: “En otras palabras, los ECD están específicamente interesados en el 

estudio (crítico) de las cuestiones y problemas sociales, en la desigualdad social, la 

dominación y los fenómenos relacionados con ellas, en general y en la función que 

cumplen en el discurso, el uso del lenguaje o la comunicación” (Van Dijk, 2009, p.28). 

De sus primeros estudios sobre Estructuras y funciones del discurso, se sabe que 

Van Dijk, señala distintos niveles discursivos en un texto: “nivel <<superficial>> u 

<<observable>> de la expresión [...] y los niveles más <<profundos>> o 

<<subyacentes>> de la forma, el sentido y la acción” (2007, p. 27).  En estos niveles 

profundos subsisten estas estructuras que naturalizan el abuso de poder y la desigualdad 

social (Van Dijk, 2009, p.41). Para comprender estos mecanismos connotativos hace falta 

una vinculación entre las estructuras del discurso —en este caso narrativo— con las 

estructuras cognitivas y así mismo con las estructuras sociales (Van Dijk, 2009, p.29), 



  16 

 

   

 

asegurando el análisis del texto en su contexto.  De esta manera se observan tres 

categorías de estructuras: “Lingüísticas”, “Cognitivas” y “Sociales”. Abarcando estas tres 

categorías se han escogido las siguientes técnicas y métodos para el análisis crítico de la 

cuentística de Luis Martín Ulloa:  

a) Al tratar las estructuras del texto: de manera cognitiva, la hermenéutica del 

cuerpo de González y Páez permitirá figurar el ideal del cuerpo disidente en el 

espacio heteronormado de los cuentos, en un proceso continuo de traslación de 

significado llamado metáfora del cuerpo; desde una dimensión lingüística las 

figuras retóricas revelarán intenciones comunicativas a lo largo de la metáfora del 

cuerpo, mientras que desde la narratología de Luz Aurora Pimentel de El Relato 

en perspectiva (2005), se podrán distinguir las funciones de las estructuras 

narratológicas como el espacio, los personajes, sus acciones, entre otras, 

necesarias para el análisis crítico de la estructura narrativa de los cuentos.  

b) El contexto se resuelve a partir del marco teórico e histórico aquí reflejados en 

el capítulo 2 y 3 de esta investigación respectivamente.  

0.10 Capitulado 

Partiendo del índice de este texto, se comprueba la siguiente división y progresión de los 

capítulos de la tesis —que a excepción de la introducción y la conclusión —se describen 

en cuatro capítulos a continuación:  

1.- En el primer capítulo titulado “Estudios sobre los espacios de las disidencias 

sexuales y las prácticas homoeróticas” se comparan términos y conceptos, 

provenientes de distintos análisis al fenómeno de los espacios y las prácticas no 

heteronormadas en Estados Unidos y México, a lo largo del siglo XX. Por lo que 

comienza con el análisis del primer registro filmográfico al fenómeno de los 

cuartos de té, en el año de 1962 en Minsfield Ohio. El video sirvió como evidencia 



  17 

 

   

 

y objeto de estudio policiaco de prácticas disidentes, descritas bajo el cargo de 

sodomía. En este punto el capítulo se nutre con las afirmaciones de Laud 

Haumphreys en su estudio etnográfico Tearoom trade: impersonal sex in public 

places (1970), sobre el fenómeno de los “cuartos de té”, en Nueva York, una 

expresión proveniente del slang gay de Estados Unidos, para referir a los baños 

públicos donde se suscitan encuentros homoeróticos. Estas reflexiones sobre los 

estudios al fenómeno de las disidencias sexuales incluyen estudios sobre el 

espacio y la conformación de grupos sociales, desde la perspectiva sociológica de 

George Simmel, la perspectiva semiótica de Julia Kristeva y la perpectiva 

antropológica de Marc Auge. 

Tres estudios sobre las prácticas y los espacios de las disidencias sexuales en 

México y Guadalajara cierran este capítulo: los relatos etnográficos de Joseph 

Carrier sobre las prácticas y espacios de los homosexuales tapatíos a finales de los 

años 60, que permiten la visión cultural de la expresión, “hombres que tienen sexo 

con hombres” en De los otros: intimidad y comportamiento homosexual del 

hombre mexicano (2001); también cierra el capítulo el estudio a los cuerpos de 

los disidentes sexuales atrapados en razias y fotografiados para el escarnio en la 

revista Alarma entre 1963 y 1986, elaborado por Susana Vargas “Mujercitos” 

(2014); y finalmente el trabajo de Juan Bobadilla Cuerpo, placer y deseo: Una 

mirada etnográfica al homoerotismo en Aguascalientes (2021), de donde se 

desprende el término primordial en esta tesis, para referir a los espacios de 

interacción homoerótica en México como LUPIS. 

2.-Debido a que el segundo capítulo recupera la visión cultural de las prácticas 

homoeróticas, desde la Colonia hasta finales del siglo XX en la narrativa 

mexicana, se retomará y ahondará la ruta semiótica establecida por Galván y 



  18 

 

   

 

Torres (2025), donde se identifican las tensiones políticas entre las disidencias 

sexuales y la heteronormatividad, en fases de evolución del discurso homoerótico. 

Por ello todo comienza con El códice Tudela datado en la primera mitad del siglo 

XVI, con el que se corrobora la visión colonial sobre las prácticas no 

heteronormadas de los indígenas en los temazcales, descritas y concebidas como 

prácticas de mujeres.  

Este segundo capítulo continua con dos casos de prácticas homoeróticas, 

durante el siglo XVII: la detención de dos indígenas purépechas por sodomía en 

un temazcal en Valladolid, ahora Morelia, en 1601, expuesto por Zeb Tortorici, a 

partir de testimonios del Santo Oficio de la Inquisición, donde se reiteran, las 

formas de explicar el fenómeno de las disidencias sexuales, a partir del pecado 

nefando y las prácticas de mujeres; el segundo caso se trata de la quema de quince 

disidentes sexuales constatado en el Diario de sucesos notables de Gregorio 

Guijo, con fecha de 1658,  expuesto y analizado por Serge Gruzinski en 1987 en 

su  artículo “Las cenizas del deseo: homosexuales novohispanos a mediados del 

siglo XVII”. 

A este capítulo se le suma la visión política colonial del matrimonio en 

Guadalajara, proveniente de Miranda, R. (2000), a partir de su tesis de doctorado 

La vida al filo de las espadas: Familia, matrimonio, sexualidad y elección de la 

pareja en el Obispado de Guadalajara 1776, 1828, donde se comprende la 

importancia del matrimonio y la familia en la cultura tapatía del siglo XVIII y 

XIX, como estructura represora de las prácticas sexuales, no sólo a partir del  ideal 

sexual hombre/mujer, sino por medio el sistema de castas. De manera 

contradictoria, durante esta época, a pesar del rechazo al incesto por parte de la 

Iglesia, este fue avalado, con el fin para preservar la moral y las buenas 



  19 

 

   

 

costumbres que, bajo sus supuestos, podrían perderse durante el mestizaje con una 

casta de menor rango. Con esto se evidencia el peso político del matrimonio, como 

herramienta de represión social. 

La ruta semiótica de la literatura homoerótica mexicana da un salto hasta 

costumbrismo del siglo XIX, cuando los escritores ya comenzaban a tomar el tema 

de las prácticas homoeróticas, aunque fuese sólo a partir de eufemismos, que 

rarificaban o exotizaban a los disidentes, como es el caso de las Historias de 

Chucho el Ninfo de Tomás Cuellar, publicada a lo largo de 1871 y 1890, así como 

el “Ánima de Sayula” de Teófilo Pedroza del año 1871. Se verá que esta última 

obra, por ser de corte popular, se atreve a mencionar el acto homoerótico, aunque 

bajo una visión de degradación y castigo, para los hombres avariciosos. 

Dando continuidad a la ruta semiótica, se señala un choque ideológico entre 

la heteronormatividad y las disidencias sexuales, durante el aclamado Baile de los 

cuarenta y uno a principios del siglo XX. De este se originan los versos y grabados 

de Posada, así como la novela de Castrejón El baile de los 41 (1906). Aunque 

ambos textos materializan históricamente a las disidencias sexuales en México, se 

verá que en su discurso existe homofobia. 

La ruta hermenéutica cierra con el boom de la narrativa homoerótica en 

1979, antes de la literatura de Luis Martín Ulloa. Aquí sobresale la novela de Luis 

Zapata, El vampiro de la colonia Roma (1979), como la primera novela en narrar 

desde la perspectiva de un disidente sexual, como se vive y se desarrolla su 

sexualidad en el espacio heteronormado de México. 

3.- En este tercer capítulo se detallan y describen los métodos necesarios para el 

análisis crítico del discurso de la cuentística de Luis Martín Ulloa. Como se ha 

anticipado, serán cuatro métodos de investigación los incluidos en esta 



  20 

 

   

 

investigación: el método narratológico que servirá para extraer las estructuras 

cognitivas con las que el discurso es figurado por el lector como una narración; la 

hermenéutica del cuerpo de González y Paez (2003), con la que señalará un 

desplazamiento significativo del ideal sexual del cuerpo en función del ideal del 

espacio, y viceversa; finalmente, las estructuras retóricas del lenguaje, con las que 

se naturaliza en el discurso este desplazamiento significativo, entendidas a partir 

del Diccionario de retórica y poética de Helena Beristáin (2004).  

4.- Durante este capítulo se analiza cada uno de los cuentos de Luis Martín Ulloa, 

integrando como herramientas metodológicas las estructuras retóricas y 

narratológicas al método principal “La hermenéutica del cuerpo” de González y 

Páez.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  21 

 

   

 

1. Estudios sobre los espacios de las disidencias sexuales y las prácticas 

homoeróticas. 

A más de cien años de los guetos homosexuales del México de principios del siglo XX, 

el término Lugares Públicos de Interacción Sexual (LUPIS), nombra con más 

aproximación histórica, el fenómeno de los espacios creados por las disidencias sexuales 

con fines de interacción homoerótica (Bobadilla, 2021, p. 25), pero como se verá, han 

existido múltiples términos alrededor de este fenómeno, que es indispensable retomar 

para enmarcar la temática de esta investigación. 

1.1 Estudios sobre los espacios de las disidencias sexuales 

El registro más cercano al contexto de México, que testimonia y permite el análisis de las 

prácticas de las disidencias sexuales durante el siglo XX, lo conforma una grabación de 

cámara oculta de 16 mm, realizada en Mansfield, Ohio, en Estados Unidos, durante el 

año de 1962. La policía local determinó resolver un caso de sodomía, en referencia a: 

El «vicio sodomítico», que dentro de esta taxonomía figuraba como el acto más 

grave después de la bestialidad, estaba definido como <<el coito con el sexo no 

debido>> y era más condenable cuando lo cometían dos hombres, por suponer 

una ofensa directa contra el orden natural creado por Dios. (Palafox, 2015, p. 292) 

Es decir que los hombres que acudían a estos baños públicos, lo hacían para mantener 

encuentros homoeróticos. El material servía como evidencia policíaca para su detención, 

también formaría parte del sistema de entrenamiento policial durante esa época bajo el 

título The sex deviant.  

No fue sino hasta que el cineasta William E. Jones encontrara el video en los 

registros policiales, que se difundiría la grabación abiertamente a la sociedad, con un 

interés documental bajo el nombre de Tearoom (2007).  La película muestra una variedad 

de hombres: jóvenes, adultos, de edad avanzada, de apariencia oficinistas, obreros y 



  22 

 

   

 

prostitutos en actividad homoerótica, una diversidad de estratos sociales. Por otro lado, a 

pesar de su papel de difusión, el documental sólo mantiene un plano de observador de los 

hechos, sin otorgar un análisis de las formas de convivencia establecidas en los baños 

públicos, debido a que el film se presenta sin audio y sin ninguna explicación, a excepción 

de algunas primeras tomas sobre el lugar y el segmento del baño donde un oficial se 

esconde a filmar detrás de un vidrio de doble vista, con fin de dar entender cómo fue 

ocultada la cámara. 

Aunque Tearoom sea evidencia filmográfica de las prácticas de disidentes 

sexuales sucedidas durante los años sesenta en Estados Unidos de América, sólo hasta 

1970 aparecería un estudio etnográfico, haciendo referencia a los tearooms —cuartos de 

té, en español— publicado por el británico Laud Haumphrey con el título Tearoom trade: 

Impersonal sex in Public Places, donde se entiende que el término “tearoom” es aún más 

viejo que el documental de Ohio. Este término implica no solamente un espacio generado 

en los urinarios donde los hombres mantienen encuentros sexuales, sino que implica 

cualquier espacio público dominado por la disidencia sexual con fines eróticos ocultos 

(Humphrey, 1970, p. 3).  

La elaborada expresión “cuartos de té”, se trata de un eufemismo: una sustitución 

analógica, metafórica o sinonímica de una expresión vulgar por una suave (Beristáin, 

2004, p.202), ya que el significado de los mingitorios como contenedor y la orina como 

contenido, son desplazados al significado de la taza como contenedor y té como 

contenido, una expresión que encubre la decadencia en la que los disidentes sexuales son 

empujados por la heteronormatividad a experimentar su sexualidad, aludiendo a la 

sofisticación de congregarse, para disfrutar el té. 

Esto anterior no dista de lo propuesto por Juan Bobadilla en su estudio sobre 

homoerotismo en Aguascalientes “Una mirada etnográfica a un lugar de encuentro sexual 



  23 

 

   

 

del activismo gay de finales del siglo XX” (2019), quien permite clasificar el fenómeno 

homoerótico de los espacios de la disidencia sexual como LUPIS: “los baños públicos, 

vapores o saunas; los cuartos oscuros, ya sea ex profeso como tales, o como espacio 

componente de antros y bares, y las salas cinematográficas que proyectan exclusivamente 

pornografía” (p. 195). 

Una de las principales contribuciones de Haumprey es entender que, aunque el 

argot nace del uso de los baños públicos durante la primera mitad del siglo XX, las 

dinámicas son más importantes, logrando desplazar el espacio de los urinarios por 

cualquier espacio donde el motivo principal sea la obtención de sexo instantáneo, los 

cuartos de té no son sólo urinarios sino las dinámicas homoeróticas ocultas en espacios 

públicos (Humphrey, 1970, p. 21). 

Las dinámicas homoeróticas indican una transformación de los espacios 

cotidianos en extraordinarios para quienes saben interpretar los símbolos: “la magia de 

los tearooms se encuentra en la capacidad de estar ocultos a ojos vistos, en los centros 

comerciales, paradas de autobuses, bibliotecas, hoteles, YMCA o en palacios de justicia” 

(Humphrey, 1970, p. 3). Young Men´s, Christian Association refiere a la Asociación de 

Convivencia Juvenil Cristiana (YMCA) conformada por instituciones educativas, 

residencias, escuelas nocturnas, campamentos juveniles y grupos deportivos cuyo uso 

reconocido como LUPIS en el ambiente homosexual fue referenciado en la canción 

homónima de Village People, del año de 1978 (Laguarda, 2002, p.6). 

Esta trasmutación del significado y función del espacio, la explica Georg Simmel 

en su obra Estudio sobre las formas de socialización (2019) debido a que los muros, el 

piso y el techo, son reemplazables e innecesarios en cualquier orden; lo que no puede ser 

demolido, es la intención sexual, o bien el fin concreto de esta comunión humana, que 

transforma los lugares ideológicamente, en homoeróticos: “El espacio es una forma que 



  24 

 

   

 

en sí misma no produce efecto alguno. Sin duda en sus modificaciones se expresan las 

energías reales” (2019, p. 644), porque entre la interacción de los cuerpos en el espacio, 

se revelan las afinidades culturales y fisiológicas. El enfoque sociológico no sólo aclara 

el por qué un baño puede transformarse a un cuarto de té sino cómo el mismo cuarto de 

té puede mudar a otros espacios de la ciudad como baños turcos, gimnasios o parques. La 

noción de LUPIS es posible donde la oportunidad se presente. 

Los LUPIS en su naturaleza oculta son entonces una forma de llamarle a esa 

simbolización de un espacio homoerótico, que no se materializa de forma permanente en 

el espacio físico, pero depende de este para existir. Así, los cuartos de té aterrizan 

furtivamente en espacios que posibilitan el homoerotismo. Los LUPIS poseen y 

transforman al espacio cotidiano original, pero lo hacen de forma mimética, ya que es 

importante disimular el cambio, arrojando ciertos códigos a la espera de un usuario 

perteneciente a esta identidad cultural, que decodifique el erotismo del lugar. Al ser 

descubiertos por quienes amenazan moralmente su existencia, provocan un cambio de 

ubicuidad geográfica.  

Tanto baños públicos, como parques y gimnasios son usados y abandonados en 

este sentido de flujo significativo del espacio; es necesaria la migración de los disidentes, 

para preservar la práctica, con ello mantener activa una dinámica de liberación identitaria, 

a las represiones del sistema socio cultural. A pesar del carácter furtivo de los cuartos de 

té, estos no se aíslan de la cultura general de una ciudad, ni mucho menos de la identidad 

de esa ciudad, puesto que un espacio independiente como este, sigue siendo parte de un 

síntoma general llamado cultura, particularidad de un enorme espacio llamado ciudad 

(Simmel, 2019, p. 647). 

Aunque los espacios homoeróticos de la disidencias sexuales comenzaron 

históricamente a ser estudiados en latitudes distintas a las de México, en la actualidad las 



  25 

 

   

 

investigaciones sobre los espacios y la cultura de las disidencias sexogenéricas en este 

país, ya existen, como es el caso de León Guillermo Gutiérrez con su artículo “La ciudad 

y el cuerpo en la novela mexicana de temática homosexual”, en donde se relaciona el 

discurso de la narrativa gay de finales del siglo XX al espacio de la Ciudad de México, 

ya que: “La ciudad de México es otra ciudad para el homosexual que busca lugares para 

sus encuentros” (2009, p.  279), lo reafirma la idea de que los espacios públicos pueden 

resignificarse a partir de las dinámicas homoeróticas.  

Como ya se ha mencionado también existen estudios etnográficos a espacios 

relativos a la zona occidente del país como el de Juan Bobadilla, sobre un sauna spa de la 

ciudad de Aguascalientes. En dicho estudio se revelan redes sociales, es decir, 

homosociabilidad, más allá del anonimato  (2021, p. 199). Aquí se retoma el término de 

LUPIS, por su mayor apego al contexto de esta investigación, pero sin desvincularlo al 

del término de cuarto de té, u a otros anglicismos hoy en día plenamente conceptualizados 

como el dogging y el cruising, que su significado se relaciona a las dinámicas, que sirven 

de excusa a los disidentes, para encubrir ante la heteronormatividad, el ligue homoerótico. 

Mientras que el dogging refiere al paseo del perro como excusa, el cruising 

corresponde al paseo en auto: “Pero en la vida cotidiana muchas personas piensan, 

fantasean, y algunas llevan a cabo un tipo de práctica erótica que consiste en tener 

relaciones sexuales en lugares públicos, generalmente de forma anónima y sin ataduras” 

(Reyes, 2018, p. 50). En la actualidad estos términos hacen énfasis no sólo con en la 

estrategia con la que los disidentes ocultan sus intenciones homoeróticas, sino con la que 

la sociedad heteronormada en general, práctica furtivamente su sexualidad en espacios 

públicos. 

1.2. El cuerpo disidente en los medios periodísticos 



  26 

 

   

 

Al tratar la difusión masiva de las prácticas disidentes sexogenéricas, en la narrativa de 

los medios periodísticos del México del siglo XX, el primer suceso del que se tiene 

registro es el “Baile de los cuarenta y uno”. Como Monsiváis lo narra: “A las tres de la 

mañana del domingo 18 de noviembre de 1901, en la céntrica calle de la Paz (hoy calle 

Ezequiel Montes) la policía interrumpe una reunión de homosexuales, algunos de ellos 

vestidos de mujer” (2001, párr. 1). A pesar de que la redada a dicho baile, así como el 

castigo a los disidentes se dio fuera de la legalidad, el interés periodístico fue el de 

explotar el escarnio moral:  

Las crónicas de los primeros días insisten: son 42 los detenidos. Luego, quedan 

41, así nomás, y eso aviva el rumor que será leyenda [sic] que será “verdad 

histórica: el prófugo, que paga a precio de oro su libertad y al que se le permite 

huir por las azoteas, es don Ignacio de la Torre, casado con la hija de Porfirio 

Díaz”. (2001. Monsiváis, párr. 2) 

La premura con la que los medios periodísticos difundieron y corrigieron la información, 

logró una narrativa, más que objetiva y periodística, alrededor de todo el hecho, mítica: 

“La escena, inventada con brío en cada recuento periodístico, es sucesiva o 

simultáneamente patética apocalíptica, al gusto de una época que, a través del escándalo 

se acerca deleitosamente a sus prohibiciones” (2001, Monsiváis, párr. 1). 

La identidad sexual de cada disidente fue generalizada a partir de términos como 

“maricones” “travestidos” y “sodomitas”. Los periódicos, se encargaban de que la 

información más abyecta a la moral y las buenas costumbres fuese la que se difundiese, 

Monsiváis reconoce esta tendencia al rescatar información del caso, ya que, al parecer, 

algunos de los asistentes fueron atraídos al baile, como a uno de tantos bailes:  

Pues que en las primeras horas de la noche del domingo se repartieron en varias 

cantinas unas tarjetas firmadas por una señora Vinchi en las que se invitaba a un 



  27 

 

   

 

baile en la casa citada esa misma noche. El redactor de El Popular sabía 

seguramente que ningún lector le creería, pero la estrategia del ocultamiento sólo 

tiene un propósito: que el costo entero de la Redada lo paguen los travestis.  

(Monsiváis, 2001, párr. 5)    

En este sentido, para la sociedad de finales del porfiriato, lo más abyecto del caso supuso 

ser la incongruencia significativa con la que sus propias nociones de lo femenino, fueron 

impuestas sobre sus propias nociones de un cuerpo masculino, una deformación de la 

moral y las buenas costumbres que los constituía como maricones:  

Este es el repertorio imaginado o extraído de las noticias policiales (no 

publicadas): Faldas, perfumes caros, pelucas con rizos, en una recámara una cama 

adornada donde hay un niño de mercería, la rifa de un joven agraciado (Bigotitos 

Rizados), caderas y pechos postizos, aretes, choclos bordados, maquillajes de 

blanco o de colores estridentes, zapatos bajos con medias bordadas, abanicos, 

trajes de seda cortos, ajustados al cuerpo con corsé. (Monsiváis, 2001, párr. 1) 

Así, desde una visión de rechazo a lo femenino en cuerpos concebidos como masculinos, 

se difunde en los medios periodísticos un discurso de homofobia : “aquella actitud que 

opera en varios niveles: personal (sistema de creencias o prejuicio, según el cual los 

homosexuales son conceptuados como psicológicamente perturbados e inferiores a los 

heterosexuales)” (Cornejo, 2012, p.86), tal como de misoginia: “El término misoginia 

está formado por la raíz griega “miseo”, que significa odiar, y “gyne” cuya traducción 

sería mujer, y se refiere al odio, rechazo, aversión y desprecio de los hombres hacia las 

mujeres y, en general, hacia todo lo relacionado con lo femenino. Ese odio (sentimiento) 

ha tenido frecuentemente una continuidad en opiniones o creencias negativas sobre la 

mujer y lo femenino y en conductas negativas hacia ellas” (Bosch y Ferrer, 2000, p.14). 



  28 

 

   

 

La aparición de la revista Alarma a mediados de los años sesenta, vino a reforzar 

este fenómeno de linchamiento público en los medios periodísticos, a partir de sus notas 

que daban seguimiento a redadas policiacas, donde los disidentes eran referidos en tono 

de burla como “mujercitos”, denostándolos además con subtítulos como: “¿Qué pasa? 

¿ya nadie quiere ser hombre? más, Festines secretos de invertidos” (Alarma, 1970, p. 1), 

esta clase de publicaciones llegaron hasta finales del siglo XX, lo que hoy en día permite 

testimoniar parte de la vida de las disidencias sexuales en México, a lo largo de esa época.  

A pesar de la homofobia, la misoginia y el amarillismo fotográfico, las 

publicaciones de Alarma poseen múltiples significados pertinentes para los estudios de 

género. El morbo y la exhibición de esa época potenció una involuntaria preservación 

histórica, de lo que ahora puede comprenderse bajo el término de orgullo contestatario de 

las disidencias sexogenéricas, esto de acuerdo a los análisis estéticos de Susana Vargas 

sobre el lenguaje corporal de los detenidos en redadas policiales, quienes sostuvieron su 

identidad disidente: “otorgan a sí mismos una identidad no de lo que son sino en lo que 

quizá deseen convertirse” (2014, p. 554), los “mujercitos” propician una conversación 

desafiante con el lector, adoptan patrones considerados de género femenino para la época, 

mismos que el lector heteronormado no acepta por ser una trasgresión a las convenciones. 

La identidad de los disidentes sexuales, es decir, su identidad sexual, expresada 

mediante las dinámicas del cuerpo en el espacio, resulta un discurso opositor al discurso 

dominante, un discurso conformado no sólo de expresiones verbales sino también de 

aquellas en las que el cuerpo significa. Esta estrecha relación entre el lenguaje, las 

prácticas del cuerpo, la subjetividad identitaria, y la política sexual dominante puede 

comprenderse bajo los términos semióticos de Julia Kristeva de sujeto en proceso, y 

sujeto unario, donde el psicoanálisis juega parte fundamental. 



  29 

 

   

 

Por un lado el sujeto unario se trata de un modelo de orden y sentido arbitrario, 

como el mismo lenguaje es, como el mismo psicoanálisis es,  en todo sentido un sistema 

significativo dominante en común, que nos sujeta; mientras que el sujeto en proceso se 

trata del individuo que repudia al sujeto unario,  en conflicto por satisfacer sus propias 

pulsiones corporales que le dan sentido subjetivo a su realidad, fijaciones originarias de 

un estado prelingüístico, es decir, semiótico, donde el significado se encuentra en 

constante movimiento, adaptándose a la experiencia del cuerpo en el espacio, evitando la 

sedimentación lingüística, algo que caracteriza al lenguaje y pensamiento poético:  

Todo sujeto, por cuanto es sujeto de una sociedad, supone esta instancia unaria 

escindida que Freud fue el primero, en enunciar con la tópica Inconsciente/ 

Consciente, es lo que el sicoanálisis nos dice llamando la atención hacia lo que 

constituye el sujeto, es decir la represión originaria. Si esta represión originaria 

instituye el sujeto al mismo tiempo que instituye la función simbólica; instituye 

también la distinción significante/significado en la cual Lacan ve la determinación 

de “toda censura de orden social. El sujeto unario es el sujeto que se instituye por 

esta censura de orden social.” (1972, p.1).  

Entonces, Kristeva desde una perspectiva psicoanalítica y posestructural, entiende que el 

lenguaje así como otras formas significativas de dominio ideológico, son la base de la 

represión y sujeción del cuerpo, aquí el sujeto en proceso entra en juego como liberador 

de estas pulsiones. 

El sujeto en proceso puede entenderse como un estado cognitivo, en el que el 

individuo padece de repudio a la represión del sujeto unario, por lo que el dominio del 

lenguaje y sus formas rígidas de significar es cedido a un estadio cognitivo preverbal,  

donde las pulsiones particulares del cuerpo forman parte de este proceso significativo: 



  30 

 

   

 

El proceso funciona a partir, de la reiteración de la ruptura, de la separación; que 

es una multiplicidad de re-pudios [re-jets] que aseguran la renovación al infinito 

de su funcionamiento. El repudio repudia la discordancia significante-significado 

y hasta el aislamiento del sujeto como sujeto significante, pero además, todos los 

tabiques con los cuales este sujeto se abriga para constituirse. (Kristeva,1979, 22) 

El sujeto en proceso contradice las normas o bien la tradición, a cambio de una duda 

racional planteada desde su subjetividad.  

Esta lucha de identidad basada en una fricción entre el sujeto unario con sus 

imposiciones y el sujeto en proceso con sus dudas, se logra primero a través de un repudio 

al ambiente. Somos según Kristeva desde una concepción, lingüística, freudiana y 

marxista: “un cuerpo capturado en la red de la naturaleza y la sociedad” (Kristeva, 1972 

p. 36).  Así la excreción y separación de lo ajeno conforman parte del sujeto en proceso 

que busca expulsar generalidades, de lo que una sociedad considera “ser humano”.  

En su Manifiesto del ciborg Donna Haraway concibe al ciborg como aquel que 

elude la unidad original, quien está desprovisto de toda identidad humana para 

manifestarse sin familia y sin origen (1984, p. 4). El ciborg no espera un arreglo que le 

permita ser como la humanidad conviene, sino sólo es individual. Esta teoría del ciborg 

es el extremo más opuesto de la búsqueda de la individualidad, una disolución total de la 

humanidad a través de la separación de toda jerarquía social, que implicaría también la 

disolución de espacios culturales comunes. Es lo que claramente en México no se vivía 

ni se concebía en la experiencia sexual disidente, aunque la fantasía de destruir el sujeto 

unario está presente durante el acto homoerótico, al final de la experiencia, se reorganizan 

una vez más estas convenciones heteronormativas, para colocarlas en su lugar tradicional, 

para aparentar que todo continúa igual, devolviéndole poder al sujeto unario.  



  31 

 

   

 

Esta propuesta de investigación afirma que los espacios de las disidencias 

sexuales, sobre todo los LUPIS, siguen presentando esta necesidad de permanecer ocultos 

y aparentar destruir toda convención social, como parte del juego homoerótico,  ya que al 

final, el sujeto en proceso recae en el sujeto unario. Los cuartos de té se encuentran ahí 

como desafío de las convenciones establecidas, son una clase de espacio en proceso que 

contradice a una clase de espacio unario. Visto desde este punto en que las teorías de 

Kristeva ensamblan con las sociológicas de Simmel, los LUPIS de la disidencia sexual 

representan una esfera cultural que no tiene cabida y libertad en la convención social, por 

lo que su existencia y resistencia se da a través del cruce a lo prohibido y su retorno a la 

convención, de un aparecer y desaparecer, en función del anonimato.  

El comportamiento humano en la contemporaneidad es imprescindible para este 

estudio del espacio, por lo que propuestas antropológicas como las de Marc Auge sobre 

Los no lugares (1992) sobresalen para dar mayor sustento a esta investigación de los 

espacios de las disidencias sexuales. En su estudio antropológico, Auge supone la 

separación de dos clases de lugar: antropológico y no lugar (1992, p. 58). Aquí se afirma 

que los LUPIS son lugares antropológicos, lugares de sentido simbólico y cultural para 

quienes los habitan, esta afirmación implica la necesidad de los estudios etnográficos, que 

brinden el sentido que le dan los recurrentes, como se abordará más adelante al ahondar 

en el erotismo. 

Los no lugares suponen espacios de tránsito individual, donde existe un extremo 

desvinculante con la humanidad, más apegados a satisfacer el respeto a convenciones 

sociales (Auge, 1998, p. 98).  Para Auge, la función transitoria de estos lugares, desprende 

de un sentido antropológico al espacio, la persona está ahí con su individualidad, sin algún 

intercambio cultural, pasa por el espacio por alguna necesidad rutinaria y lo abandona. 

Hay una aparente pérdida de sentido al habitarlos, algo que concuerda con las ideas de 



  32 

 

   

 

Lars Svendsen sobre el tedio “El tedio presupone subjetividad o, lo que es lo mismo, 

conciencia de uno mismo […] el tedio resulta inhumano, dado que priva la vida humana 

de sentido o es, cuando menos, expresión de la ausencia de dicho sentido” (2006, p.40). 

 Para Svendsen la pérdida del sentido se debe a la suplantación del individualismo 

con la figura de un Dios omnipotente, nuestra individualidad no llena el espacio de sentido 

existencial, que antes ocupó la noción teológica de la creación. (Svendsen, 2006). Cuando 

habitamos no lugares, convivimos en el colectivo sin pertenecer al mismo. En una parada 

de autobús no nos congregamos para identificarnos como sujeto unario, sólo existe la 

necesidad rutinaria de trasladarnos.  

A pesar de que los LUPIS surgen en no lugares como el baño, o una banca de 

plaza, esta investigación descarta la idea de que los LUPIS sean no lugares, más bien, se 

defiende la idea de que estos transgreden la función de un no lugar, en su proceso de 

significación homoerótica, volviéndolo momentáneamente en un espacio antropológico, 

un espacio en proceso significativo que rechaza el espacio unario. Los LUPIS son lugares 

antropológicos que surgen en no lugares, sólo por su conveniente interacción anónima, 

esa posibilidad de experimentar la disidencia sexogenérica y volver a la 

heteronormatividad. La práctica homoerótica en los LUPIS es simbólica, nómada y 

opuesta a la deshumanización del tedio que caracteriza a los no lugares. Este mecanismo 

de ocultamiento de los LUPIS semeja a la clandestinidad de la prostitución, relación que 

en el próximo apartado sobre el marco histórico del homoerotismo en la narrativa 

mexicana se volverá evidente bajo la noción de un espacio políticamente cargado de 

desigualdades, la “zona roja” de la ciudad, Leticia Sabsay en su texto Fronteras sexuales 

(2011) afirma sobre el espacio y fronteras de la prostitución lo siguiente: 

En este sentido, podría pensarse que el establecimiento de las fronteras que 

promulga esta legislación (u otras formas de regulación informal del trabajo sexual 



  33 

 

   

 

mediante las cuales se genera de facto, zonas catalogadas como “rojas”) estaría 

simplemente dando expresión a una frontera imaginaria. Sin embargo, lo que 

deberíamos plantearnos es si no es más bien el caso de que lo que 

performativamente hacen estas fronteras es producir, mediante una articulación 

espacial, ese mismo imaginario sicosexual. A través de estas fronteras se 

especializa la distribución diferencial de la legitimidad de la diversidad sexual, 

pero al mismo tiempo se sexualiza diferencialmente la trama urbana y su 

imaginario espacial. (p. 72) 

Ello aclara por qué los espacios culturales que la sociedad desprecia no pueden tener una 

ubicación real, existen y son ubicados, pero se desvanecen como los oasis en el desierto. 

Los LUPIS se dispersan en donde encuentran posibilidad momentánea de ser realizados. 

Aunque los LUPIS se mantienen en un margen muy amplio entre la visibilidad y 

la invisibilidad, la norma en los medios no fue la de ignorar su existencia sino la de lucrar 

con su exhibición pública. Cuando Alarma decidió popularizar la imagen de los distintos 

travestis atrapados durante las redadas en fiestas o en pleno acto de prostitución, exhibió 

el mundo oculto de las disidencias y lo confrontó con la norma sexual. Alarma en su 

desaprobación, fijó de alguna manera involuntaria un parámetro histórico en México 

sobre el orgullo y aceptación, gracias a quienes posaron para las fotografías. No había, ni 

hubo forma de escapar a las cámaras, pero hubo manera de confrontarlas, posando como 

mujeres ideales, como alguna actriz famosa de la época del cine de oro, o como alguna 

mujer de la alta sociedad (Vargas, 2014, p. 554),  exponiendo su identidad sexual al 

escarnio moral de la sociedad. Lo que Monsiváis entiende al respecto de los 

señalamientos, es que estos dicen más de la sociedad que señala que de quienes son 

señalados “el ambiente lo distinguen las técnicas de reconvención del insulto” (2010, p. 



  34 

 

   

 

148), por lo que descarar el ambiente, o bien, expresar el orgullo contestatario, fue la 

mejor arma para los disidentes. 

Esta lucha de poder y regularización de los sexos, Judith Butler ahonda en ella en 

su estudio de género Cuerpos que importan. La sociedad según Butler, en un imperativo 

heterosexual, empodera el discurso que norma los sexos, señalando las oposiciones que 

sirven de contra modelo, el repudio a todo lo que no cumpla con el estándar (2002, p.19), 

lo que implica, que exhibir a los travestis en la revista Alarma, era un ejercicio 

indispensable para imponer los mecanismos ideológicos de poder, o bien la manera en 

que el sujeto unario ejerce repudio al sujeto en proceso. El repudio con el que el sujeto 

unario excreta al sujeto en proceso forma parte de los mecanismos de dominio ideológico 

de contención sexual. Como se mostrará a lo largo de esta investigación, este mecanismo 

de contención sexual, revela la fragilidad con la que un cuerpo con prácticas disidentes, 

amenazar su balance, aquí recae el acto moralizante de denunciar lo que no se debe de 

hacer, y relegarlo a una zona roja de prohibición, para poder señalar la zona cultural que 

no se debe habitar, de despreciar específicos espacios culturales. Judith Butler refiere a 

esto anterior bajo el término de "zonas invisibles" (2002, p. 20), que deben permanecer 

así: ocultas, pero presentes.  

En el caso de Alarma se comprueba que el papel mediático de la revista no sólo 

comunica eventos de redadas policiacas; también comunica la forma de pensar de una 

sociedad, otorgando ejemplos de repudio, o el contra ejemplo de lo heterosexual, en una 

paradoja de “información”, desinforma la totalidad del fenómeno con la intención de 

mantener el equilibrio normado. Gracias al seguimiento que se le dio por parte de la 

revista se sabe que los LUPIS permanecieron activos en todos lados de la república hasta 

finales del siglo XX.  



  35 

 

   

 

Es una constante a lo largo de toda esta recapitulación teórica: 1.- la presencia de 

una  imposición de género, o bien la condicionante de género, el binomio heterosexual 

hombre/mujer a la que todos se sujetan, llamado aquí sujeto unario; 2.- el sujeto en 

proceso, emplea los LUPIS como punto libertador de su disidencia sexual, aunque jamás 

pretende confrontar al sujeto unario con ello, sino escapar momentáneamente a la 

regularidad normativa de los cuerpos, liberar su represión y volver a ella, valiéndose del 

anonimato; 3.- existe el estado de castigo y prohibición ideológica para los recurrentes a 

los LUPIS; 4.- Las actividades sexuales homoeróticas son el interés principal de habitar 

los LUPIS, aunque de estos pueda desprenderse la homosociabilidad como un segundo 

plano de riesgo, ya que su puesta en práctica, depende de una pérdida gradual del 

anonimato. 

1.3. Antecedentes de las prácticas homoeróticas 

Para fijar las particularidades del homoerotismo en los LUPIS, hace falta vincularlo y 

contrastarlo con algunas nociones del erotismo en la cultura occidental. Como bien lo 

explican Iveth Barrantes y Antonio Araya, el erotismo tiene una fundación mitológica 

expuesta en la literatura clásica: 

Según este mito, Psique era una joven bellísima, hija de un rey. Su amante divino, 

le había aconsejado que no le mirara, pero ella, influenciada por sus hermanas, 

desacató el mandato y, al momento que intentó verlo, Eros desapareció 

inmediatamente. En medio de la desesperación, Psique buscó a Eros por todas 

partes y momentos, siendo que, cuando lo encontró, después de largas y 

tormentosas experiencias, se unieron para siempre y el producto fue una hija, 

llamada Felicidad o Delectación. (2002, p.76) 

Como se entiende, para los clásicos existía un vínculo estrecho entre el amor y el 

erotismo: “la esencia del erotismo platónico y mitológico: el amor es un acto solitario, si 



  36 

 

   

 

se quiere solipsista, íntimo, en donde el otro es un medio para mi felicidad” (Araya y 

Barrantes, 2002, p.77). 

Desde una práctica antropológica, Bataille por su parte discriminaría el acto 

sexual del erotismo, por ser este último, una expresión cultural del primero: “La actividad 

sexual de los hombres no es necesariamente erótica. Lo es cada vez que no es 

rudimentaria, cada vez que no es simplemente animal” (1997, p. 33). Así mismo referiría 

a la prohibición y la angustia como motivos del erotismo, sin recurrir al ideal del amor: 

“La experiencia interior del erotismo requiere de quien la realiza una sensibilidad no 

menor a la angustia que funda lo prohibido, que al deseo que lleva infringir la 

prohibición” (1997, p. 43). 

Aunque Bataille sí llegó a tratar el amor en función del erotismo, veía en el mismo 

un mecanismo disruptivo del deseo pasional, una clase de antítesis de los mecanismos del 

deseo, ya que: “consiste en contraponer unas ideas a otras” (Beristáin, 2004, p. 55), aquí 

se contraponen los mecanismos del deseo: del erotismo como deseo individual puesto en 

práctica sobre cualquier sujeto que cumpla los parámetros, al amor como deseo de un 

individuo, y no cualquier sujeto que concuerde con la pasión individual: “el amor por el 

compañero sexual […] cambia la sensualidad en ternura, y la ternura atenúa la violencia” 

(1997, p. 247).  

La noción más cercana de erotismo al respecto de los LUPIS, es la de Bataille, al 

existir en estos, no sólo actos de deseo y satisfacción biológica, sino una imposición de 

normas que deberán ser trasgredidas para lograr el acto sexual, el traspaso de lo prohibido 

y su retorno arman el juego erótico.  Este juego de tensiones es tan conflictivo que Bataille 

lo equipara con la angustia (1997, p. 247). 

El anonimato en los LUPIS, sustenta este hecho de que el erotismo circunda 

actividades prohibidas, al menos para la noción de los asistentes, ya sea por cuestiones 



  37 

 

   

 

morales o religiosas. En el estudio de Haumphery la mayoría de los asistentes a los cuartos 

de té tocan la categoría “reina de closet”, aquellos que no quieren ser identificados como 

tales, pero conviven en los tearoom activamente: 

Los llamados reinas de closet [...] son los más atraídos a los encuentros de los 

cuartos de té [...] por múltiples razones, ellos no quieren ser vistos con quienes 

puedan ser identificados como tales o involucrarse con ellos en una base 

<<social>>. (2017, p. 33)  

Este sector de disidentes sexuales prefiere ser identificado como heterosexuales; son los 

que más forman el colectivo de estos lugares, su heteronormatividad no les permite la 

homosociabilidad en otro espacio distinto a un LUPIS.  

De acuerdo con el estudio de Haumphrey más del 54 por ciento de los 

entrevistados, participantes de los cuartos de té a los cuales el investigador acudió, eran 

o fueron casados, manteniendo un matrimonio a primera vista, estable (2017, p. 35). 

Además, quizá fuesen participantes de los boy scouts y muy buenos feligreses en su 

entorno público, por lo que procuraban ante todo que su familia no se enterase de sus 

actividades en los cuartos de té. Estos sujetos tenían un interés por ser vistos como padres 

ejemplares. Esta identidad que cumple con las normas de género aceptado, escala en una 

pirámide de porcentajes: mientras que el 38 % de los participantes proclamaba ser de la 

categoría hombres heterosexuales, el 24% manifestaba cierto grado de bisexualidad, otro 

24 eran solteros que ocultaban su homosexualidad y un 14 eran identificados como 

homosexuales evidentes (2017, p. 39-48), lo que indica que el 86% de los entrevistados 

tenían una doble vida. La base que sustenta la pirámide es formada por sujetos apegados 

a las normas morales, que cometen el delito del desapego a escondidas y regresan a su 

cotidianidad deseando no mezclar este estilo de vida con su día a día: “lo que uno hace 

con su cuerpo es muy distinto de lo que uno hace con su vida” (Monsiváis, 2010, p. 160). 



  38 

 

   

 

El riesgo que representa ser señalados como homosexuales, o bien fallar en su 

imagen de heterosexual, es un indicador de la tensión con la que los recurrentes acuden a 

los cuartos de té, así como del nivel proporcional de deseo que los orilla a correr el riesgo, 

es la angustia a la que Bataille refiere, con la que el sujeto erotizado busca satisfacer una 

necesidad interior a pesar de la prohibición, es decir un sujeto en proceso: “En principio 

la actitud del hombre es de rechazo. El hombre se sublevó para no seguir más el 

movimiento que le impulsaba; pero de ese modo no pudo hacer otra cosa que precipitarlo 

hasta una velocidad vertiginosa” (1997, p. 65). Bataille refiere a la prohibición como un 

potencializador del deseo, a final de cuentas la prohibición contiene el acto hasta la 

tensión máxima.  

La doble vida que los entrevistados por Haumphrey llevaban los mantenía atados 

a recurrir a los cuartos de té a pesar de los arrestos y persecuciones policiales que 

sucedían. Este sector de reinas de closet teme la vida disidente y ser identificado como 

tal, acude a ella por una pulsión sexual y erótica, para después del acto seguir el orden 

heteronormado y reubicar al imaginario homoerótico en el tabú: “lo más arduo de aceptar 

es la transformación de la experiencia” (Monsiváis, 2010, p. 160). 

Debido a lo furtivo de los LUPIS, los códigos entre los disidentes eran 

indispensables para asegurar la intensión homoerótica entre sus visitantes, a fin de eludir 

la heteronormatividad y sus castigos, algo de lo que Haumphrey reflexiona: 

En algunos, uno debía esperar por meses antes de observar un acto desviado 

(a menos que masturbarse sea considerado desviado). En otros la cantidad 

se acercaba a dimensiones orgiásticas. Un verano por la tarde, en un instante, 

fui testigo de 20 actos de felación en el transcurso de una hora [...] 

ocacionalmente información sobre más lugares activos llegó de informantes 

fuentes inesperadas [...] sin embargo después de inspeccionar un par de 



  39 

 

   

 

docenas de cuartos de este tipo, pude identificar los cuartos de té más 

populares al observar ciertas pruebas físicas. (2017, p. 30-31)  

La dificultad de Haumphrey para lograr su estudio es la de penetrar en el círculo de 

confianza de los practicantes, sin recurrir a la práctica. Pero Haumphrey, gracias a un 

informante supo de un lugar ideal para analizar la actividad homoerótica, el informante 

resultó ser un policía, quien al verlo permanecer mucho tiempo al interior del baño, 

supuso algo en su lenguaje corporal que le dio la confianza para recomendarle otro sitio 

más activo. Tiempo después Humphrey sería capaz de reconocer la presencia de actividad 

clandestina a través de estos mismos códigos (Haumphrey, 2017, p.33).  

El entrenamiento policial consistía, como se sabe por el documental Tearoom, en 

observar las actividades de los hombres, ser partícipes visuales, lo cual los unía con el 

entorno cultural, al menos en la observación científica que fácilmente puede ser llevado 

a un estado de voyeur. El lenguaje de los cuartos de té es fundamentalmente visual, por 

lo que el voyeur resalta como método de comprensión: “A lo largo de la mayor parte de 

los encuentros homosexuales en baños públicos, nada es hablado” (Haumphrey, 2017, p. 

33); existen signos corporales con los cuales se establece comunicación para realizar el 

encuentro, el tiempo es fundamental tanto para comprender como para comunicar cuando 

no hay palabras de por medio. Este discurso generado en los lugares clandestinos es en 

sustancia homoerótico, su transmisión se da a través de la experiencia del lugar, como los 

policías que adoptaron el código a través de la observación. 

Carolina Sanabria en su ensayo “La mirada voyeur, construcción y 

fenomenología” toca los puntos que unen la mirada, el tabú, y el deseo hablando por 

supuesto del voyeur: 

A partir de esta problematización entre la mirada y la representación del cuerpo 

en la cultura se formaliza un tabú donde se inscriben una serie de formas de 



  40 

 

   

 

estigmatización de la mirada, que se han distinguido en categorías como el 

narcisismo, la representación pornográfica y la visualización del cadáver. (2008, 

p.164) 

Lo que Sanabria indica es que el tabú es fundamental para que la mirada convencional 

cruce el límite cultural hacia lo clandestino: lo que no se debe de ver. Sanabria además 

correlaciona la mirada hacia lo prohibido con el cadáver y el narcisismo, cuestión 

evidente en los estudios de Bataille: “las prohibiciones que me parecen fundamentales se 

refieren a dos campos cuya posición es radical, la muerte y la reproducción” (Bataille, 

1997, p. 59). La muerte se vuelve el tabú fundamental de nuestra sociedad 

contemporánea, así como la reproducción, lo que instaura un cruce de simbolismos en 

ambas, el estado de náusea y curiosidad hacia lo prohibido se conecta en estas dos 

fundamentales funciones biológicas, morir y el acto reproductivo. La mirada del ligue 

circunda en un tabú por el cruce a las formas no heteronormadas de la sexualidad y es la 

misma que se aplica en los cuartos de té para mirar donde no se debe, cuando no se debe, 

a quien no se debe. 

1.4. El decolonialismo queer 

Para concluir este apartado, es necesario aclarar las distintas nociones sobre el término 

queer que se han dado desde finales del siglo XX hasta la actualidad, puesto que, en el 

siguiente apartado de la investigación, serán la contra parte de los ideales colonialistas 

europeos. 

La palabra queer desde su origen popular como lo mencionan Fonseca y Quintero 

tiene el fin de desprestigio y rechazo: “designando la falta de decoro y la anormalidad de 

las orientaciones lesbianas y homosexuales” (2009, p. 45). Por ello, antes de los años 

noventa, ser llamado queer era con plena intención ofensiva. Ya para 1990, Queer Nation, 

asociación estadounidense dedicada al apoyo de homosexuales, publica y distribuye un 



  41 

 

   

 

panfleto manifiesto de queers para queers en donde se supone orgullo en la palabra que 

pretendía la humillación: 

Ser queer no es acerca de tener derecho a la privacidad; es acerca de la libertad de 

ser público, simplemente el poder ser quienes somos. Eso significa que cada día 

luchamos contra la opresión; homofobia, racismo, misoginia, el fanatismo de los 

religiosos hipócritas y nuestro propio odio (hemos tenido que pensar 

detenidamente en no odiarnos a nosotros). (1990, párr. 2)  

Lo queer entonces nace en un hostigamiento heterosexual que no comprende lo que ve, 

José Joaquín Blanco ya hablaba de este detalle en “Ojos que da pánico soñar” al afirmar 

que entre la mirada del homosexual que liga en la calle y la del machista hay una dinámica 

de sometimiento que no deriva propiamente del homosexual sino de cómo el machismo 

lo interpreta: “sesgadas, fijas, lujuriosas, sentimentales, socarronas, rehuyentes, ansiosas, 

rebeldes, serviles, irónicas, etcétera. Estos adjetivos no hablan de los ojos de los 

homosexuales en sí sino de cómo la sociedad establecida nos mira” (1979, párr. 1).  

Para conceptualizar a fondo lo queer es necesaria la visión de la norma, que fija 

parámetros desfavorecedores, así como la aceptación y orgullo de los grupos 

desfavorecidos que luchan, replicando lo que la norma rechaza: “Nadie nos dará lo que 

merecemos. Los derechos no son dados sino tomados” (Queer Nation, 1990, párr. 1). Esta 

afirmación de orgullo hacia la palabra queer, en oposición a la norma heterosexual no 

tardaría en llegar al vocabulario de los sociólogos y sexólogos. Es el caso de Michael 

Warner, que, al ser editor de una compilación de artículos de estudios de género en 1993, 

la emplearía para dar título a la publicación Fear of a Queer Planet, integrando la noción 

de lo queer a los estudios de política sexual del siglo XX: 

¿Qué quiere la gente queer? […] en su mayor parte, los estudios sociales y 

políticos tradicionalistas de izquierda no han estado dispuestos a responder esta 



  42 

 

   

 

pregunta. Han postulado y naturalizado una sociedad heterosexual. Para los 

teóricos sociales de izquierda, este libro sugiere cómo la experiencia y la política 

queer pueden tomarse como puntos de partida en lugar de notas a pie de página. 

(1993, p. 7) 

Para Warner, así como para los activistas de Queer Nation, el término queer no englobaba 

el acto sexual de las disidencias sexuales, sino la experiencia y sentido de realidad que 

las mismas experimentan ante la heteronormatividad.  

Monsiváis logró una traducción cultural de la experiencia heteronormada en 

México, abordando el machismo revolucionario: “Lo más semejante al uso de la 

expresión inglesa queer, a la vez <<extraño>> y gay, es el vocablo rarito” (Monsiváis, 

2010, p.50). A ojos de la norma machista, los disidentes son raritos en su comportamiento 

y vestimenta, el disidente es insultado por ello con palabras como “maricón” y 

“machorra” pero la apropiación del insulto con orgullo es una respuesta al entorno hostil: 

“lo que fue provocación es hoy un ejercicio de los derechos, lo que fue <<vulgaridad 

indecible>> reaparece como valioso testimonio del cambio de costumbres” (Monsiváis, 

2010, p.75). Visto a través de los ojos heteronormados  y nombrado por los mismos, los 

“jotos”, las “vestidas” entre tantos insultos conferidos, no son sino el reflejo de un poder 

machista que norma los comportamientos sexuales: “la persecución regocijada de lo 

diferente” (Monsiváis, 2010, p. 57). En resumidas cuentas, toda noción de lo queer deriva 

en principio de la visión heterosexual que no comprende lo distinto a su imposición y por 

ello no puede ser más que subversiva. La continuidad de lo queer se dio a partir de las 

disidencias sexuales que replicaron el insulto en orgullo. 

Actualmente los estudios queer en Latinoamérica reconstruyen la visión del 

pasado al respecto de las disidencias sexuales. Vuelven a la interpretación de textos viejos 

para ahondar más sobre la noción de colonialismo, visto ahora a partir de lo queer, como 



  43 

 

   

 

lo explica Héctor Domínguez Ruvalcaba en su introducción a la compilación de género 

Latinoamérica Queer: 

Esas prácticas corporales “desviadas” estaban allí, avant la lettre, antes de que la 

teoría queer llegara a la academia. El discurso académico queer, así como los 

movimientos políticos y artísticos, construyeron un corpus de representaciones, 

acciones y metodologías para iluminar aspectos oscuros y negados de la historia 

cultural, una reescritura de la historia que tiende a ir más allá del mero ejercicio 

académico. (Domínguez, 2016, p. 8) 

Los estudios queer en alguno de sus sentidos pretenden evidenciar el acoso y dominio 

sexual de la Colonia a los cuerpos latinoamericanos: “Cuirizar es un proceso de 

resignificación de las concepciones y normas que controlan el cuerpo en la cultura 

latinoamericana” (Domínguez, 2016, p.8). De alguna manera se pretende con ello la 

descolonización a futuro, ya que: “tiene el efecto de revelar una variedad de formas de 

desidentificación establecidas como los hilos invisibles del colonialismo sexual” 

(Domínguez, 2016, p. 12). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  44 

 

   

 

2. El discurso homoerótico en la cultura y narrativa mexicana 

A lo largo de este capítulo se retoma la aproximación semiótica de Galván y Torres 

(2025), a la narrativa homoerótica mexicana, de la cual se desprenden cinco fases de la 

evolución del discurso homoerótico, bajo las tensiones ideológicas de la 

heteronormatividad, en un periodo que comprende desde los inicios de la Colonia hasta 

finales del siglo XX, cuando se suscitó el boom de la narrativa gay. Este proceso de cinco 

fases puede consultarse a partir de la Figura 1 hasta la Figura 5 anexadas al final de este 

documento y que durante el desarrollo de este apartado se explicarán más a detalle.  

Estas cinco fases políticas y culturales son figuradas mediante el concepto de 

semiósfera de Iuri Lotman (1996), quien la describe como un espacio abstracto donde los 

múltiples significados de la cultura encuentran sentido entre sí mismos, nunca fuera de 

esta red significativa: “Estamos tratando con una determinada esfera que posee los rasgos 

distintivos que se atribuyen a un espacio cerrado en sí mismo. Sólo dentro de tal espacio 

resultan posibles la realización de los procesos comunicativos y la producción de nueva 

información.” (Lotman, 1996, p.11). 

Por lo anterior, en la Figura 1, los límites de la semiósfera de la cultura en el 

México colonial son representados con el círculo 1. Esta área esquematiza el espacio de 

la semiosis, o bien los límites de la red compleja de significados unificados como cultura: 

“La semiósfera es el espacio semiótico fuera del cual es imposible la existencia misma de 

la semiosis” (Lotman. 1996, p.12). Esta propiedad hermética de la semiósfera rechaza la 

existencia de otras semióticas, por ello fuera de la semiósfera existe un espacio 

alosemiótico donde otras significaciones son negadas. A pesar de este rechazo, su 

existencia puede ser constatada en el discurso histórico como se mostrará más adelante 

en este apartado, por lo que son en este sentido no semióticas para la cultura dominante, 

o no culturales para estas, representadas con el círculo 2. 



  45 

 

   

 

Así la propuesta de Galván y Torres supone dos clases de semiósferas sobre la 

sexualidad, una sobre lo heteronormado que se denota en la cultura dominante y otra 

como lo no heteronormado, la cultura sexual negada, connotada en el discurso histórico. 

Para Galván y Torres, estas dos semiósferas han mostrado evolución a partir de su 

interacción política (Galván y Torres, 2025, p.60). En esta primera fase de implantación 

se observa que la cultura de los colonizadores, basada en el discurso bíblico, negó toda 

sexualidad que se opusiera al binarismo sexual hombre/mujer, por lo que cualquier 

práctica de disidencia sexogenérica quedó relegada al imaginario del tabú, donde 

compartió significado con el pecado como metáforas monstruosas: “recordemos que el 

bestialismo es castigado por la inquisición a la par de la lujuria y el pecado nefando” 

(Galván y Torres, 2025, p. 61).  

Debido a que las disidencias sexuales son desplazadas hacia lo alosemiótico, toda 

referencia cultural hacia estas, comparte significaciones con el pensamiento mítico, razón 

para que este espacio de un imaginario monstruoso, fuese  denominado como espacio 

quimérico,  haciendo referencia al imaginario cristiano de la mujer como puente entre las 

bestias y el hombre en donde el significado del hombre ocupa la máxima jerarquía y la 

de los animales la más baja: “Se trata pues de un espacio quimérico, donde los referentes 

simbólicos del pecado y las sexualidades no heteronormadas se confunden [...] la mujer 

al ser metáfora del hombre se convierte en un puente traductor” (Galván y Torres, 2025, 

p. 60). Así se comprueba la interacción con un espacio ideológico negado, un espacio 

quimérico donde las disidencias sexuales sólo significan bajo el tabú, por ello el discurso 

homoerótico estará provisto de múltiples significados sobre el pecado y el exotismo 

amerindio.  

Desde su implantación en el México colonial, la semiófera de lo heteronormado, 

y el espacio quimérico han presentado distintas tensiones políticas que han transformado 



  46 

 

   

 

la jerarquía colonial de los cuerpos, del binarismo hombre/mujer. La primera de estas 

como se muestra en la Figura 2, se debe a la Independencia de México, y al consecuente 

afrancesamiento, que como visión nacionalista pretendía suplir la cultura hispana, ya que 

el afrancesamiento trajo inestabilidad sobre los ideales del hombre y la mujer (Galván y 

Torres, 2025, p. 62). El afrancesamiento influyó en que la narrativa mexicana se atreviera 

a señalar desde el eufemismo lo que antes era tabú, como rechazo al surgimiento de 

nuevas costumbres: “Los nuevos artefactos culturales como la ropa, así mismo las 

costumbres entendidas en sensibilidad masculina, aterrizan en el espacio quimérico” 

(Galván y Torres, 2025, p.65).  

Más adelante la tercera fase sucede, cuando las disidencias sexuales entran en la 

semiósfera de la cultura, por medio del término médico “homosexual” como se ilustra en 

la Figura 3. Por fin sin eufemismos, se hace referencia directa en la narrativa a las 

prácticas de disidentes, sólo desde el desprecio y la homofobia. No es sino hasta la cuarta 

fase en que la narrativa homoerótica parte del enfoque y perspectiva cultural de las 

disidencias sexuales, lo que les otorga voz, aunque desde una postura trágica donde el 

disidente sexual no puede ser completo en un contexto heteronormado, algo que se 

corrobora en la Figura 4. Finalmente el boom de la narrativa gay surge en la Figura 5, 

como una narrativa que parodia la heteronormatividad.  

En este capítulo se analizan las condiciones que influyeron en la construcción de 

un discurso homoerótico en la cultura y narrativa mexicana, a partir de distintas 

narraciones que relatan las prácticas de disidentes sexuales en el espacio heteronormado, 

a fin de contrastar el discurso de manera cronológica y dar sentido a las estructuras 

desarrolladas en la cuentística de Luis Martín Ulloa. 

 Este margen histórico comienza en el México colonial, debido a que en este 

periodo se fijan los mecanismos de naturalización de la heteronormatividad y los 



  47 

 

   

 

mecanismos de desnaturalización en el país, en repudio a cualquier otra forma de 

experiencia sexual que no concordara con la heteronormatividad, bajo la condena de 

tortura o pena de muerte por sodomía del Santo Oficio de la Inquisición. Este 

acercamiento al contexto colonial pretende otorgar una visión del ideal sexual durante esa 

época, y cómo a partir de este ideal se vuelven evidentes los cambios políticos ideológicos 

que influyeron al surgimiento público del discurso homoerótico y su evolución hasta el 

siglo XX. Entender el colonialismo fundamenta el discurso homoerótico sucedido en la 

ciudad de Guadalajara y las obras a analizar. 

2.1. Antecedentes coloniales del discurso homoerótico mexicano. 

Gracias al estudio y rescate histórico-antropológico de códices coloniales como El códice 

Tudela datado en la primera mitad del siglo XVI, se puede corroborar la presencia de 

prácticas sexogenéricas disidentes desde inicios del México colonial, así como el tipo de 

espacio empleado para la práctica homoerótica,  el temazcal:  

y aconteçia meterse en este baño muchos onbres e mujeres, y allá adentro, con la 

calor, onbres con mujeres e mujeres con onbres e onbres con onbres ylíçitamente 

husavan; y en México avía onbres vestidos en ábitos de mujeres y estos eran 

sométicos y hazían los oficios de mujeres, como texer y hilar, y algunos señores 

tenían uno y dos para sus vicios. (Tudela, 1980, como se citó en Alcina, 1991) 

El discurso colonial sólo concibe a las disidencias sexuales desde el binarismo 

hombre/mujer, por lo que son descritos como hombres con prácticas de mujer, sujetos por 

el vicio y el pecado.  

En alguna medida Foucault lo explica en su Historia de la sexualidad, que todo 

acto que no atendiera al binarismo con un fin matrimonial debía tratarse de una confusión 

incivilizada: 



  48 

 

   

 

Hasta fines del siglo XVIII, tres grandes códigos explícitos —fuera de las 

regularidades consuetudinarias y de las coacciones sobre la opinión— regían las 

prácticas sexuales: derecho canónico, pastoral cristiana y ley civil. Fijaban, cada 

uno a su manera, la línea divisoria de lo lícito y lo ilícito. Pero todos estaban 

centrados en las relaciones matrimoniales: el deber conyugal, la capacidad para 

cumplirlo, la manera de observarlo, las exigencias y las violencias que lo 

acompañaban, las caricias inútiles o indebidas a las que servía de pretexto, su 

fecundidad o la manera de tornarlo estéril, los momentos en que se lo exigía 

(períodos peligrosos del embarazo y la lactancia, tiempo prohibido de la cuaresma 

o de las abstinencias), su frecuencia y su rareza —era esto, especialmente, lo que 

estaba saturado de prescripciones. El sexo de los cónyuges estaba obsedido por 

reglas y recomendaciones. La relación matrimonial era el más intenso foco de 

coacciones; sobre todo era de ella de quien se hablaba; más que cualesquiera otras, 

debía confesarse con todo detalle. Estaba bajo estricta vigilancia: si caía en falta, 

tenía que mostrarse y demostrarse ante testigo. El "resto" permanecía mucho más 

confuso: piénsese en la incertidumbre de la condición de la "sodomía" o en la 

indiferencia ante la sexualidad de los niños. (Foucault, 1998, párr. 49-50)  

Por lo tanto en la mentalidad colonial, el acto sexual debía ser practicado en el consenso 

matrimonial, en pro de la reproducción de la especie, más no del placer carnal, cuestión 

que el Estado y la Iglesia reprimían. 

De igual forma la Guadalajara colonial, de acuerdo con Roberto Miranda, se 

apegó este discurso bíblico normativo del cuerpo: 

Al propagarse un discurso en gran parte centrado sobre la corporalidad y el sexo, 

evolucionó una estrategia global de dominación. El objeto del sexto mandamiento 



  49 

 

   

 

era el <<vedar todos los espacios de luxuria en las quales ay deshonesto uso de 

los miembros genitales >>. (2000, p. 216) 

El Obispado de Guadalajara fue parte primordial para normar las prácticas sexuales de 

sus veintisiete distritos, y a pesar de esta arbitrariedad, el consenso del incesto se volvió 

un tema contradictorio. La Iglesia juzgaba: “la gravedad de los incestos de acuerdo con 

ciertos criterios ecuménicos y seculares [...] y quienes contraían nupcias a sabiendas de 

que violaban esta ley incurrieron en sentencias de excomunión” (Miranda, 2000, p. 134), 

pero desde la endogamia el incesto se justificó con ideales de vecindad, honor e igualdad 

racial entre los solicitantes: 

La patria fue sinónimo de tradición y linaje. Las familias participaron en el campo 

de la vecindad vigilada y al saber las historias familiares, eran testigos fidedignos 

y confiables para que curas y justicias extrajeran información segura [...] un 

Muñoz Nava y Martín del Campo para casarse con su prima segunda suya de 

apellidos Muñoz de Hermosillo y Alvarez Tostado, expresó que la escogió a ella 

y no a otra porque al ser su pariente, sabe que es una “niña pobre, recatada, 

virtuosa y noble”, de calidad semejante a la de él. (Miranda, 2000, p.144) 

Apelar a “las buenas costumbres” era la excusa ideal para evadir el mestizaje (2000, p. 

144.) y con ello procurar los bienes familiares.  

Esta medida acrecentó y mantuvo el sistema de castas en pueblos y comunidades, 

se trata de una poca predilección por la exogamia (Miranda, 2000, p.141). Se afirma con 

ello que la moral se adhiere al racismo colonial, con la poca predisposición de los 

españoles y criollos para el mestizaje, una preferencia política por casarse con algún 

familiar o vecino de casta dominante, antes que con algún exogámico de casta dominada 

(Miranda, 2000, p.150).  



  50 

 

   

 

De una u otra forma las condiciones del matrimonio durante la Colonia, no fueron 

diseñadas para favorecer a las castas de bajo rango. Las reflexiones de Miranda son muy 

importantes para concebir la identidad tradicional y conservadora que se implantó en la 

ciudad de Guadalajara y los pueblos de Jalisco, al respecto de la sexualidad, atravesada 

por jerarquías de gran relevancia como el racismo, ya que como se ha confirmado con 

anterioridad, el incesto era preferible al mestizaje. Esto es contradictorio, si se pone a 

consideración que durante el mismo periodo, la Iglesia penaba con muerte la sodomía. A 

final de cuentas, ambas prácticas, el incesto y la tortura por sodomía, justificaban su 

intervención en honor a “las buenas costumbres”. 

A pesar de las prácticas descritas en el códice Tudela, al parecer la concepción de 

la sexualidad precolombina no era tan contrastante a la de los colonizadores, como lo 

considera José Alcina en apego a las nociones de Quezada Ramírez, acerca de la dualidad 

sexual de los mexicas. Alcina afirma la división de los actos sexuales en torno a: la diosa 

de la fertilidad Tlazoltéotl  y  a la diosa del amor erótico Xochiquétzal, asegurando que 

las prácticas sexuales consensuadas en el Temazcal tenían un fin sacro y de orden 

cosmogónico como dar vida, jamás para el esparcimiento y placer del cuerpo, así que los 

disidentes contravenían el comportamiento sexual en estos espacios. 

Al parecer la diferencia entre ambas visiones, la colonial y la precolombina, radica 

en la concepción del castigo a los disidentes, puesto que los mexicas encausaron el castigo 

y la justicia a un orden teológico y no de política corporal, reiterando que las prácticas de 

los temazcales se regían por un orden sacro y purificador: “El final de la fiesta de 

Xochiquetzal, pues venía a coincidir con la confesión que se practicaba en el culto de 

Tlazoltéotl”(1991, p. 79). La falta de una purificación espiritual de acuerdo con Fray 

Diego Durán, llevaba a la amenaza de males: “prometiendo a los que no lo hiciesen males 



  51 

 

   

 

y enfermedades (...) que sucedían por los pecados; y que estos dioses se los enviaban en 

venganza de ellos” (Durán, como se citó en Alcina, 1991). 

De acuerdo con la propuesta de Galván y Torres, la heteronormatividad  encuentra 

relación con las tres principales actividades de dominio cultural ejercida por los españoles 

descritas por Quijano: el saqueo de recursos tanto culturales como naturales de las 

civilizaciones precolombinas; así mismo la represión de prácticas culturales por amenazar 

la ideología occidental, lo que incluye las prácticas sexuales; y la suplantación cultural 

que impuso la jerarquía del europeo como amo en el sistema de castas (Galván y Torres, 

2024, p. 53-54). 

El sistema de castas naturalizó por medio de un canon pictórico la degradación 

del ideal europeo con el mestizaje, existieron así: “acusaciones externas de 

debilitamiento, afeminamiento y degeneración constitucional debido a no ser 

peninsulares y haber nacido y crecido en una tierra mal temperada” (López, 2008, p. 301-

302), de esta forma no sólo por medio de los cuerpos, sino también por el espacio, se 

influyó en la percepción de clases sociales o estructuras jerárquicas. 

A la par de esta naturalización de la jerarquía entre razas, por medio del origen de 

la sangre, existió la naturalización de la jerarquía sexual, justificado en el discurso bíblico 

del hombre sobre la mujer, una jerarquía sexual binaria que niega otra clase de 

configuración sexual, con fundamento bíblico en los versos del génesis: “Esta concepción 

que impregna todos los discursos, incluidos los del sentido común (la costilla de Adán o 

Eva es la costilla de Adán), es el pensamiento de la dominación” (Wittig, 2006, p. 24-25). 

Son estos los versículos del Génesis sobre la creación de la mujer a partir del cuerpo del 

hombre, a los que refiere Wittig:  

Entonces Yahveh Dios hizo caer un profundo sueño sobre el hombre, que se 

durmió. Le quitó una de las costillas y rellenó el vacío con carne.  



  52 

 

   

 

De la costilla que Yahveh Dios había tomado del hombre formó una mujer y la 

llevó ante el hombre. 

Entonces éste exclamó: “Esta vez sí que es hueso de mis huesos y carne de mi 

carne. Esta será llamada mujer, porque del varón ha sido tomada.” 

Por eso deja el hombre a su padre y a su madre y se une a su mujer, y se hacen 

una sola carne. (Biblia de Jerusalén, 2006, Gén. 2:21-24) 

Los vocablos hebreos Ish e Ishah  afirman a la mujer como derivación del hombre: “El 

texto original explica el nombre ´ishah (mujer) en relación con el de ´ish (varón) como 

un paralelismo figurado entre la derivación lingüística del femenino a partir del mismo 

lexema que el masculino y el relato de la creación de la mujer a partir de la costilla” 

(Hack, 2015, p. 182). 

De tal forma, en apego a esta jerarquía del lenguaje, se dieron siglos de 

producción lexemática en torno a la mujer como derivación del hombre:  

Jerónimo de Estridón consigue recuperar en la Vulgata Latina un lexema común 

al femenino y al masculino traduciendo ’ishah como virago, nombre derivado 

morfológicamente de vir [...] La solución que encontró Alfonso al problema del 

origen común del masculino y el femenino fue la traducción de ´ishah como 

“varonessa o varonil, porque fue tomada del varón  [...] Torres Amat, quien 

afirmaba en la Introducción que el rey Carlos IV le había encomendado en 1808 

“perfeccionar” la traducción del P. Scío y en 1815 volver a “perfeccionar” la 

versión propia, que finalmente se publicó en 1825. La opción para llamar a la 

mujer con el mismo lexema del masculino fue “hembra”, por la similitud fonética 

y gráfica con “hombre” [...] En 1951 se publicó la primera versión de la Biblia 

completa desde los idiomas originales realizada en Latinoamérica […] El 

traductor explica en una nota al pie que prefirió continuar la tradición de Scío en 



  53 

 

   

 

la traducción de Gén 2,23, con el nombre de la mujer como “varona”, porque de 

este modo “se ve perfectamente que ante Dios la mujer y el hombre tienen el 

mismo valor, aunque no la misma posición”. (Hack, 2015, pp. 184 –187) 

Esta posición baja de la mujer en las culturas del Antiguo Cercano Oriente y las 

grecorromanas se debe a la noción cultural del poder en la masculinidad y la falta del 

mismo en lo femenino: “dentro de un continuum y de una gama de masculinidad. El 

continuum varón-mujer fue siempre jerárquico, con las mujeres consideradas como 

varones inferiores en el modelo mono-genérico de masculinidad.” (Shore-Goss, 2020, 

p.77).  

A pesar de sus orígenes en la Edad Antigua occidental, el impacto ideológico de 

la heteronormatividad en el México colonial, fue tan relevante que aún persiste en 

nuestras sociedades, debido a que: “el biopoder opera como una <<cuestión>> de 

heteronormatividad a través de la cual se hace pensar que es la única forma de vivir la 

sexualidad [...] el discurso y las prácticas heteronormativas permiten controlar la 

sexualidad” (Balbuena y Serrato, 2015, p. 164). 

Pero en el Génesis, se “naturaliza” una jerarquía en los cuerpos, más allá del 

hombre y de la mujer, atendiendo a toda la naturaleza, es un encadenamiento de Dios al 

hombre y del hombre a los demás seres de la creación, un traslado significativo, que 

responde a la noción de la monstruosidad metafórica: “es metáfora; un ser llevado a otra 

forma, a otra existencia, pero en esencia el mismo; es el mismo pero transportado a lo 

otro; de ahí la sensación de otredad que experimentamos con el monstruo” (Santiesteban, 

2000, p. 99). A diferencia de todas las metáforas de la creación, el hombre pierde parte 

de su monstruosidad en el relato bíblico, al ser dignificado con el comparativo divino: 

“Dijo Dios: Hagamos al ser humano a nuestra imagen, como semejanza nuestra” (Biblia 

de Jerusalén, 2006, Gén. 1:26). El hombre sí es metáfora de Dios, al ser una de sus partes, 



  54 

 

   

 

desplazada a otro significado, pero queda como metáfora privilegiada, ante las demás 

metáforas, por su menor desplazamiento significativo de la imagen de Dios, el hombre 

así obtiene jerarquía ideológica como puente entre Dios y las demás metáforas 

monstruosas. Bajo esta perspectiva metafórica, los animales y demás seres vivos 

narrados, se tratan de metáforas monstruosas, ajenas a la divinidad y por ello no 

privilegiadas. La mujer por otro lado, queda sometida como metáfora del hombre, en un 

nivel donde comparte cualidades con el mismo, aunque no las suficientes para ser uno, 

por lo que comparte jerarquía con las metáforas no privilegiadas, resulta un puente entre 

el hombre y las metáforas monstruosas. 

Durante la Colonia, las prácticas sexuales no heteronormadas eran juzgadas como 

perversas por atentar contra este binarismo sexual: “Los pecados contra la naturaleza. 

Estos comprendían la masturbación, la polución, el bestialismo y la sodomía que podía 

ser perfecta: coito anal entre miembros del mismo sexo o imperfecta, el coito anal, sexo 

oral, etcétera entre personas de distinto sexo. Sodomía, pecado nefando, abominable 

pecado, pecado contra natura” (Camba, 2019, p. 111). 

Como lo afirma Camba, el pecado nefando tuvo correspondencia a la palabra 

“sodomita”, gentilicio de un pueblo narrado en el Génesis, que fue destruido por sus 

pecados: “Los habitantes de Sodoma eran muy malos y pecadores contra Yahveh” (Biblia 

de Jerusalén, 2006, Gén. 13:13). Este pasaje ha sido mal interpretado como una amenaza 

bíblica hacia los disidentes sexuales: “Sodoma se ha convertido en la imagen de la 

depravación humana y la decadencia moral, pero la historia de Génesis no tiene nada que 

ver con la sexualidad homoerótica; sino más bien con la violación masculina” (Shore-

Goss, 2020, p.84). En algún punto de la Edad Media se interpretó a los sodomitas como 

pervertidos, por preferir a los visitantes de Lot, a cambio de sus hijas: “Pocos intérpretes 

homofóbicos alguna vez protestan ante el ofrecimiento no consensuado de las hijas a la 



  55 

 

   

 

multitud, pero enfocan su atención en el rechazo a las hijas para indicar que la 

homosexualidad es el centro del incidente” (Shore-Goss, 2020, p.85). 

Pero esta interpretación bíblica no heteronormada del pasaje, fue impuesta y 

difundida por los mismos colonizadores en América, dejando de lado que el relato bíblico 

en realidad se trataba de un sistema masculinizante de penetración y abuso:  

Las leyes de hospitalidad están unidas al código de género [hetero]patriarcal que 

privilegia a los varones sobre las mujeres. Ese código requiere que Lot proteja el 

honor masculino encima del honor femenino. En otras palabras, es mejor 

deshonrar a una mujer que a un varón. Así es que ofrece el capital sexual de su 

casa, sus hijas vírgenes, a cambio de conservar el honor de los extranjeros. La 

violación de la muchedumbre no sólo deshonraría a los mensajeros sino también 

a Lot, su casa, todo su clan y todas aquellas personas asociadas a él. (Shore-Goss, 

2020, p.87) 

En algún punto de la Edad Media se interpretó el pecado de los sodomitas como un pecado 

sucio, el pecado nefando, un eufemismo que resalta su rechazo por algo prohibido, 

evitando explicación sobre el origen del rechazo, algo que concuerda con la definición de 

Justo Andrés Mesa sobre el Tabú quien afirma se trata de: 

Una palabra polinesia que por un lado significa <<sagrado y santificado>>, y por 

otro, <<ominoso, peligroso, prohibido e impuro>>; que implica horror sagrado y 

prohíbe por sí mismo; es decir, que sus prohibiciones carecen de toda 

fundamentación y son de origen desconocido. La potencia del tabú es entonces 

que parece cosa natural, indubitable y necesaria para vivir correctamente. (2013, 

párr. 13) 

La cultura indígena fue identificada dentro de este tabú sobre la sodomía por su visión 

exótica y ajena al ideal europeo masculino. 



  56 

 

   

 

El constante señalamiento exótico de los indígenas, tiene la intensión de 

naturalizar en estos, jerarquías de servidumbre:  

La desnudez del indio americano sirvió de base referencial para la producción de 

la diferencia sexual, asociada a prácticas culturales aborrecibles como el 

canibalismo, multiplicándose así los sodomitas y las indias lujuriosas, hasta 

conformar en la imaginación afiebrada de conquistadores y misioneros, un 

continente lujurioso y transgresivo; tanto que cabe la sospecha sobre si, aunque 

de modo negativo, no se trataba de una utopía europea. (Amodio, 2012, párr. 2) 

Esta descripción paradisiaca y salvaje de América, parece querer justificar una necesaria 

intervención civilizadora, un infierno que necesita ser sometido y evangelizado (1971, p. 

29), recordando con ello las prácticas de saqueo de recursos, represión e imposición 

cultural mencionadas por Quijano.   

De esta manera la cultura indígena también fue reprimida bajo paralelismo con la 

mujer, compartiendo un significado cultural de rechazo, con el bestialismo y la sodomía: 

El continente homófilo resulta ser una dramática fantasía y la realidad, lejos de 

estar en los hechos, está en la interpretación de quien mira. El referente es 

evidentemente circunstancial y derivado de signos mal interpretados: cuerpos 

desnudos, plumas coloridas, rituales. Había ciertamente homofilias en las 

sociedades americanas, hasta institucionalizadas en algunos casos, pero ni más ni 

menos que las existentes en el viejo mundo. (Amodio, 2012, párr. 5) 

Esta abyección a lo ajeno justifica el dominio de las prácticas culturales de los cuerpos 

indígenas:  

Grupos sociales como los sacerdotes y los nobles fueron acusados de prácticas 

homosexuales. Mientras Bernal Díaz del Castillo declaraba que los sacerdotes de 

Cempoala se entregaban al <<maldito oficio de sodomías>>, Alonso Zuazo 



  57 

 

   

 

describe <<orgías homosexuales>> perpetradas por los sacerdotes antes del 

sacrificio de víctimas humanas. (Olivier, 2010, p. 61) 

Se sabe de sobra que la institución encargada para reprimir a través del castigo corporal  

se trató del Santo Oficio de la Inquisición: “herejía, brujería y sodomía fueron las tres 

transgresiones que campearon en sus edictos, por lo menos en los primeros dos siglos tras 

la conquista” (Amodio, 2012, párr. 6).  

Diversos textos narrativos coloniales permiten constatar el castigo ejemplar por 

pecado nefando. En el 2007 por ejemplo, Zeb Tortorici descubrió el caso de una red de 

disidentes sexuales, en el año de 1601 en el entonces Nuevo Valladolid, ahora Morelia. 

De acuerdo al recuento de acciones de Tortorici, el 15 de agosto de ese mismo año durante 

las festividades de la Virgen de Valladolid, dos indígenas purépechas identificados como 

Simpliciano Cuyne y Pedro Quini fueron atrapados infraganti cometiendo sodomía en el 

Temazcal del padre Velázquez, esta acusación y careo entre los implicados, terminaría en 

treinta denuncias de disidentes sexuales con los que Pedro Quini cometió el acto de 

sodomía (Tortorici, 2007). 

De acuerdo con el documento confesionario, tal fue la violencia del Santo Oficio 

de la Inquisición con Quini —el indígena que fungió como “mujer” a Cuyne—  que este 

confesó muchas faltas por pecado nefando en Valladolid.  Aparentemente Quini prometíó 

en la intimidad del temazcal una camisa azul a Cuyne como recompensa, la supuesta 

tentación que pervertiría su hombría, un tipo de camisa que cotidianamente 

comercializaba en público. Ya al final de esta confesión afirmó nexos con otros “putos” 

de los alrededores de Valladolid y cerca del lago de Pátzcuaro (2007, p. 39).  Es 

importante aclarar que el término “puto” es expresado por los mismos indígenas y no por 

el Santo Oficio de la Inquisición, en el sentido, de afirmar una vez más que la bina del 



  58 

 

   

 

colonialismo, Iglesia-Estado, concebía el acto sexual como un acto solamente posible 

entre el hombre y la mujer.  

A pesar de lo anterior, con la poca información que se dispone, se deducen algunas 

cuestiones de identidad colonial en los disidentes, como el sentido de pertenencia entre 

los mismos a una red social, diversificando la posibilidad de contactar con más amantes: 

“De acuerdo a Quini, estos hombres eran putos y él había escuchado por Ziziqui que 

<<heran [sic] todos putos>>” (2007, p. 41-9, por lo que entre ellos se conocían y 

promovían. 

Otro caso sobresaliente, publicado en 1987 por Serge Gruzinski, se trata de una 

red de disidentes sexuales en la ciudad de Puebla de los Ángeles, ocurrida en el año de 

1658, la cual se corrobora con la narrativa del Diario de sucesos notables de Gregorio 

Guijo, tal como con diversos documentos oficiales hallados por Gruzinski en el Archivo 

General de las Indias. El castigo resultó en la quema de catorce disidentes sexuales, 

noventa y nueve perseguidos y un menor indultado de la pena de muerte con 6 años de 

trabajo forzado (Gruzinski, 1987, p. 260). De esta investigación de Gruzinski pueden 

entenderse parte de los comportamientos de los disidentes sexuales en la Colonia, como 

el apodarse con nombres de mujeres aclamadas o prostitutas famosas: “parece que para 

poder expresar su singularidad sexual el <<travestista>> escoge los razgos y las 

conductas que en su sociedad pertenecen al sexo femenino” (Gruzinski, 1987, p.272-273).  

Este último señalamiento es importante puesto que muy aparte de la identidad 

sexual de los disidentes, se plantea que las redes creadas entre estos, no pueden prescindir 

de las estructuras sociales que los aquejan, en cambio se convierten en un calco de las 

mismas: “penetramos una sociedad marginal que en ciertos aspectos calca las conductas 

y conflictos del mundo <<heterosexual>>” (Gruzinski, 1987, p.276). 



  59 

 

   

 

Otro factor importante que mencionar al respecto de este caso de sodomía, es la 

influencia de las clases sociales no sólo al interior de la red de clandestinidad sino fuera 

de la misma, ya que de acuerdo a Gruzinski, algunos pudieron salir impunes ante esta 

persecución: integrantes del clero y personas de alto rango, sin registro de pena y castigo. 

Debido a esto el Virrey pudo afirmar con soltura que este caso de sodomía se trataba de 

un caso de degeneración racial y de clases bajas, donde la impureza de la piel y la falta 

de clase eran más propicias para el pecado nefando (Gruzinski, 1987, p.269-271). Es muy 

importante reconocer no sólo el factor de las prácticas de los disidentes sexuales, sino la 

resolución del espacio para estas prácticas prohibidas. Desde casas a las afueras, casas de 

prostitución, pulquerías, temazcales y baños (Gruzinski, 1987, p. 276-278).   

De estos dos casos de cacería de sodomitas, puede confirmarse que la visión 

colonial de los disidentes sexuales es la visión de dos hombres cometiendo una aberración 

sexual y que de acuerdo con la jerarquía sexual, el que era penetrado tenía una mayor 

carga del pecado y del castigo, por “fungir como mujer”, mientras que quien penetraba, 

fungía “como hombre” y era mayormente perdonado por ser provocado. En el caso de 

Quini por ejemplo, su pasividad sexual lo llevó a la muerte por medio de la tortura del 

garrote, que: “en términos generales el instrumento es una argolla de metal que se aplica 

en el cuello y que mediante un mecanismo aprieta la garganta hasta producir la 

estrangulación” (Gómez, 2005, p.198). Por otro lado Cuyne fue perdonado por declarar 

haber sido provocado, así como por mostrar su arrepentimiento y dar servicio a la Iglesia.  

2.2. Eufemismos de las disidencias sexuales en la narrativa mexicana del siglo XIX  

Tras la Independencia de México, la separación política con España traería consigo el 

rechazo cultural hacia los sistemas jerárquicos colonizadores como el sistema de castas, 

y una aproximación a modelos nacionalista modernos como el francés:  



  60 

 

   

 

En el mundo hispano, el afrancesamiento es una noción que cuenta con un origen 

histórico. Fue un adjetivo que se utilizó en España, a fines del siglo XVIII, para 

señalar a los adeptos de la revolución francesa y, sobre todo, a los simpatizantes 

de Napoléon I. La Corona española y la administración virreinal lucharon en todo 

el imperio, con todos los medios culturales y represivos a su alcance, contra los 

afrancesados. Consideraban que eran una amenaza para la soberanía real, un foco 

de ideas contrarias a la monarquía, y en su empeño terminaron por legitimar y 

engrandecer su existencia. Muchos de ellos se revelaron insurgentes, 

independentistas o simpatizantes de esas causas. Con la desintegración del 

Imperio —ciclo de revoluciones— el término cambió de contenido: de ser 

peyorativo, se le atribuyó una connotación positiva; el afrancesamiento se usó 

para designar a los que se proclamaban herederos de la Ilustración y de las ideas 

de modernidad. Durante el siglo XIX, el concepto se fue extendiendo a otros 

campos de la actividad social, sobre todo al ámbito de la cultura. Lo encontramos 

en el arte, la moda, las buenas maneras, la administración, la educación, la ciencia, 

la política y hasta en las aspiraciones individuales a ser moderno. Su empleo se 

afirmó durante el Porfiriato convertido en sinónimo de gente culta, ilustrada, 

acomodada, aristócrata y, a veces, muy a menudo, cercana a los círculos del poder. 

Era el distintivo de los individuos que practicaban lecturas semejantes, que se 

informaban en la prensa periódica, que asistían a tertulias y veladas literarias, que 

escuchaban poesía y música europea, que veían teatro, admiraban la pintura, la 

fotografía y las vistas del cinematógrafo. Englobaba pues a un grupo cosmopolita 

que realizaba practicas modernas, que se veía a sí mismo como representante del 

ideal de civilización y que buscó expandir su sensibilidad a toda la sociedad. 

(Pérez y Caramussel, 2004, párr. 6-7) 



  61 

 

   

 

En contra de esta tención ideológica que el afrancesamiento ejerció a los estándares de la 

heteronormatividad colonial, aparecería narrativa que buscaba expulsar de la 

normatividad pública, prácticas no heteronormadas, mediante figuras retóricas como el 

eufemismo y la alusión, teniendo en cuenta que esta última: “consiste en expresar una 

idea con la finalidad de que el receptor entienda otra” (Beristáin, 2004, p.28).  

En esta segunda fase del discurso homoerótico en la narrativa mexicana, el 

costumbrismo entró en juego:  

El costumbrismo es la pintura y descripción de la sociedad bajo todos sus aspectos 

propios y exclusivos que caracterizan cada tipo de sociedad; esta pintura es 

realizada por medio de bosquejos o cuadros, que para reivindicar el carácter de 

cada sociedad, con diálogos y narraciones que permiten copiar sus tipos con 

exactitud y colorido a fin de hacer resaltar las costumbres [...] Esta pintura de las 

costumbres enaltece las virtudes propias de cada pueblo, fustiga sus vicios o 

satiriza sus ridiculeces. (Nava, 1948, p.7)  

Sin duda los cuadros de costumbres se trataron de narrativas con las que los escritores 

ejercieron crítica social y moralizante, algo que la visión tradicionalista aprovechó para 

expresar su aversión, como lo explica el mismo Guillermo Prieto en su artículo “Cuadros 

de costumbres”: 

Una generación nueva, europea, de lo más atrasado de Europa, vino a injertarse 

con la punta del sable conquistador en otra sociedad, si bien civilizada a su 

manera, es forzoso confesarlo, semibárbara, y hasta cierto punto heterogénea con 

la raza invasora. Los españoles planteaban la religión como recurso político para 

asegurar su conquista; no se valieron del cristianismo como un medio civilizador 

para regularizar las costumbres de la comunidad. De ahí es que entre el español o 



  62 

 

   

 

criollo, y el indio, mediaron casi siempre las relaciones del señor y del esclavo, 

del caballero y su corcel. (Prieto, 2013, p. 9-10)  

Esta animadversión de Prieto por el afrancesamiento se pondría en práctica en su retrato 

costumbrista “Es tan calavera”: 

Juanito Buscapiés: su padre es un infeliz viejo hacendado rico, que suda y trabaja 

en vano, porque su hijo tenga buena educación; a la vez tiene maestros de francés, 

inglés, dibujo, música, caligrafía y esgrima: él no sabe deletrear el cartel del teatro; 

pero en cambio, ¡ah!, en cambio, se presenta con un traje distinto cada día; se riza 

el pelo por mañana y tarde; en anteojos de teatro consume una renta; se levanta 

tarde; leche virginal y agua de lavanda blanquean su cutis; el corsé hace airoso su 

talle; toma pasta pectoral para no enronquecerse, y su canto es el facsímil del 

rebuzno: no sabría responder de pronto cuál es su mano derecha; pero vedlo, en 

una bolsa lleva un librillo, con figuritas obscenas; ¡qué muchacho tan vivo! En 

otra bolsa la Lucinda, donde ¡ah!, ¡ah!, ¡qué muchacho, si es una calavera! Se jacta 

de enfermedades vergonzosas que por cierto no ha padecido, y se mortifica, ¡pobre 

joven!, ¿de qué piensan ustedes?, ¡friolera, de que medio México lo enamora! 

(1843, p. 37) 

La imagen necrótica de la calavera, se conjuga con la de Juanito Buscapiés, quien es 

disfuncional en el estudio, pero muy dedicado en su imagen: estrena vestimenta todos los 

días, cuida su cabello y su cutis, prácticas femeninas desde el discurso tradicional de su 

época, que no atienden más que a un discurso heteronormado. Juanito Buscapies 

pertenece a la aristocracia y bajo el sustento económico de su padre, puede ser descrito 

como un sujeto improductivo, vanidoso y caprichoso. Así el mismo afrancesamiento es 

descrito como una enfermedad de la juventud mexicana.  



  63 

 

   

 

A finales del siglo XIX sería publicada la novela de Chucho el Ninfo de José 

Tomás Cuellar, en dos tomos que tardarían un lapso de casi veinte años para completarse, 

entre 1871 y 1890 (Higashi 2011, p. 179). En dicha novela, el personaje de Chucho el 

Ninfo destaca por un mayor un afeminamiento: “En el caso de Chucho el Ninfo, su lado 

afeminado tiene su contraparte en un don Juan sin escrúpulos, figura llena de contrastes 

que, como recuerda Clark de Lara, no retrata simplemente al hombre mujeril o al 

mujeriego, sino a una figura más compleja, la <<de una clase de pollos que camina por 

la vida pisoteando la moral>>” ( Higashi, 2011, p. 184). 

La moda francesa desafiaba los estándares de la masculinidad colonial y esta 

visión quimérica fue identificada en Chucho a partir del mote de Ninfo, implica esto una 

metonimia o: “sustitución de un término por otro cuya referencia* habitual con el primero 

se funda en una relación existencial” (Beristáin, 2004, p.327). Así el “Ninfo” sugiere una 

masculinización de las deidades griegas de la naturaleza o a la fase de inmadurez sexual 

en algunos insectos con metamorfosis: 

Llama la atención, de dia [sic] en día, el obituario de los niños: la muerte se 

complace en arrancarle á [sic] México á centenares sus botones; y cuando estos se 

salvan de los peligros inminentes de la infancia, es para guardar lesiones que, 

cuando menos, marchitan á los niños, dejándoles desmedrados y enclenques, 

pequeños, débiles y malcriados como los pollos de la ensalada […] Elena habia 

[sic] agotado ya todas las modas, y su imaginación se habia cansado inventando 

trajecitos fantásticos para Chucho, hasta que un dia  le ocurrid vestirlo de muger 

[sic]. Chucho se exhibió vestido de china. Estaba encantadora, según Elena; y 

como Chucho era objeto de repetidos agasajos en traje de hembra, se aficionaba á 

esta trasformacion [sic] que halagaba su vanidad de niño bonito y mimado. Estas 

metamórfosis, [sic] y estos mimos, y mas [sic] de que hablaremos despues, [sic] 



  64 

 

   

 

iban preparándole á Chucho para mas tarde, el adecuado y no muy envidiable 

nombre de Chucho el Ninfo. (De Cuellar, 1871, p. 6-10) 

De alguna manera, Chucho no sólo es vinculado a las prácticas de “hembra” y “muger”, 

con palabras como “china”, sino además a un imaginario bestiario con palabras como 

“pollo” y “ninfo”, este discurso es una mirada momentánea hacia una esfera semiótica 

negada, o vista mediante la metáfora monstruosa, así se plasman en la narrativa mexicana 

las primeras reacciones hacia el espacio quimérico. Mediante la burla se pretende 

devolver al tabú estas prácticas, remarcando así mismo, una oposición moralizante a la 

de la figura tradicional del héroe en la narrativa occidental: 

En el texto se fabula que Chucho con sus mimos y cuidados escapa de la selección 

agresiva de la naturaleza que lo habría de formar como un hombre, razón del 

nombre del capítulo “En el que se ve que el amor acaramelado de las mamás no 

es el más a propósito para criar héroes” (Galván y Torres, 2024, p.65) 

Chucho es ninfo por alejarse del estereotipo del héroe y pretender ser el objeto de deseo 

en la narración.  

2.3. Parodia de lo no heteronormado en la narrativa mexicana 

La aparición del término homosexual a finales del siglo XIX en la literatura y   su 

adopción en la psiquiatría a principios del siglo XX, permitió una mayor visibilidad y 

transmisión histórica de las prácticas homoeróticas, propiciando una tercera fase de la 

narrativa homoerótica. Durante esta fase el eufemismo dejó de ser un recurso efectivo 

para mantener las prácticas sexuales disidentes en el tabú, en respuesta a este 

confrontamiento con la cultura sexual negada, surgiría un discurso homofóbico dotado de 

recursos humorísticos como: el albur, con su connotación sexual o juego de palabras de 

doble sentido (Beristáin, 2004, p.23); la ironía, por alusión a propiedades opuestas a los 



  65 

 

   

 

que un objeto posee en un juego de desconcierto que espera ser adivinado (Beristáin, 

2004, p.278); y la parodia como imitación burlesca (Beristáin, 2004, p.391).  

Debido a esta intención de desprecio cultural hacia lo no heteronormado, la 

heteronormatividad aún recurre en esta fase a las metáforas monstruosas, como 

estructuras pertinentes para vincular a los disidentes sexuales con el espacio quimérico:  

El propio término homosexual fue introducido por Karl Marie Benkert en 1869 y 

aunque ha prevalecido, no ha sido este el único que ha tratado de encuadrar lo 

característico de este hecho. También ha sido conocido como «uranismo» 

(Ulrichs), «sensibilización sexual opuesta» (Westphal), reducida luego a 

«inversión sexual» (Ellis) o solo «inversión» o «variante» (Freud), «homogénico» 

(Carpenter)  Indistintamente y con carácter más metafórico se han utilizados los 

de amor griego, sodomía, etc. (Robledo, 2021, p. 250) 

De aquí se desprende la deducción, de que debido a la inclusión de la homosexualidad en 

el discurso psiquiátrico, las disidencias sexuales logran mayor transmisión histórica en la 

cultura occidental. 

En su momento el término homosexual englobó a una serie de “hombres” con 

“prácticas de mujer” y a una serie de “mujeres” con “prácticas de hombres”,  esta 

inversión ideológica de la heteronormatividad, o espejo invertido de la heterosexualidad 

(la homosexualidad), tuvo como finalidad, naturalizar una disfuncionalidad de los 

disidentes sexuales y categorizarlos como enfermos mentales hasta la segunda mitad del 

siglo XX: “En 1973, la comunidad epistémica de la American Psychiatric Association 

(apa) dejó de considerar a la homosexualidad como una enfermedad mental” (Granados, 

2006, p.294). Así que la narrativa que surge en esta fase, se atreve a confrontar la realidad 

histórica de la homosexualidad sólo en tono de burla homofóbica, a partir de mecanismo 

humorísticos, como sucede con “El ánima de Sayula” de 1897: 



  66 

 

   

 

« Me llamo Perico Zurres,  

—dijo el fantasma en secreto—  

fui en la tierra buen sujeto,  

muy puto mientras viví.  

 

» Ando ahora penando aquí  

en busca de algún profano,  

que con la fuerza del ano  

me arremangue el mirasol.  

 

» El favor que yo te pida  

es un favor muy sencillo, 

que me prestes el fundillo  

tras del que ando tiempo ha. 

 

» Las talegas que tú buscas  

aquí las traigo colgando,  

ya te las iré arrimando  

a las puertas del fogón.» 

(Pedroza, 2003, p.115) 

El ánima de Sayula amenaza sexualmente al personaje de Apolonio, esto es irónico ya 

que Apolonio buscaba su oro, no el acoso disfrazado de albur. Para lograr el albur es 

importante el doble sentido en la palabra “talegas”, en principio como bolsa de cuero y 

en segundo sentido como es usado en el poema, el escroto del ánima (Ceballos, 2018).  



  67 

 

   

 

Desde la visión heteronormada, el primer sentido de talegas es ambicionado y el 

segundo es rechazado por ser homoerótico. Las talegas de oro representan un poder que 

permite escalar entre las jerarquías, ya que el dinero supera la naturalización de toda 

jerarquía. Al parecer la maldición, como estructura moralizante, señala el castigo de ser 

víctima de sodomía por otro pecado, la avaricia, eso a Apolonio, que se encuentra vivo, 

en cambio en Perico Zurres, que se encuentra muerto, el vagar como alma en pena en 

búsqueda de un hombre es su castigo por sodomita: 

» Se dice, pues,  

que de noche,  

al sonar las doce en punto,  

sale a penar un difunto  

por las puertas del panteón.  

 

» Que las gentes que lo ven 

huyen a carrera abierta,  

y todos cierran la puerta 

encomendándose a Dios. 

(Pedroza, 2003, p.110) 

Al tratarse de un alma en pena, se reconoce en el poema narrativo, parte del carácter de 

las leyendas mexicanas: “historias o relatos que tienen su origen en la ficción, en el miedo 

a lo desconocido, en la superstición y todas esas formas que hacen de la imaginación un 

despliegue de historias fantásticas” (López, 2002, p.3), por ello “El Ánima de Sayula” 

comparte simbolismos con la leyenda predilecta a lo largo de la historia de México, la 

Llorona: 



  68 

 

   

 

Entre los cientos de leyendas que se cuentan en tierras mexicanas, sin lugar a 

dudas la más popular es la historia de “La llorona”, este personaje mítico es 

conocido en casi todas las regiones del país, y aún cuando varían las historias 

acerca de su origen, las características generales de este personaje se van 

repitiendo por todo el país a través de los tiempos” (López, 2002, p.43). 

Pero la figura de la mujer que pena ya formaba parte del imaginario prehispánico, se 

trataba de la madre virgen de Huitzilopochtli, la diosa Tonantzin, dotada de múltiples 

bocas, quien vagaba exclamando el pesar de su hambre, ávida por el sacrificio humano 

(López, 2002, p. 46). Al parecer los españoles aprovecharon la devoción a Tonantzin, 

también conocida como Cihuacóatl (mujer serpiente), para suplantarla por la figura de la 

Virgen de Guadalupe, motivo por el cual, el gran centro de adoración de Tonantzin, el 

cerro de Tepeyac, fuese sucedido a la Virgen de Guadalupe, tras su supuesta aparición a 

Juan Diego (López, 2002, p. 47).  

En alguna medida la imagen sangrienta de Tonantzin dejó de vincularse a la 

Virgen de Guadalupe, tras una expurgación cultural, donde la visión exótica de la deidad 

precolombina se transfirió como imaginario hórrido, a la figura de una mujer histórica en 

México, la Malintzin  (López, 2002, p. 50). Por lo que se reconoce que en el colonialismo, 

se le otorgó sentido de desprecio al imaginario de la Llorona, al mezclarlo con la visión 

colectiva sobre la traición, al malinchismo, al que Octavio Paz refiere empleando el 

término de “la Chingada”: 

La Chingada es una de las representaciones mexicanas de la Maternidad, como la 

Llorona o la “sufrida madre mexicana” que festejamos el diez de mayo. La 

Chingada es la madre que ha sufrido, metafórica o realmente, la acción corrosiva 

e infamante implícita en el verbo que le da nombre. Vale la pena detenerse en el 

significado de esta voz. (Paz, 1998, p.31) 



  69 

 

   

 

Pero la Malinche es una deformación misógina y mitológica sobre la figura histórica de 

Mallinali, quien lejos de representar la traición de los pueblos originarios, es ejemplo del 

dominio político de los cuerpos indígenas, que en sí mismo, también es ejemplo de un 

discurso sobre la apropiación del cuerpo de la mujer, el cual se extendía en formas tan 

caprichosas, como ser el dueño de una princesa indígena: 

La Malinche nació con el nombre Malinalli a principios del siglo XVI en una 

región que hoy es el estado de Veracruz en México. Era hija de un cacique del 

pueblo de Painala, lo que quiere decir que venía de una clase privilegiada y que 

era educada. Desafortunadamente, la vida de Malinalli cambió por completo 

después de la muerte de su padre, quién dejó a ella, su primogénita, como 

heredera. Después de esta muerte, la madre de Malinalli volvió a casarse e incluso 

a tener un hijo. Lo que hizo a continuación puso en marcha una nueva etapa en la 

vida de la Malinche. Aprovechando la muerte de otra muchacha en el pueblo, la 

madre de Malinalli y su nuevo esposo fingieron la muerte de su hija cuando, en 

realidad, la habían vendido como esclava a unos comerciantes. Estos 

comerciantes, a su turno, la vendieron al señor de Potonchán, quien acabó 

regalándola a Hernán Cortés en 1519. (Reid, 2022, p.11) 

Quizá esta visión de Paz sobre la Chingada ensambla con la esclavitud sexual de 

Mallinali, pero en Mallinali es en quien recae la culpa, una pena colectiva sobre la 

Conquista, así como la Llorona que no importar cuál pena cargue, mientras ella la cargue:  

Camina durante las noches por las calles, ríos, caminos o lugares desolados del 

país. Siempre coincide la idea de que va llorando y gritando su pena, aunque como 

ya se analizó en algunos casos cambia la versión de lo que dice. (López, 2002, 

p.52) 



  70 

 

   

 

En este cliché, los simbolismos precolombinos se pierden al ser exotizados y así 

encausados al imaginario cristiano del pecado, una cuirización también comprobada en 

el castigo a la mujer, por considerarla “traidora” o “desleal”. 

Lo anterior permite recordar que desde la visión heteronormada, la mujer es puerta 

ideológica, mediadora con el espacio quimérico, a quien se recurre en principio para 

desnaturalizar la noción del hombre: entre lo propio y lo ajeno, entre lo humano —es 

decir el hombre, a imagen y semejanza de Dios— y lo que no es humano —como el 

demonio— atendiendo a toda metáfora monstruosa. Así que el origen del imaginario del 

demonio y la narrativa que sobre el mismo se produjo a principios de la Colonia en 

México fue meramente cristiano:  

Efectivamente, el demonio tiene una presencia constante en la mayoría de las 

narraciones, pero sólo como una figura ausente a la que se invoca para solicitarle 

favores a cambio de ofrendas o pactos de esclavitud [...] el demonio ya sea en su 

propia figura, mediante algún disfraz o a través de posesos o personas que se 

encuentran bajo su influjo, participa en los sucesos narrados. (Terán y Ortiz, 2017, 

p.83) 

Al final de cuentas “Perico Zurres” es un alma en pena sin carácter seductor, lo que 

algunos relatos sí le conceden a la Llorona: “Usualmente, <<la Llorona>> es un ser 

seductor, sumamente atractivo que logra despertar la pasión en quien la mira que 

normalmente muere, o bien, es arrastrado a algún tipo de desgracia” (López, 2002, 52-

53), cuestión por la que el poema, tras un desarrollo trágico y momentáneamente 

humorístico se decanta por la ironía de que hasta el hombre más valiente huye del ánima 

de Sayula, como si fuese el mismo Diablo: “»Yo no sé lo que me pasa, pues ignoro con 

quién hablo: este cabrón es el Diablo o mi compadre José” (Pedroza, 2003, p.115).  



  71 

 

   

 

En este poema narrativo se constata que la sociedad a finales del siglo XX 

comprende bien las prácticas no heteronormadas aunque para poder expresarlas en la 

narrativa es necesario que la fantasía homoerótica adopte el accidente y el engaño 

sobrenatural. Así el texto muestra que en el imaginario heteronormado, dos clases de 

hombres habitan el espacio quimérico, los que por sus pecados terminan arrastrados por 

ironía y engaño a la sodomía y los que pecan por deseo sodomita, como monstruosidades 

metafóricas. En general puede considerarse esta narración de un humor homofóbico que 

moraliza a la sociedad sobre el pecado y su desprecio bajo el término cuirizante de “puto”.  

A principios del siglo XX al ataque homofóbico se sumaría la prensa mexicana, 

tras la redada de travestidos en la Colonia Tabacalera, con el “Baile de los cuarenta y 

uno”. Independiente al proceso legal que correspondiese para su época, lo más importante 

fue exhibirlos tras el castigo ejemplar, para exotizar al disidente sexual, la comedia del 

homosexual es moralizante, algo que se comprueba en la composición de la Figura 6, 

como “Versos de Posada”. En este grabado se exhibe a gente de la aristocracia barriendo, 

aún travestidos los cuarenta y uno limpian las calles. Bien los versos podrían ser écfrasis 

de la imagen o la imagen de los versos, logrando entre ambos un reflejo del fenómeno, 

compuesto por dos distintos sistemas de significar, es decir, el lingüístico y el icónico, 

mismos que convergen en la sátira homofóbica de hombres con metonimia de mujer.  El 

pueblo ríe por lo mismo que en el Ánima de Sayula aberra,  aunque distinto al poema de 

Teófilo Pedroza, pero para el siglo XX, no existe ente sobrenatural que medie la 

materialización del disidente, así la heteronormatividad sólo puede sostener la mirada 

frente al espacio quimérico, ridiculizándolo: “Diremos solamente que el éxito del satírico 

puede decirse que es más estético que real: aspira a convencer a sus lectores de que su 

postura es la más moral y la más racional, de que lo real no es lo aparente” (Llera, 1998, 



  72 

 

   

 

p. 286). Así el discurso satírico se construye bajo la premisa de que el discurso poético 

puede ser empleado como un herramienta política.  

 En el discurso de Posada los cuarenta y uno están hechos a imagen y semejanza 

de la convención de su época, sobre la mujer y el hombre, tal como se muestra en la 

Figura 6. Las redondillas se desenvuelven a partir de metonimias de la mujer como la 

vestimenta, y partes anatómicas que se suplen con prótesis: “abanicos” […] “aretes” [...] 

“dormilonas” […] “repintadas” […] “corsés” […] “pechos abultados” […] “caderitas y 

muslos postizos” (Posada 2016). Lo que José Guadalupe Posada logra es una metáfora 

entre sus propias nociones de hombre y de mujer, metonimias que generalizan al hombre 

y la mujer, ya que él no presenció el baile mítico: “¡Pues vaya usté a adivinar!” (Posada, 

2016).   

Este proceso de la tercera fase del discurso homoerótico, donde la ironía y la 

parodia se integran para hacer burla de los disidentes sexuales, como parte de un humor 

moralizante, encuentra sentido en la teoría de Bajtín sobre la carnavalización, de acuerdo 

a la visión de Raúl García, esta consiste en una pérdida de frontera entre las jerarquías, 

así suceden momentos en que el pueblo se encuentra momentáneamente por encima de la 

aristocracia, como el castigo público de los cuarenta y uno, con fines naturalizar la idea 

de que el fin moralizante de la heteronormatividad, es  superior al poder de las clases 

sociales, algo que se ha comprobado de manera opuesta en esta investigación, a partir de 

las distintas redes de disidentes sexuales descubiertas con tiempo de actividad. Entonces, 

sí se trata de una exhibición pública de la justicia moral con la que puede regocijarse el 

pueblo, bajo la carnavalización, pero al igual que el carnaval, algún ciclo temporal debe 

cumplirse para que el pueblo vuelva a regocijarse: “un complejo instrumento de los 

propios órdenes establecidos para conjurar la posibilidad real de prácticas de resistencia 



  73 

 

   

 

o de libertad (digamos, decididamente revolucionarias) que impugnen a fondo la 

hegemonía dominante” (García, 2013, p.123).  

 Finalmente a partir de este fenómeno del baile, surgiría una novela de carácter 

homofóbico que extendería el escarnio Los cuarenta y uno, con el seudónimo de Eduardo 

Castrejón (1906). Sobre esta novela se darán más detalles en el capítulo tres, debido a que 

ha sido empleada como ejemplo del método narratológico, para explicar las categorías 

que serán empleadas en el análisis de la cuentística de Luis Martín Ulloa. Así, mientras 

el disidente atiende a un cuerpo ideal femenino, el discurso cuirizante de la novela 

pretende la sátira sobre su figura: 

No olvidemos, entonces, que la belleza es un ideal que compone y que impone el 

hombre y que, por extraña coincidencia, corresponde a una serie de requisitos que, 

al satisfacerse, convierten a la mujer que los encarna en una inválida[...] El hábitat 

de la mujer bella no es el campo, no es el aire libre, no es la naturaleza. Es el salón, 

el templo donde recibe los homenajes de sus fieles con la impavidez de un ídolo 

[…] Antítesis de Pigmalión, el hombre no aspira, al [sic] través de la belleza, a 

convertir una estatua en un ser vivo, sino un ser vivo en una estatua.” (Castellanos, 

2003, p. 11-12).  

Aún en la novela, la fantasía del cuerpo ideal de mujer en los cuarenta y uno, no puede 

ser más que a puertas cerradas, porque aunque la muerte dejó de imponerse legalmente 

como castigo a las prácticas disidentes en el siglo XX, no dejó de ser una consecuencia 

real en la sociedad como Jiménez nos lo ejemplifica: 

Una locomotora de la ruta México-Veracruz, llevaba el número 141. Su conductor 

tenía mal carácter, por lo que no era bien apreciado en el gremio ferrocarrilero. 

Alguien pintó en su máquina el pronombre me, antepuesto al número […] en este 

país, donde todos los hombres nos consideramos “machos”, “muy machos” eso 



  74 

 

   

 

significaba grave injuria. El ofendido investigó quién fue el culpable –otro 

maquinista– y lo balaceó. (Jiménez, 1991, p. 154) 

El macho revolucionario adopta el ideal de hombre, su figura aguerrida supone una 

superioridad moral que justifica sus actos violentos en pro de preservar su 

heteronormatividad, algo que los periódicos confirman aún más encrudecido en 

provincia: 

Abelardo Amarillas, alias “El Lalo”, muy popular en este puerto porque estaba 

relacionado con todas las clases sociales, debido a que se dedicaba a la confección 

de coronas mortuorias, ramos de flores naturales y era el obligado cocinero de 

todos los banquetes elegantes [...] El cuerpo presentaba golpes contusos en la base 

del cráneo y raspaduras en la cara [...] se le encontró la cantidad de 23 pesos en 

los bolsillos, un fino reloj en la muñeca izquierda, una esclava de oro y otras cosas 

de algún valor, por lo que se deduce que el móvil del asesinato no fue precisamente 

el robo [...] el invertido se había paseado toda la tarde con otro homosexual 

llamado Jesús Sánchez alias “La Chucha” y juntos habían visitado algunas 

cantinas de las barriadas, acompañados de algunos pícaros que tomaban licores y 

cervezas a costa de los afeminados. (El Informador, 1945, p. 08) 

Las notas registran que el gueto homosexual no era exclusivo de la Ciudad de México: la 

clandestinidad de los encuentros sexuales sucede incluso en la ciudad de Guadalajara 

durante los años treinta del siglo XX: 

Las autoridades municipales han dispuesto que se haga una campaña tenaz y 

continuada contra las inmoralidades que con frecuencia se registran en calles y 

paseos cometidas por individuos homosexuales. Antenoche la gendarmería 

aprendió a 15 de esos sujetos sorprendiéndolos en actividades vergonzosas en 

algunos paseos de la ciudad [...] en un cabaret que funciona en el pueblo de Urías 



  75 

 

   

 

la policía detuvo a varios de estos individuos que se entregaban a la orgía más 

escandalosa. (El Informador, 1937, p. 02) 

Está ideología de naturalizada violencia en contra de los disidentes es la que enfrenta la 

narrativa durante la segunda mitad del siglo XX, que propicia una cuarta fase del discurso 

homoerótico. 

2.4. La tragedia del homosexual antes del boom de la narrativa gay en México 

Cómo se ha descrito con antelación, el disidente sexual durante la primera mitad del siglo 

XX existe con libertades limitadas: 

A partir de la constatación del “buen carácter de los homosexuales”, la discusión 

sobre las perversiones se estructuró en torno a las categorías de “peligroso-

inofensivo”. Se trataba de distinguir entre el buen y el mal perverso. […] Los 

considerados malos, en cambio, es decir, aquellos de difícil inserción social, cuya 

perversidad era concebida como una disposición permanente o una falla más o 

menos grave que habitaba en el sujeto, debían ser internados.  (Cornejo, 2007, p. 

90) 

Así que parte de la existencia en el gueto homosexual comenzó a desplazarse a la vida 

nocturna, que se desarrolló en todo México, entorno a la cultura de explotación del cuerpo 

de la mujer, ya fuese para servicio sexual, atención al cliente o entretenimiento artístico: 

con tres cubas para uno y cuatro o cinco para la fichera a la que se le invitaba a 

conversar podías pasar el rato […] La única vez que he ido a ese centro nocturno 

lo hice con un amigo mío, deportista  en su adolescencia, muy joven se aficionó a 

la mota […] él invitó a una pirujilla sentarse […] ellos bailaron varias piezas y 

compartieron los dos carrujos de la verde yerba. (Jiménez, 1992, p.36-39) 

Esta vida de noche también cuenta con formas sofisticadas como se lee en este fragmento 

de crónica: 



  76 

 

   

 

Era un sitio lujoso donde podía uno llevar a la novia y bailar con ella, o bien 

hacerlo con las pastillas (como se le nombraba en los años cuarenta y cincuenta a 

las ficheras) […] en el Río Rosa actuaron notables artistas, pero una de la que 

suscitaba mayores aplausos era Tongolele (Jiménez, 1992, p.19-21).   

Aunque existe un contraste en las clases sociales de ambos tipos de clubes nocturnos, el 

estilo de vida de la mujer en servicio del hombre es la constante.    

Monsiváis explica así la aparición del fenómeno del ambiente gay en los centros 

nocturnos de la ciudad: 

En 1949 ya existe un lugar gay, el Madreselva, un cabaret pequeño donde los 

entendidos beben pero no bailan, ansían pero no suelen aventurarse más allá de lo 

admitido por el juego de las manos bajo la mesa y el “coito visual” […] los 

asistentes temen a las redadas y por eso llevan dinero extra […] Las Adelas a un 

costado de la plaza Garibaldi, frecuentado por travestis, gays en pos de la 

aventura, turistas y heterosexuales borrachos. En la rocola canciones rancheras, 

como “Un mundo raro” de José Alfredo Jiménez.  (Monsiváis, 2010, p.124)     

De esta manera la música popular también tomó parte de la existencia contracultural, en 

una apropiación y reinterpretación colectiva. 

Aunque en el Guadalajara de la primera mitad del siglo XX, las fiestas privadas 

aún eran la forma de vida discreta del disidente, como lo muestra la detención al pintor 

tapatío Chucho Reyes, maestro del aclamado artista plástico Juan Soriano, publicada en 

el diario tapatío Las Noticias el 19 de junio de 1938:  

Se halla preso el pintor Ferreira [sic]. Dama escandalizada denunció las sesiones 

artístico literarias que celebraba como Sospechosas Saturnales: Con motivo de dos 

cartas [...] enviadas a las Oficinas de Comisiones de investigación de esta ciudad, 

en la que la señora, cuyo nombre callaba por razones de discreción y necesarias 



  77 

 

   

 

tratándose de la tranquilidad en el hogar de la denunciante, delataba un acto 

bochornoso que iba en aumento de no intervenir la autoridad, ayer por la mañana 

se hizo la aprehensión del conocido artista pintor Jesús Reyes Ferreira y al catearse  

el domicilio de dicho señor, [...] en el cruzamiento de las calles del Ocho de Julio 

y Morelos, a los jóvenes  Álvaro Matute Ramos, Oscar Marcelo Marino, Mario 

Bonat Segovia e Ignacio Gallardo Cárdenas; todos ellos perteneciendo a familias 

de la sociedad tapatía. 

La denuncia enderezada en contra del artista Reyes Ferreira expresa que 

organizaba bacanales en su domicilio, fomentando la degeneración de jóvenes que 

lo visitaban, a tal grado de inmoralidad, que la señora denunciante afirmaba [...] 

escandalizada,  cuando en recientes [..] a  investigar lo que pasaba con un hijo suyo 

al domicilio citado porque, haciendo a un lado sus estudios estaba de [...] de 

empeñadamente en frecuentar la casa de Reyes Ferreira, hasta el grado de decirle 

a la causante [...] a la autora de [...] que a su familia para que lo necesitaba, puesto 

que iba con su amigo el pintor. Algunas familias vecinas del pintor Reyes Ferreira, 

también confirmaban con desagrado [...] tenía meses el escándalo constante que 

se registraba en el domicilio del artista, ya que se [...] fechas sin ningún recato los 

bacanales se sucedían a pretexto de sesiones artístico literarias. 

Los cinco detenidos de que trata fueron internados en Cárcel Correccional, 

para q´[sic] les aplique una pena administrativa a que se hayan hecho acreedores. 

La grave acusación ya pesa sobre los detenidos particularmente la de corruptor de 

menores que se hace al pintor Reyes Ferreira la niega [...], expresando en las 

oficinas de policías que son víctimas de una denuncia de una mujer ligera. (Las 

Noticias, 1938)       



  78 

 

   

 

Chucho Reyes sufrió el desprestigio social de ser expulsado de la ciudad de Guadalajara 

en 1938, no sin antes barrer las calles como los 41 (Monsiváis, 2010, p. 119). 

Entonces ya para la segunda mitad del siglo XX, en el discurso narrativo 

homoerótico, la perspectiva de los disidentes sexuales pudo por fin ser narrada, aunque 

como se verá, a partir de un imaginario cargado de simbolismos quiméricos, impuestos 

durante siglos por la heteronormatividad. Dos obras concretas resumen este periodo: 41 

o el muchacho que soñaba con fantasmas (1964), de Paolo Po y El diario de José Toledo 

(1964) de Miguel Barbachano: “representan la literatura gay que circuló en México a 

principios de la década de los sesenta, casi de forma clandestina entre un grupo reducido 

de lectores y ante la indiferencia de los críticos” (Torres, 2021, p. 82-83).  

Estás novelas tienen en común haber sido publicadas el mismo año, además de 

que ambas parten de la perspectiva de un homosexual, como recurso de verosímilitud en 

la fábula de la obra, por su supuesto enfoque y correspondencia con el contexto de las 

disidencias sexuales, ya que la verosimilitud consiste en una: “Ilusión de coherencia real 

o de verdad lógica producida en una obra que puede ser inclusive fantástica” (Beristáin, 

2004, p. 499).  

En el caso de 41 o el muchacho que soñaba con fantasmas, el pseudónimo luce 

como una protección de la identidad homosexual del autor, lo que implicaría una forma 

de vida disidente plasmada en la novela.  El seudónimo de Paolo Po, aparentemente se 

trató del periodista Manuel Aguilar de la Torre: “Manuel Aguilar de la Torre y Paolo Po 

fueron dos escritores antagónicos. Aguilar vivió la mayor parte de su vida levantado sobre 

el pedestal del reconocimiento periodístico y la fertilidad literaria” (Taposteco, 2015, 

párr. 1). La supuesta doble vida de Aguilar como Paolo Po es una muestra de la realidad 

ideológica a la que se enfrenta el disidente sexual en México: 



  79 

 

   

 

Tanto los testimonios como los documentos y semejanzas entre Paolo Po y 

Manuel Aguilar de la Torre empezaron a dibujar algunas de las razones por las 

cuales el poeta michoacano pudo haber creado un alter-ego para la publicación de 

sus novelas transgresoras. Juan Jacobo Hernández, editor de la revista gay 41, 

soñar fantasmas declara haberse “ligado” a un hombre durante los años 70 que se 

presentó como Paolo Po (quien coincidía con la descripción física de Aguilar) y 

haber recibido de él una confesión: <<Me dijo que tenía miedo, que la gente no 

estaba preparada para una obra como 41 o el muchacho que soñaba con fantasmas  

[sic] >>. La artista Miriam Pérez, amiga de Aguilar, habló sobre la 

homosexualidad y la homofobia interiorizada que, piensa ella, llevó a Aguilar a 

ocultar tantos años sus preferencias sexuales y crear a Paolo Po: <<Yo siempre 

supe que Manuel era gay y me daba cuenta de los esfuerzos intensos para 

encubrirlo. Era muy cuidadoso. Incluso coqueto con las mujeres. Pero se notaban 

sus preferencias>>. (Taposteco, 2015, párr. 23) 

Quizá jamás se termine por confirmar que Aguilar era Paolo Po pero el seudónimo de la 

novela explica la difícultad que atraviesan los disidentes para existir en un medio 

heteronormado, ya que tanto la novela de 41 o el muchacho que soñaba con fantasmas 

como Los cuarenta y uno de Castrejón, recurren al seudónimo para no ser vinculados a 

ese estilo de vida.  

Por su parte, Barbachano se inspira en el diario de un disidente sexual: “el propio 

autor solía decir que la idea para la novela le vino a partir de que encontró un diario 

abandonado en un tranvía de la ciudad de México, aunque se ignora si esto sea un mero 

recurso literario” (Tatto, 2022, párr. 3).  El discurso narrativo tanto de Barbachano como 

el de Paolo Po, se enfoca en la perspectiva del disidente sexual pero como se verá, la 

desnaturalización quimérica ejerce un peso ideológico en la fábula homoerótica: 



  80 

 

   

 

El burócrata José Toledo, de veinte años de edad, se tiró de la azotea del edificio 

número 60 de las calles de Simón Bolívar en la colonia Asturias. En el hospital 

20 de noviembre del ISSSTE expiró el joven, sus padres dijeron que desconocen 

las causas por las cuales su hijo se arrojó al vacío. (1964, p. 8).  

Desde el inicio de la novela, se reconoce el destino trágico del disidente, por lo que el 

morbo sobre su muerte y sus pasiones tortuosas dan continuidad al discurso homoerótico.   

La novela de Paolo Po, 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas, retoma la 

visión cuirizante de las almas en pena coloniales, a partir de una trama basada en el 

infortunio, de un muchacho que como cualidad más importante era que “soñaba con 

fantasmas”: “Imploró a Dios, al dios no inventado, sino al mismo Dios, que le enviara 

compañía. (un espectro, un hombre sin carne o el fantasma de un muchacho muerto)” 

(2019, p. 43). Algo a lo que se suma un discurso suicida: “el muchacho que poseía una 

calavera de hombre encalada y cuidadosamente barnizada se acostó junto a la calavera y 

se pegó un tiro en el paladar” (2019, p. 45).  

El discurso narrativo en esta novela, aunque no eufemiza el homoerotismo, sigue 

vinculado a estructuras como las metáforas monsturosas y el pecado: 

El infierno es representado por un viejo calvo sin calzones que chupa un sexo con 

la boca. Viejo pobre que se encuentra en el infierno. Viejo que ni Lucifer soporta. 

Viejo que me indica la senda blanda. Y, en el excusado, un joven infernal: carne 

dura y morena, ojos brillantes y pícaros, piernas fuertes y brazos ágiles, cabellera 

embadurnada de vaselina amarillenta; tiene el sexo de fuera, erguido como 

estatua. Y el viejo me señala el camino. El camino de la desesperanza. (2019, p. 

58)  

Así, el acto homoerótico descrito entre un hombre maduro y un joven, desde un nivel 

bíblico, implica pecado, suciedad y perversión. Para empezar el LUPIS es un lugar 



  81 

 

   

 

dantesco, razón del intertexto a la inscripción de la puerta al Infierno en los versos de La 

Divina Comedia “Lasciate Ogni esperanza, voi che entrate”  (Alligheri 1884, p. 13). 

Durante esta cuarta fase, la narrativa homoerótica se expresa a partir de una 

mirada atormentada, es decir, la tragedia del disidente sexual en el espacio 

heteronormado. En esta narrativa culposa ya se abordan parte de las dinámicas de lo 

LUPIS :  

Se miran un instante y en ese instante se cuentan sus secretos más íntimos <<soy 

como tú... ¿quieres venir conmigo?>>, parecen preguntarse. Y algunos se van 

juntos a hacerse tontos con el film, otros deciden abandonar la sala y salen a la 

calle (quizá encuentren un árbol frondoso que los cubra de las miradas 

impertinentes... quizá uno de ellos tiene un cuarto en una azotea... a lo mejor el 

automóvil de uno de los dos los llevará a alguna carretera desierta...) Y otros se 

quedan sin hacer nada. (Po, 2016, p. 86-87). 

Aunque los LUPIS comienzan a ser mencionados en la narrativa homoerótica, ninguna 

de estas novelas causaría revuelo ideológico en la cultura mexicana, no sino hasta el 

surgimiento del boom de la literatura gay.  

2.5. El boom de la narrativa gay en México 

Durante esta última quinta fase, la narrativa homoerótica mexicana logra su 

reivindicación bajo el respaldo ideológico de distintos movimientos de defensa a los 

derechos civiles, sucedidos en Estados Unidos de Norteamérica a mediados del siglo XX: 

Entre 1945 y 1968, los afroamericanos erradicaron toda barrera legal que 

obstaculizara la igualdad racial en Estados Unidos. Por medio de protestas 

masivas, legislaciones en el Congreso, decisiones en la Corte y algunos estallidos 

esporádicos de violencia, los líderes negros y sus aliados blancos lograron con 

éxito eliminar las barreras raciales y de castas que habían existido por más de una 



  82 

 

   

 

centuria. Esta campaña por la igualdad racial, la dignidad y la paridad económica 

también comprometió al gobierno federal a buscar una sociedad ciega al color. ( 

Braussard, 2001, p.99) 

Aunado a estos levantamientos políticos, en oposición a la segregación racial, surge una 

segunda oleada de feminismo: 

Para su momento histórico, el feminismo de los 60, 70, 80 y 90 enarboló un 

novedoso discurso radical de reconfiguración identitaria y redistribución del 

poder del orden de género de la modernidad industrial, que con el tiempo se 

plasmó en nuevos derechos anclados al cuerpo, la sexualidad, la reproducción, la 

reconfiguración de la división sexual del trabajo, la tipificación de la violencia de 

género y la participación política. (Maier, 2020, p. 1) 

Así, estos levantamientos opositores al bio-poder; en contra de la segregación racial y la 

heteronormatividad mostraron la posibilidad de una realidad civil igualitaria, en 

sociedades altamente industrializadas como México, donde sucedería una restructuración 

de jerarquías sociales, en una etapa histórica del país fácilmente reconocida, por la pérdida 

de algunas prácticas, denominadas como “buenas costumbres”, con amplia relación a la 

identidad sexual: 

Los años sesenta son un verdadero estallido: la juventud hace añicos las buenas 

costumbres. Las mujeres visten minifaldas y los hombres usan entallados jeans 

que dibujan las formas de los glúteos y genitales: se impone la moda unisex. El 

cuerpo adquiere categoría de juventud, vigor y sexualidad. Atrás quedó el modelo 

hegemónico nacionalista impuesto por los gobiernos posrevolucionarios. El 

homosexual de manera ridiculizada o estereotipada se hace presente como sujeto 

de género en el teatro de revista, en la prensa y en el cine nacional. (Gutiérrez, 

2010, p. 238) 



  83 

 

   

 

Así ciertas tradiciones como la figura del macho revolucionario, y el cristianismo, 

comenzaron a perder efecto en el ideal sexual de los mexicanos, de tal forma que la 

inestabilidad ideológica de la semiósfera de lo heteronormado sería aprovechada por las 

disidencias sexogenéricas.  

La oleada de levantamientos políticos por la liberación sexual pronto incluiría a 

las disidencias sexuales, desde uno de los eventos más trascendentales para las mismas, 

en un bar de Nueva York el año de 1969 “Stonewall”. Sobre este evento, Lucía Paz narra 

las constantes redadas con intervención humillante de la policía a los travestis que acudían 

a Stonewall. Bajo el testimonio de distintas transexuales latinas, hoy se sabe que la rutina 

consistió en apagar la música y obligarlas a desvestirse y desmaquillarse con sus mismas 

prendas (Paz, 2021). Al parecer este acoso policiaco era tan elaborado, que agentes se 

infiltraban como disidentes para entrampar a los asistentes, algo que recuerda al contexto 

de la policía de Mansfield Ohio y a las mismas acciones de incriminación que se 

realizaron en los cuartos de té. Así que los disidentes de Stonewall inventaron un código 

para reconocerse “¿Cónoces a Dorothy?”; al hacer referencia al papel de Judy Garland en 

la película el Mago de Oz, debido a que la actriz era muy idolatrada por la comunidad.  

Este orgullo identitario vivido en el contexto de Stonewall, provocaría el primer 

levantamiento, ya que la policía molestó con su rutina humillante a los travestis, que 

tenían días de borrachera, por la muerte de Judy Garland, al querer apagar la rocola 

mientras sonaba “Somewhere over the rainbow”, así el grito inicial de un travesti: “Don’t 

touch Judy” —“No toques a Judy”— dio paso a una trifulca que se llevó a las calles (Paz, 

2021).   

Y esta trifulca escaló a revueltas en las calles: “No todo terminó allí: se prendieron  

[sic] fuego a autos, se cortaron calles y continuaron resistiendo por tres días consecutivos. 

Como resultado de esa revuelta hubo muertos, varios heridos y muchos arrestos. Nunca 



  84 

 

   

 

se encontró el reporte policial de tal situación” (Paz, 2021, p.18). Debido a esto surgieron 

las primeras marchas: “Ahí, en Nueva York y en 1969, se formó el Movimiento de 

Liberación LGBT. A partir de esa fecha, se realizaron las caminatas (marchas) del 28 de 

junio cada año” (Paz, 2021, p.18). 

Como ya se ha hecho mención en esta investigación, estas ideologías de liberación 

sexual encontraron eco en México a lo largo de los años 70:   

A partir de 1970 surgen las primeras organizaciones gay del país, se publican 

revistas como Nuestro Cuerpo (1979) y Nuevo Ambiente (1981) y aparecen en el 

programa de televisión 24 horas, del conocido animador Jacobo Zabludosky, la 

activista Nancy Cárdenas […] Es justamente en este momento de apertura que se 

publica El vampiro de la colonia Roma (1979), de Luis Zapata, novela que suscita 

interés, incluso antes de salir al mercado, al haber sido ganadora del premio 

Grijalbo de novela, un año antes de su publicación. Las críticas, tanto adversas 

como positivas, unidas al prestigio del premio y al respaldo de una casa editorial 

sólida, lograron que la novela no pasara inadvertida y que obtuviera mejor 

difusión que otras novelas que habían abordado el tema gay con anterioridad. 

(Torres, 2018, p. 88) 

Además del activismo, la literatura formó parte de este levantamiento ideológico con 

textos como el artículo ensayístico de José Joaquín Blanco publicado en el suplemento 

“Sábado” "Ojos que da pánico soñar" (1979): 

¿Alguna vez el lector se ha topado con algún puto por la calle? ¿Ha sentido su 

mirada fija; lo ha visto aproximarse a pedirle un cigarro, hacerle conversación, 

sugerirle…? [sic] Mientras me embrollo con las ideas que trataré de desarrollar 

en este artículo, paseo por el Parque México mirando a los muchachos que me 

gustan con esa peculiar “mirada de puto” cuya escandalizada descripción sería 



  85 

 

   

 

insuperable para escribir un artículo amarillista. No puedo saber cómo vean mis 

ojos esos muchachos, salvo alguno de ellos, con quien ya hice cita; pero recuerdo 

que en muchas de las novelas que he leído, cuando aparece algún personaje 

homosexual, el autor se demora nerviosamente, intrigado por sus miradas. “Eyes 

I dare not meet in dreams”, escribió Eliot. Las califican como sesgadas, fijas, 

lujuriosas, sentimentales, socarronas, rehuyentes, ansiosas, rebeldes, serviles, 

irónicas, etcétera. Estos adjetivos no hablan de los ojos de los homosexuales en sí 

sino de cómo la sociedad establecida nos mira: somos parte de ella, sobre todo de 

su clase media, y a la vez la contradecimos; resultamos sus beneficiarios y sus 

críticos. Voluntaria o involuntariamente, al decidirnos a ser como somos, lo 

hacemos contra ella y colaboramos a su disolución. (2010, p. 254-255) 

Como un espejo cóncavo, Blanco describe el efecto de la mirada cuirificante del ligue 

homoerótico, así la mirada del “puto” refleja una impresión interiorizada del sujeto 

heteronormado, quien no puede evadir experimentar el espacio quimérico durante el 

coqueteo. Publicada el mismo año que la novela de Zapata, en esta crónica: “la mirada 

recuerda que el cuerpo es el primer artefacto con el que el disidente materializa su 

homoerotismo, en el mirar, moverse, bailar, vestirse, hablar y demás convencionalismos 

estereotipados en la mujer” (Galván y Torres, 2024, p.78).  

La crónica ensayística de Blanco se narra en primera persona: “paseo por el parque 

México mirando a los muchachos que me gustan, con esa peculiar mirada de puto […] 

salvo alguno de ellos, con quien ya hice cita” (Blanco, 2010, p. 254). Una primera persona 

que cumple con su función de texto confesionario, donde su sexualidad se expresa de 

manera abierta. Como ya se ha hecho mención, esta perspectiva por comprender el 

fenómeno de las disidencias sexuales, se opuso a la cultura dominante, lo que le otorgó 

un mayor efecto de verosimilitud como discurso contestatario.  



  86 

 

   

 

Este boom en la narrativa homoerótica entra en las mismas tendencias 

mercadológicas que el boom hispanoamericano: 

Un tecnicismo utilizado en la terminología del mercadeo moderno 

norteamericano, el diccionario Oxford de la lengua inglesa la define en su segunda 

acepción, como: <<the effective launching of anything upon the market, or upon 

public attention>> (El lanzamiento efectivo de algo en el mercado o la atención 

pública). […] En el contexto literario latinoamericano, la palabra fue puesta de 

moda por el diario argentino Primera Plana, que empezó a publicarse en 1962. 

Con ella se referían los diarios y revistas al repentino éxito que en la década de 

los sesenta alcanzó la narrativa de nuestro continente. Ahora bien, a causa de la 

connotación industrial de la palabra, muchos de los que escribieron sobre el 

fenómeno solo vieron las conexiones comerciales que indudablemente tuvo, y 

solo algunos pudieron entenderlo en toda su significación y en todos sus contextos 

políticos, ideológicos, comerciales y artísticos. Hubo quienes afirmaron que todo 

el éxito se debía únicamente al ruido propiciado por unos cuantos editores 

interesados en subir las ventas, entre los cuales el más culpado fue, desde luego, 

Carlos Barral […] la novela latinoamericana pasó, en forma repentina, al primer 

plano de la consideración crítica, dejando de ser una literatura casi desconocida 

para ocupar lugar preponderante en los círculos internacionales. (Herra, 1990, p. 

25-26) 

De esta manera las confesiones tercermundistas de las disidencias sexuales, representaron 

un mercado atado al boom hispanoamericano: 

La cultura global del fin de siglo se apropia del lenguaje de estos deseos, dejando 

al movimiento contracultural sin ninguna demanda. Así, el mundo corporativo 



  87 

 

   

 

absorbe los fenómenos contraculturales y se apropia de su lenguaje de solidaridad 

y de sus proyectos para el cambio. (Masiello, 2002, p. 74)  

Muy aparte de estos intereses capitales, los disidentes se sirven de este poder cultural 

global, para dignificarse, señalando su existencia y aún más su supervivencia en un 

entorno violento: 

Al perderse en la masa citadina el homosexual gana libertad, siempre y cuando 

tenga el nivel de vida suficiente para moverse sin terror en lugares clandestinos, 

para pagar las altas cuotas de los lugares y las costumbres toleradas mediante la 

extorsión evidente o velada, y sobre todo para sentirse con derecho a vivir su vida 

de un modo diferente. Por ello en siglos pasados, sólo unos cuantos artistas, 

aristócratas o burgueses pudieron darse ese lujo. (Blanco, 2010, p. 259) 

Muy distinto a Barbachano y Po, la novela de Zapata reivindica el discurso homoerótico, 

no sólo por su alejamiento al pensamiento cuirizante y pecaminoso que el colonialismo 

impuso a las disidencias sexuales, sino además por el poder económico que respaldó y 

difundió a El vampiro de la colonia Roma: “incluso los medios masivos como el periódico 

dieron seguimiento a la obra de Zapata, designándole el mayor mote de artefacto 

económico en la industria de libros, al tratarla como bestseller” (Galván y Torres, 2024, 

p.81), algo que puede constatarse en periódicos como El Informador: “México D.F. julio 

16 (exc. -AEE). -Las opiniones coinciden: La Octava Feria Metropolitana del Libro, es 

sólo para ricos. […] <<El Vampiro de la Colonia Roma>> otro bestseller mexicano, 89 

pesos” (El Informador, 17 de julio de 1979: 2-A).  

Este discurso capital y su fijación con el tercer mundo permitió el surgimiento de 

artefactos culturales como la novela de Zapata, confiriéndole calidad de artefacto 

moderno, de mentefacto de las disidencias sexuales. Algo que también se comprueba en 

su calidad narrativa: “Otros esfuerzos literarios de éxito fueron <<Al cielo por asalto>> 



  88 

 

   

 

[sic] de Agustín Ramos y <<El vampiro de la colonia Roma>> [sic] de Luis Zapata” (El 

Informador, 24 de diciembre de 1979: 6-D). 

La novela narra la vida de Adonis García, quien se trató supuestamente de Osiris 

Pérez, aunque bien este referente histórico del que se expresa Zapata puede tratarse de un 

recurso de verosimilitud que se le dio a la obra: “en 1975, en la Cineteca: él era cinéfilo 

y yo también. Cuando me dijo que era <<vividor>> (creo que esa fue la palabra que usó), 

no le creí del todo, no sé por qué: a fin de cuentas, Osiris era muy guapo” (Zapata 2018, 

p. 26). La novela pretende ser la transcripción de una serie de grabaciones de cintas 

magnéticas, donde Adonis confiesa su forma de vida como chichifo en la Ciudad de 

México.  

En la novela se narran los distintos LUPIS y puntos de prostitución conocidos en 

el entonces Distrito Federal y los mecanismos en que los disidentes interactúan para pasar 

inadvertidos: “En sí, encierran códigos y simbolismos que no se encuentran en otro tipo 

de literatura porque los personajes no son arquetipos convencionales, y su desarrollo, así 

como los espacios en donde se mueven, corresponden a perspectivas delimitadas por la 

misma temática” (Gutiérrez, 2009, p.284).  

La diferencia entre esta quinta fase del boom de la narrativa homoerótica y la fase 

anterior de tragedia homoerótica, radica en la picaresca que Zapata supuso trabajar en la 

novela: “cuando empecé a trabajar en la novela, descubrí que la vida de Osiris (a quien 

llamé Adonis en el libro) tenía mucha similitud con la de los pícaros de la literatura 

española: compartían los temas de la orfandad, la necesidad temprana de ganarse el pan 

cotidiano, la astucia como un medio para sobrevivir, el sentido del humor, la pertenencia 

sucesiva a varios amos, etc” (Zapata, 2018, p. 26-27).  

Este carácter picaresco puede comprobarse desde el título: Las aventuras, 

desventuras y sueños de Adonis García, el vampiro de la colonia Roma (Torres 2021, p. 



  89 

 

   

 

89), comparado con el título, de la narración que es considerada la primera novela 

picaresca: La vida del Lazarillo de Tormes y de sus fortunas y adversidades (1554), 

semejantes no sólo en la evidente dimensión del título, sino en la contradicción que 

expresa sobre sus vidas: “aventura” y “desventura” en el Lazarillo; y “fortuna” y 

“adversidades” en Adonis. Que se resume como una analogía o desplazamiento 

significativo por: “correspondencia estructural, es decir, al tipo de relación que se da en 

una correlación entre las partes de dos sistemas” (Beristáin, 2004, p.259).    

La imagen mítica que el vampiro toma en esta novela, no se aleja de los ideales 

profundos del vampiro de finales del siglo XIX, al respecto de su simbolismo sexual, 

instaurado en la literatura con Drácula de Bram Stoker (1897): 

La consolidación literaria del vampiro en el siglo pasado hunde sus raíces en un 

oscuro humus sexual marcado por la lucha de sexos, el feminismo creciente, la 

proliferación de discursos sobre la erótica y la búsqueda de un sexo artificial, un 

tercer sexo que aliviara las tensiones que la modernidad introducía en la relación 

entre hombres y mujeres.  (Chávez, 1998, p.32) 

Este tercer sexo cae en el espacio quimérico, donde entra en sentido la “monstruosa” vida 

nocturna que padece Adonis, pero la cotidianidad del Distrito Federal destruye esta 

monstruosidad metafórica en la que se coloca con frecuencia al homosexual en espacios 

concretos de violencia, hacia todo espacio posible en la ciudad, una cualidad de los LUPIS 

que finalmente aparece en la novela homoerótica:  

El arquetipo del homosexual era: “Similar a un monstruo de Feria”. No obstante 

deja de ser invisible, aunque no se quiera, se reconoce su presencia en el familiar, 

en el vecino, en el artista, en el personaje público. En la década de los setenta, 

México y toda Latinoamérica se convierten, por un lado, en un gran mercado de 

consumo masivo de la industria de los Estados Unidos y, por otro, se asume la 



  90 

 

   

 

influencia de tendencias culturales, artísticas y sociales libertarias. El de mayor 

trascendencia en este tema es la revuelta de Stonewall (1969) que abrió el debate 

social, académico y teórico de las relaciones homosexuales. En México, en 1971, 

la dramaturga Nancy Cárdenas crea el “Frente de Liberación Homosexual”. La 

importancia de este movimiento radica en incorporar la homosexualidad en el 

discurso político, social y cultural de una forma pública. En el campo de la 

literatura, la novela El Vampiro de la Colonia Roma, de Luis Zapata, de manera 

abrupta irrumpe y arroja sobre la doble moral de la sociedad mexicana la 

visibilidad de lo que se esmeraba por ocultar en el rincón del closet: la práctica 

cotidiana de la homosexualidad en todas las esferas sociales. Zapata no se 

conforma con sacarla del armario, la lleva y la pasea a pie, en auto o en autobús 

por calles, avenidas, parques, restaurantes y cines de la gran ciudad y otras 

latitudes de la geografía del país. (Gutiérrez, 2018, p. 238-239). 

Esta última fase, la quinta, demuestra que: “La tragedia del homosexual se transforma en 

parodia de la heteronormatividad, se muestra que a pesar de la violencia con que se 

castigue a las disidencias sexuales por materializar el homoerotismo, estas se lograrán en 

todo el espacio físico cuando la heteronormatividad se descuide” (Galván y Torres, 2024, 

p.82), algo que ya se ha explicado al respecto de la naturaleza de los LUPIS:  

El espacio exterior también dotado de un fuerte significado semántico, traza un 

mapa homoerótico de calles, baños, cafés, cines donde es posible la prostitución 

y el encuentro sexual sólo por placer. La ciudad se vuelve única para Adonis, 

quien tiene su propia visión: “Me encantaba salir a la calle me sentía fascinado 

por la ciudad en esa época me parecía la Ciudad de México la ciudad más 

cachonda del mundo”. El espacio donde transita y se desenvuelve está 

condicionado por el deseo, el instinto, el impulso, el goce, la retribución, hasta 



  91 

 

   

 

llegar a la obsesión y ver a la Torre Latinoamericana como el falo más grande del 

continente y el palacio de Bellas Artes como la chichi más gorda de 

Latinoamérica. La única pulsión que anima el movimiento del cuerpo en el 

espacio exterior es la sexual. (Gutiérrez, 2010, p. 243) 

La naturalidad con la que la narrativa homoerótica va descifrando una ciudad provista de 

 LUPIS y lugares de prostitución, sin un imaginario colonial del pecado: “permite 

cuestionar la figura de cada hombre heterosexual, ya que todos podrían ser públicamente 

heterosexuales, y de forma subrepticia emplear los códigos homoeróticos dispersos por 

todas partes, algo que Blanco ya afirmaba al referir a la mirada del<<puto>>” (Galván y 

Torres, 2024, p. 83). Esto también puede intuirse en la narrativa de Barbachano y Po 

durante la dinámica de los cines, pero en Zapata es directo y claro:  

Ahí me tienes en la noche haciendo guardia en las puertas de Sanborn´s de Niza 

y ahí fue mi debut […] era un tipo como de cuarenta años más o menos de aspecto 

elegantón [...] pasó en su coche una vez y luego y me hizo señas de que lo siguiera; 

él iba manejando así despacito para que me diera chance de seguirlo” (Zapata, 

1979, p. 34). 

El descaro de la vida disidente en la narrativa homoerótica, revela no sólo códigos e 

identidad disidente, también la fragilidad del discurso heteronormado ante cada práctica 

disidente, recordando las afirmaciones sobre Simmel puestas en función de los LUPIS, 

son síntomas que forman parte de un enorme espacio llamado ciudad, en este sentido 

analógico, la narrativa homoerótica se trata de: “Un conjunto de obras que desde 

diferentes puntos de vista tratan la misma cuestión: el develamiento de la personalidad 

homosexual, su comportamiento social y la cultura relevante de este grupo” (Gutiérrez, 

2009, p. 284).  



  92 

 

   

 

El Vampiro de la colonia Roma revela la violencia homofóbica bajo la que las 

disidencias sexuales existían y cohabitaban con quienes recurrían a sus servicios e 

influían en su identidad, por medio de jerarquías de poder económico y dominio sobre los 

cuerpos como: putos, locas, gayos, mayates, chichifos y closeteras (Laguarda, 2007, pp. 

182-184). En definitiva: “todos son distintos no sólo por la manera en que emplean los 

códigos homoeróticos sino en como replican en alguna medida las jerarquías de la 

heteronormatividad, encabezada por el estereotipo del macho revolucionario” (Galván y 

Torres, 2024, p. 84). El macho se caracteriza por una supuesta resistencia al dolor físico 

y psicológico, como una oposición a la debilidad que se le adjudica a la mujer y al 

homosexual (Laguard, 2007, p. 181). Debido a la flexibilidad sexual con la que múltiples 

personajes se desempeñan en El vampiro de la Colonia Roma, deconstruyendo la imagen 

del macho revolucionario en una parodia del México postrevolucionario, como sucede 

con el hermano de Adonis, al cual el mismo Adonis identifica como buga, a pesar de que 

este mismo es amante de un bailarín: “mi hermano en esa época estaba viviendo con una 

loca que trabajaba en el teatro blanquita [sic] en las coreografías ¿no? en los bailes y eso 

que mi hermano era es buga” (Zapata, 2022, p. 49). Por ello se dificulta la imagen del 

macho mexicano en la novela: “que bien puede tratarse en alguna medida de algún 

disidente sexual ejerciendo el estereotipo del macho convencional. Así subyace en la 

narrativa de la novela, una parodia a la heteronormatividad que dignifica en alguna 

medida al homoerotismo en la narrativa mexicana, al ser este quien ahora expone un punto 

de crítica a la sociedad, una contrariedad en la heteronormatividad (Galván y Torres, 

2024, p. 84). 

Al margen de este periodo del boom de la narrativa gay, se encuentra el cuento de 

Jorge López Páez “Doña Herlinda y su hijo” publicado originalmente en el suplemento 

“Sábado” del diario Unomásuno en 1980. La narración trata la formación de una familia 



  93 

 

   

 

no convencional en Guadalajara, bajo la apariencia de una familia tradicional. Aunque en 

toda la narración no se describen los actos homoeróticos, la suma de circunstancias 

permite bordear lo indecible, que entre Rodolfo y Ramón —el narrador— existe una 

relación protegida de la imagen pública por Doña Herlinda. 

Doña Herlinda completa la ilusión de la familia tradicional volviendo el triángulo 

en un cuadro, a partir de la inclusión de Olga a la vida de Rodolfo. De esta manera, doña 

Herlinda construye una ilusión heteronormada, a partir de la distribución del espacio en 

su hogar, donde las relaciones de su hijo se mantienen unidas pero separadas, una para 

simular heterosexualidad y otra para satisfacer su disidencia. La manipulación matriarcal 

de doña Herlinda es capaz de fijar horarios de convivencias, entre Ramón, Rodolfo y 

Olga. El relato también es un recordatorio de la importancia del dinero para mantener un 

estilo de vida sumergido en actividades homoeróticas y salir librado de las repercusiones 

del contexto por ser identificado como disidente sexual. 

Este relato fue llevado al cine en 1985 por Jaime Humberto Hermosillo, bajo el 

mismo nombre y formó parte de la identidad de los disidentes sexuales de Guadalajara, a 

finales del siglo XX, por reflejar en la película, el enorme tabú hacia los homosexuales, 

ideal inversamente proporcional, al de la familia tradicionalista. La propuesta de Jaime 

Humberto Hermosillo ahonda más en este carácter tradicionalista tapatío, fijando algunas 

particularidades que serán retomadas más adelante, durante el análisis a la narrativa de 

Luis Martín Ulloa.  

 

 

 

 

 



  94 

 

   

 

3.-La hermenéutica del cuerpo homoerótico en el espacio heteronormado 

Como ya se ha anticipado, en este tercer capítulo se detallan y describen los métodos 

necesarios para el análisis crítico del discurso de la cuentística de Luis Martín Ulloa. Son 

tres métodos los incluidos para esta investigación: el método narratológico que servirá 

para reconocer las estructuras cognitivas con las que el discurso es figurado por el lector 

como una narración; la hermenéutica del cuerpo de González y Paez (2003), con la que 

se señalará un desplazamiento significativo del ideal sexual del cuerpo en función de las 

jerarquías que el espacio significa y viceversa; finalmente, las estructuras retóricas del 

lenguaje, con las que se naturaliza en el discurso este desplazamiento significativo, 

entendidas a partir del Diccionario de retórica y poética de Helena Beristáin (2004).   

3.-1.-La narratología como método estructural del discurso narrativo 

La narratología es un método que tiene su sustento en la corriente estructuralista de 

mediados del siglo veinte. Desde entonces a la actualidad pueden reconocerse tres etapas 

de estudio narratológico: 

La historia de la ciencia de la narración podría escandirse en tres etapas: la 

"preestructuralista" (la de las teorías tan vagamente llamadas "tradicionales"), la 

"estructuralista" (desarrollada sobre todo por los narratólogos franceses y sus 

continuadores) y la "post-estructuralista" (que corresponde a una variedad de 

tendencias agrupadas todas bajo el común denominador de "narratología post-

clásica ". (Aníbal, 2003, párr. 3) 

Esto implica más de medio siglo de conceptos y definiciones sobre el fenómeno de los 

textos narrativos, de los cuales sólo importan para esta investigación aquellos conceptos 

que refieran a los cuentos por delimitación del tema de estudio, la cuentística de Luis 

Martín Ulloa. Este apartado tiene la finalidad de justificar y explicar por qué El relato en 



  95 

 

   

 

perspectiva (1994) de Luz Aurora Pimentel es el método requerido para abordar la 

estructura narrativa de Luis Martín Ulloa.  

3.1.1.-Nociones prestructuralistas sobre la narratología 

Desde los clásicos existen referentes teóricos sobre el papel del narrador en la poesía. Es 

Platón quien otorga los primeros referentes (García, 1997, p.78). No se distingue una 

intensión semiótica en Platón, sino filosófica, la de determinar la proximidad de la poesía 

a la verdad, que él supone identificar a partir de dos tipos de enunciaciones, la enunciación 

imitativa y enunciación simple. La primera enunciación es entendida como la voz del 

poeta a través de la voz de un personaje, lo que delimita los recursos lingüísticos del 

poeta, sus expresiones y forma de habla, a los límites lingüísticos del personaje que se 

imita. La mímesis es fundamental en este proceso “consiste en la imitación de la realidad 

de la vida” (Beristain, 2004, p.333), algo que cuestiona Platón en La República, 

empleando la voz mimética de Sócrates, sus recursos dialógicos, a partir de la estrategia 

mayéutica “y asemejarse uno mismo a otro en habla o aspecto ¿no es imitar a aquel al 

cual uno se asemeja?” (Platón, 1988, p. 162).  

Mientras que la segunda enunciación se trata de la voz misma del poeta “En 

cambio si el poeta nunca se escondiese toda su poesía y su narración serían producidas 

sin imitación alguna” (Platón, p. 162). Platón asumía al narrador como la voz misma del 

autor. La intención de Platón al tratar estas dos pasadas clasificaciones fue la de 

determinar la proximidad de la verdad, la virtud y la justicia en los poemas clásicos, pero 

con ello instaura dos formas discursivas: la mimética y la directa. 

La respuesta para Platón es que la verdad se aleja más durante la mímesis, puesto 

que, a partir de su perspectiva, el poeta nunca podrá recrear la realidad de los personajes 

y en el proceso entregará personajes incompletos, lejanos de una verdad, determinados 

por las virtudes y vicios del poeta “me parece que la naturaleza humana está desmenuzada 



  96 

 

   

 

en partes más pequeñas aún, de manera que es incapaz de imitar bien muchas cosas, o de 

hacer las cosas mismas a las cuales las imitaciones se asemejan”  (Platón, 1988,  p. 164- 

165). 

Por su parte, Aristóteles dejando de lado el centro filosófico, desde una postura 

retórica engloba a toda la poesía a partir de la mímesis, es decir, que toda literatura 

concebida hasta entonces poseía el carácter de la mímesis a partir de tres formas “tres 

maneras, ya sea por los medios de imitación, ya por lo que se imita, ya en cuanto imitan 

de diferente modo y no del mismo” (Aristóteles, 2003, p. 29). Medio, objeto y modo 

resumen la categorización aristotélica de la mímesis; con qué se imita, qué se imita y 

cómo se imita. 

El “con qué se imita”, es decir, los medios para imitar, hacen la distinción entre 

las artes, ya sea por usar el color o la palabra como medio, lo que produce diferencias 

entre la pintura y la literatura, por ejemplo. Dentro de las mismas artes, el medio con que 

se imita puede ser dividido en partes constitutivas, y estas mismas ser limitadas a un uso 

específico, con lo que se crean diferencias genéricas o subgenéricas. Ejemplo de esto se 

distingue en la literatura, el distinto empleo del ritmo, la métrica y la rima, entre otros 

elementos de la palabra, separan los distintos géneros y subgéneros de la poesía clásica 

“los hombres, relacionando la creación poética con el metro, llamaron a unos poetas 

elegíacos, a otros poetas épicos” (Aristóteles, 2003, p.30). En la segunda manera de 

imitación, el objeto que se imita, se hace referencia al carácter de los personajes, a sus 

vicios o virtudes “a personas mejores de las que hay entre nosotros o peores” (Aristóteles, 

2003, p.33), cuestión que también influye en el género o subgénero de la poesía clásica, 

visto a partir del drama, por ejemplo. En palabras de Aristóteles: “la comedia es –como 

dijimos-imitación de los peores, pero no ciertamente de toda la maldad, sino de lo risible, 

lo cual es una especie de lo feo” (Aristóteles, 2003, p.43). La tercera manera sobre el 



  97 

 

   

 

modo de imitación concierne en mayor medida a la narratología: “se puede imitar, con 

los mismos medios y a los mismos objetos, o bien narrándolos (ya sea por boca de otra 

persona, según lo hace Homero, ya como por sí mismo, sin cambiar de persona), o bien 

haciendo obrar y actuar a todos los imitados” (Aristóteles, 2003, p. 35).   

Como se entiende hasta este apartado, la teoría narrativa no fue el punto de interés 

en los clásicos sino la poética. La narrativa salía a flote sólo en tanto respondiera a 

intereses filosóficos y retóricos, por lo que estas categorías se alejan del fenómeno del 

cuento moderno. Hasta principios del siglo XX la narrativa cobró mayor relevancia 

teórica, gracias a los formalistas rusos, quienes a partir de las tensiones entre la literatura 

tradicional y la aparición de las vanguardias literarias pretendían explicar el fenómeno 

literario: “Debemos a los formalistas una teoría elaborada de la literatura [...] que debía 

ensamblarse naturalmente con una estética, que, a su vez, forma parte de una 

antropología” (Todorov, 1970, p.11). Los formalistas se opusieron al enfoque tradicional 

de la crítica literaria rusa, pretendieron el carácter renovador de la literatura a partir de las 

vanguardias literarias. Para ello se enfocaron en temas abandonados por la crítica: 

Un gran número de problemas de la teoría literaria, así como de la literatura rusa 

y también de la occidental: problemas que hasta entonces no habían sido 

advertidos. Recordemos los principales temas teóricos: la relación entre lengua 

emocional y lengua poética. la constitución fónica del verso (R. Jakobson, La 

poesía moderna rusa y Sobre el verso checo), la entonación como principio 

constructivo del verso (B. Eichernbaum, La melodía del verso lírico ruso), el 

metro, la norma métrica, el ritmo en verso y en prosa (B. Tomashevski, A 

propósito del verso), la relación entre ritmo y semántica en poesía, la metodología 

de los estudios literarios (J. Tinianov, El problema de la lengua poética), el modo 

en que las exigencias impuestas a la obra por la realidad interfieren con las que 



  98 

 

   

 

reclama por su propia estructura (A. Skaftimov, Poética y génesis de las bilinas), 

la estructura del cuento fantástico (V. Propp, La morfología del cuento), la 

tipología de las formas narrativas (V. Shklovski, Acerca de la teoría de la prosa), 

etc. (Todorov, 1970, pp. 13) 

Al respecto de este amplio trabajo de los formalistas rusos por cientifizar la literatura, 

destaca el estudio narrativo de Vladimir Propp Morfología del cuento (1928), enfocado 

en el análisis del cuento fantástico ruso. 

Para Propp, la literatura del folclore ruso evidencia una naturalidad cambiante, 

equiparada con la noción de la diversidad de las especies propuesta por Darwin: 

La cuestión del origen de las especies planteadas por Darwin puede también 

plantearse en nuestro dominio. En el reino de la naturaleza, como en el que nos 

ocupa, no existe una explicación directa, completamente objetiva y absolutamente 

convincente de la semejanza de los fenómenos. Este hecho nos coloca ante un 

verdadero problema; y en cada caso son posibles dos puntos de vista: o se afirma 

que para dos fenómenos que no tienen ni pueden tener ninguna relación exterior, 

su semejanza no nos conduce a una raíz genética común (teoría de la génesis 

independiente de las especies), o esta semejanza morfológica es interpretada como 

la consecuencia de un cierto vínculo genético (teoría del origen por metamorfosis 

o transformaciones que remontan a una cierta causa).  (Propp, 1970, p.177) 

Propp entiende que la diversidad se sostiene sobre una línea de orígenes o formas, que 

pueden, pese a su diversidad, mantener un rastro constante, una morfología de donde 

parten todas las variantes. Esta forma de entender la literatura pretende construir una 

ciencia literaria, tal como las ciencias naturales, físicas y matemáticas habían logrado para 

esa época, a razón del positivismo. Es así como el primer ejemplo de la obra Morfología 

del cuento comienza hablando del uso de la palabra morfología en la biología: 



  99 

 

   

 

La palabra morfología significa el estudio de las formas. En botánica, la 

morfología comprende el estudio de las partes constitutivas de una planta y el de 

la relación de unas con otras y con el conjunto; dicho de otra manera, el estudio 

de la estructura de una planta. Nadie ha pensado en la posibilidad de la noción y 

del término de morfología del cuento. Sin embargo, en el terreno del cuento 

popular, folklórico, el estudio de las formas y el establecimiento de las leyes que 

rigen la estructura es posible, con tanta precisión como la morfología de las 

formaciones orgánicas. Si esta afirmación no puede aplicarse al cuento en su 

conjunto en toda la amplitud del término, puede aplicarse en todo caso cuando se 

trata de los cuentos maravillosos, los cuentos "en el sentido propio de esta 

palabra". Esta obra está consagrada sólo a este tipo de cuentos. (1981, Propp, p.13)  

Propp es claro en su propuesta: el folclore ruso le sirve de la manera en que la isla 

Galápagos sirvió para Darwin: 

Para él, las Galápagos eran un caleidoscopio de imágenes que se debían 

comprender. Apenas sabía dónde mirar a continuación y, desde luego, no 

sospechaba el poder que esas islas iban a ejercer sobre sus ideas cuando, en los 

años siguientes, reflexionara sobre lo que allí había visto. Más adelante, se 

disculpó consigo mismo, más que con cualquier otro, por no haberse dado cuenta 

con mayor rapidez de que cada isla constituía un conjunto biológico separado. No 

había identificado con cuidado de qué islas provenían sus especímenes: «No se 

me ocurrió que las producciones de islas que sólo distaban unas pocas millas y 

que estaban situadas bajo las mismas condiciones físicas, no fueran semejantes». 

El fenómeno que había impresionado a Darwin existía en las Galápagos porque 

eran islas que no tenían habitantes humanos y tenían pocos visitantes desde la 

época en que los volcanes las crearon en el mar, hace entre tres y cinco millones 



  100 

 

   

 

de años hasta, hablando en términos relativos, no mucho antes de su visita. Esto 

significaba, no sólo que se habían librado de los efectos destructivos de los 

asentamientos, también que no se habían visto afectadas por especies de animales 

y plantas traídas por los humanos a través de los mares. Los organismos que 

alcanzaron las Galápagos llegaron o bien por sus propios medios, volando o 

nadando, arrojadas por las corrientes oceánicas o llevadas hasta allí por las 

tormentas. No fueron muchas las que llegaron y sólo sobrevivieron por adaptación 

al duro medio ambiente local. (Huges, 2000, pp. 107-108) 

La narrativa del folclore ruso se trata de un ambiente diversificado y aislado de otros 

ambientes culturales. Por ello, Propp aprovecha la multiplicidad de las variantes del 

cuento folclórico y ata constantes en el cuento maravilloso. Debido a esto, su principal 

preocupación es el método de división o corte. Tradicionalmente se dividía por temas al 

cuento maravilloso ruso, pero él supone que en la función de los personajes se encuentran 

constantes mayormente totalizadoras: 

Las funciones de los personajes representan esas partes constitutivas que pueden 

reemplazar a los motivos de Veselovski o a los elementos de Bédier. Anotemos 

que la repetición de funciones por ejecutantes diferentes ha sido observada hace 

ya tiempo por los historiadores de las religiones en los mitos y creencias, pero que 

no ha sido por los historiadores del cuento. Así como los caracteres y las funciones 

de los dioses se desplazan de unos a otros y pasan incluso, finalmente, a los santos 

cristianos, las funciones de ciertos personajes de los cuentos pasan a otros 

personajes. Podemos decir, anticipando, que las funciones son extremadamente 

poco numerosas, mientras que los 32 personajes son extremadamente numerosos. 

Esto explica el doble aspecto del cuento maravilloso: por una parte, su 



  101 

 

   

 

extraordinaria diversidad, su abigarrado pintoresquismo, y por otra, su 

uniformidad no menos extraordinaria, su monotonía. (Propp, 1981, pp. 32-33) 

El enfoque de Propp son las funciones: “Por función, entendemos la acción de un 

personaje definida desde el punto de vista de su significación en el desarrollo de la intriga” 

(Propp, 1981, p. 33). A partir de esta propuesta que semeja los cuentos como sistema 

cerrado de signos, signos que son las funciones de los personajes, Propp detalla cuatro 

particularidades: las funciones son limitadas, las funciones son sucedidas de manera 

idéntica entre cuentos maravillosos, esta constante refleja una estructura única para todos 

los cuentos maravillosos rusos (Propp, 1981, p. 33). Al revelar las formas predilectas, 

limitadas y organizadas consecuentemente, Propp refleja el carácter cultural del cuento 

maravilloso ruso, una labor de evidente carácter antropológico, particularizado en la 

lengua y cultura rusa, razón para ser insuficiente para este estudio que se ubica en un 

contexto cultural, histórico y social distinto, en la ciudad de Guadalajara a finales del 

siglo XX, por mencionar un ejemplo y que es el motivo de esta investigación. 

3.1.2.-El estructuralismo y la narratología 

Aunque se ha dicho que Marx había desarrollado la noción de estructura en economía y 

Spencer en sociología, las fuentes a las que el estructuralismo francés se aproxima 

refieren a los aportes de la Gestalt y a los de Ferdinand de Saussure (Rico, 1996, p. 17). 

La noción de estructura proveniente de la Gestalt se debe a los descubrimientos sobre la 

percepción: “La Gestalt definió la percepción como una tendencia al orden mental. 

Inicialmente, la percepción determina la entrada de información; y en segundo lugar, 

garantiza que la información retomada del ambiente permita la formación de 

abstracciones (juicios, categorías, conceptos, etc.)” (Oviedo, 2004, p. 90).  

De acuerdo con la Gestalt, cuando percibimos sintetizamos lo que nuestros 

sentidos comprenden como un todo caótico; se separa una forma dentro de un fondo, pero 



  102 

 

   

 

esa forma no sólo es la suma de varias partes: es un todo que significa, que resulta 

abstracción inseparable. Para poder significar debe permanecer así unido porque el todo 

significa algo distinto a las partes, las partes en su conjunto no son nada hasta que 

adquieren unidad significativa como un todo inseparable una forma concreta, razón para 

la frase primordial de la Gestalt que afirma: “el todo es mayor que la suma de sus partes” 

(Latner, 2007, p. 6).  

Por otro lado, aunque Saussure nunca publicó un texto fundamental, fue a partir 

de los apuntes de sus estudiantes que se logró conservar su teoría lingüística: “dio tres 

cursos sobre lingüística general […] lamentaron que de aquellos cursos no saliera un libro 

[…] Había, pues, que recurrir a las notas y apuntes de los estudiantes” (Bally y Sechehaye, 

1945, pp. 25-26). Saussure designa una capacidad humana al lenguaje no en el habla ni 

en la escritura sino en la construcción de signos, algo antropológico: “no es el lenguaje 

hablado el natural al hombre, sino la facultad de constituir una lengua, es decir, un sistema 

de signos distintos que corresponden a ideas distintas” (Saussure, 1945, p.38).  

Para Saussure los signos podían reflejar una estructura fija en el contexto “Se 

puede, pues, concebir una ciencia que estudie la vida de los signos en el seno de la vida 

social” (Saussure, 1945, p.43). Los signos se componen de un significado y significante 

“Lo que el signo lingüístico une no es una cosa y un nombre, sino un concepto y una 

imagen acústica” (Saussure, 1945, p.90). El lenguaje se trata pues, de elementos que 

conforman una estructura, noción que se extendió en las Ciencias Naturales y a las 

Ciencias Sociales (Rico, 1996, p. 17). Por todo lo anterior, se puede entender que el 

estructuralismo surge como: 

una corriente del pensamiento humano e influye directamente en disciplinas como 

la lingüística, la historia, la psicología, y la antropología […] Es en la década de 

los 60 cuando se posiciona […] Los pensadores e investigadores estructuralistas 



  103 

 

   

 

se interesaron por estudiar las interrelaciones (las estructuras) a través de las 

cuales se produce el significado dentro de una cultura. (Beltrán, 2008, párr. 1-2).  

El estructuralismo abrió un punto de estudio, en un margen amplio, donde muchas 

disciplinas sociales y humanistas se vieron involucradas, entre ellas la literatura, una 

disciplina que comienza a tomar importancia gracias al resurgimiento del trabajo previo 

de los formalistas rusos. Así mismo, de manera particular, al rescate del estudio del 

discurso narrativo, la narratología. Todorov fue figura clave en este proceso, es el 

precursor de la narratología y quien introduce a los formalistas rusos a la Europa 

occidental.  

Todorov logra describir la narratología como una disciplina separada de los 

estudios poéticos, a partir de la noción del relato como discurso que posee una semiótica 

particular y distinta al discurso poético: “Las observaciones tipológicas que acabo de 

presentar se refieren en principio no sólo a los relatos literarios, como todos mis ejemplos, 

sino a todas las especies de relato; ellas forman parte no tanto de la poética como de una 

disciplina que me parece que merece todo el derecho de existir y que podría ser llamada 

la narratología” (Todorov, 1991, p.81). 

Además de Todorov, la narratología francesa cuenta con trabajos fundacionales 

como el de Gerard Genette, desempeñado en Figuras III, sobre categorías narratológicas: 

Así pues, para evitar toda confusión y toda traba lingüística debemos designar 

desde ahora mismo mediante términos unívocos cada; uno de esos tres aspectos 

de la realidad narrativa. Propongo sin insistir en las razones, por lo demás 

evidentes, de la elección de los términos, llamar historia, el significado o 

contenido narrativo (aun cuando dicho contenido resulte ser en este caso, de poca 

densidad dramática o contenido de acontecimientos), relato propiamente dicho al 

significante, enunciado o texto narrativo mismo y narración al acto narrativo 



  104 

 

   

 

productor y por extensión, al conjunto de la situación real o ficticia en que se 

produce. (Genette, 1972. p.83) 

De esta forma, Genette reduce los textos narrativos a las mismas funciones que 

desempeña un signo, con significado y significante: el texto narrativo se convierte en un 

sistema cerrado con reglas y convenciones semióticas que tienen sentido en sí mismo.  

 El estructuralismo clásico se enfoca en establecer continuamente estas relaciones 

semióticas en el discurso literario, por ello la narratología hace lo suyo en relación del 

discurso narrativo: 

El análisis estructural de la narrativa, y, de una manera más general, lo que se 

llama narratología, el estudio de la narrativa, ha estado basado en el aserto de que 

las obras narrativas tienen estructuras, es decir, de que pueden ser analizadas como 

la combinación de cierto número de elementos constituyentes, y de que hay 

regularidades que gobiernan los modos como los elementos constituyentes se 

combinan. (Culler, 1987, p. 2)  

Estos elementos constituyentes han variado a lo largo del establecimiento de la 

narratología clásica, dejando en evidencia que al optar por un método narratológico se 

opta por un régimen significativo, un modelo significativo del discurso narrativo. Hasta 

este punto se comprende por qué la narratología es un método pertinente para explorar el 

discurso homoerótico en la cuentística de Luis Martín Ulloa, pero no por qué este método 

narratológico en concreto, el de Luz Aurora Pimentel, se ajusta como modelo 

significativo, razón del siguiente apartado. 

3.1.3.- Narratología posestructuralista 

Antes de abordar el conflicto de concebir una narratología posestructuralista, hay que 

reafirmar que la narratología clásica se fija a los objetivos del estructuralismo clásico en 

la literatura: 



  105 

 

   

 

El estructuralismo procuró elaborar algo así como una gramática de la narrativa, 

aislando diferentes niveles estructurales, tales como la trama y la narración, e 

identificando estructuras de trama básicas y variantes de ellas, así como los 

diferentes modos posibles de presentar los acontecimientos. En este caso los 

críticos estaban tratando de elaborar de manera sistemática las reglas que se 

reflejan en los juicios ordenadores de los lectores. (Culler, 1987, p. 2) 

El problema del estudio del discurso literario es un problema comprendido desde el 

formalismo ruso. La renovación es parte fundamental del fenómeno literario, algo que 

haría de la narratología una disciplina con amplias posibilidades de uso: “tenemos dos 

niveles, historia y discurso, que no engranan armoniosamente en una gramática coherente, 

estructuralista, de la narrativa, sino que están en una interacción tensa, insintetizable. A 

causa de esto, son inevitables las descripciones contradictorias de la narrativa” (Culler, 

1987, p. 4). 

La llegada del estructuralismo y el discurso narratológico es la aparición de una 

conciencia de la narrativa, un espejo del acto narrativo, que a su vez desencadena una 

visión contemporánea de la narrativa. Esta conciencia narrativa se trata de un 

metalenguaje, un lenguaje diseñado para explicar la función del lenguaje:  

La lógica moderna ha establecido una distinción entre dos niveles del lenguaje, el 

lenguaje-objeto, que habla de objetos y el metalenguaje, que habla del lenguaje 

mismo. Ahora bien, el metalenguaje no es únicamente un utensilio científico 

necesario, que científicos y lingüistas emplean; también juega un papel importante 

en el lenguaje de todos los días […] Todo proceso de aprendizaje de la lengua 

[…] recurre ampliamente a estas operaciones metalingüísticas. (Jakcobson, 1975, 

pp. 357-358)  



  106 

 

   

 

El metalenguaje es un modelo estructural que reincide y redunda características 

sobresalientes de la estructura de la lengua para su funcionamiento, el uso del 

metalenguaje es parte primordial de la comunicación, por lo que al pensar en la 

narratología como un metalenguaje se entiende que el estructuralismo clásico tendió a la 

reafirmación del discurso narrativo de esa época: “Todo metalenguaje resulta más 

lenguaje, sujeto a las fuerzas que él pretende estar analizando (paradójicamente, esta 

formulación es metalingüística, lo que es parte de la esencia del asunto)”  (Culler, 1987, 

p. 7). 

En el entendido de que el estructuralismo no sólo permitió revelar la estructura 

narrativa, sino reafirmar esa estructura como estructura dominante, surgen nuevos 

conflictos narratológicos: 

El análisis estructural de la narrativa, en libros tales como El discurso del relato 

de Genette e Historia y discurso de Seymour Chatman, ha aumentado nuestra 

comprensión de los componentes de la narrativa y su combinación, pero también 

ha revelado ese punto en que el analista (supuestamente situado fuera de las obras 

narrativas, observador objetivo de éstas) es atrapado en un proceso narrativo, y 

crea una historia al considerar que algunos elementos son historia, y otros, 

discurso. Y si es fiel a las complejidades de las narrativas, se ve adoptando 

alternativamente perspectivas que no pueden ser sintetizadas con éxito: tratando 

el discurso como una representación de acontecimientos anteriores y los llamados 

acontecimientos como postulados o productos de un discurso. (Culler, 1987, p. 6) 

El paradigma del posestructuralismo narratológico, no se encuentra en la búsqueda de una 

estructura del texto narrativo, sino en la forma en que estas estructuras significan: 

La crítica psicoanalítica postestructuralista —manteniendo esta crítica del 

metalenguaje y esta nueva comprensión de la transferencia («le transfert», La 



  107 

 

   

 

crítica postestructuralista dice Lacan, «c’est la mise en acte de la réalité de 

l’inconscient»)— se interesa en la estructura transferencial de la lectura y la 

interpretación: la lectura es una repetición desplazada de estructuras que ella dice 

analizar, y la verdad del texto aparece en la repetición transferencial en que 

quedan atrapados los lectores o los analistas (así Shoshona Felman analiza como 

por ejemplo, el modo en que los críticos de Otra vuelta de tuerca de Henry James 

repiten las estructuras que ellos identifican en la historia). (Culler, 1987, pp. 8- 9) 

La transferencia explica que las estructuras significativas son desplazadas y que existe 

una jerarquía entre estas. 

De esta manera el posestructuralismo se ocupa en revelar estas jerarquías de 

desplazamiento a partir de su desconstrucción: 

Hay dos aspectos de este proyecto que debemos subrayar: 1) desconstrucción 

significa, sobre todo, la desconstrucción de las oposiciones jerárquicas que 

gobiernan y hacen posible nuestro pensamiento […]   Lo segundo que se ha de 

subrayar es que la desconstrucción se basa en una lectura de textos —en el caso 

de Derrida, los textos de la tradición filosófica— que muestra cómo ellos 

subvierten las oposiciones jerárquicas que ellos promueven y en las que 

descansan. (Culler, 1987, p. 10-11)   

La desconstrucción en la narratología deberá implicar esta búsqueda de jerarquías 

discursivas que pueden ser explicadas no solamente en el texto sino por otras disciplinas: 

Si hay alguna constante en la crítica postestructuralista, sería ésa. Ella nos da una 

crítica de gran complejidad pero ninguna seguridad, sin ningún descansillo ni, 

mucho menos, fundamentos, más bien una empresa teórica en marcha que 

introduce en los estudios literarios las disciplinas importantes de nuestro tiempo 

—filosofía, psicología, historiografía— mientras cuestiona su disciplinariedad. 



  108 

 

   

 

En resumen, el postestructuralismo, que puede parecer especializado y hasta 

perverso, es la actividad intelectual central de lo que los franceses llaman les 

sciences humaines, el espacio en que los discursos de hoy son cuestionados en 

una interacción progresiva. (Culler, 1987, p. 13) 

De esta manera, la narratología de Luz Aurora Pimentel puede considerarse parte de esta 

narratología posclásica que alterna con teorías contemporáneas para lograr un modelo 

narratológico que resuelva, no sólo a partir de la estructura interna sino a partir de más 

elementos que influyen en la concepción de un modelo narrativo pertinente al contexto. 

Aquí comienza a tener sentido cómo es que la hermenéutica del cuerpo ensamblará como 

teoría alterna que permita explicar más a fondo otros elementos culturales del discurso 

homoerótico que se vinculan con la cuentística de Ulloa. 

Al comienzo de su obra El relato en perspectiva, Pimentel muestra 

aproximaciones en su método, al enfoque fenomenológico hermeneútico de Paul Ricoer:  

Nuestra memoria e interés nos llevan a operar una incesante selección de 

incidentes a partir de nuestra vida, de la vida de los otros, del mundo que nos 

hemos ido narrando; una selección orientada a nuestra experiencia, para llevar a 

cabo una composición que signifique y/o resignifique esa experiencia. Las intrigas 

que inventamos, como afirma Ricouer, son: “una forma privilegiada por medio de 

la cual reconfiguramos nuestra experiencia temporal confusa, informe y, en última 

instancia muda” (1983, 13). Y es que nuestra acción anda siempre “en busca del 

relato”. (Pimentel, 1994, p. 7)  

Esta aproximación al enfoque de Ricoeur expone una propuesta cualitativa al 

estructuralismo narratológico. La perspectiva de Ricoeur atiende a la realidad de que el 

ser humano y la vida social no pueden reducirse a números:  



  109 

 

   

 

Por sus aportes en disciplinas como la historia, la sociología, la psicología, la 

antropología, etc., surge la idea, para algunos autores como Ricoeur, de 

fusionarlas como un mejor y potencialmente más completo abordaje de la realidad 

social, constituyéndose en una nueva metodología, denominada la 

fenomenología–hermenéutica, con rasgos particulares de aplicación en lo 

metodológico, epistemológico y ontológico. (Méndez, 2014, p. 87) 

Quiere decir que el investigador postnarratológico profundiza más allá de las estructuras 

que ofrece el texto. Ricouer encuentra el hilo conductor entre la hermeneútica y la 

fenomenología, que es interpretar el texto, descifrarlo a partir de la experiencia misma:  

En la perspectiva de Ricoeur (1975b), la hermenéutica presupone a la 

fenomenología y a su vez la fenomenología presupone a la hermenéutica. 

Igualmente podemos decir que la fenomenología–hermenéutica es un enfoque 

interpretativo–ontológico, que plantea simultáneamente el existir, el ser y el estar 

en el mundo, expresándose a través del lenguaje. (Méndez, 2014, p. 96)  

La interpretación cualitativa de la fenomenología encuentra razón y sentido para la 

hermenéutica y la hermenéutica extiende su rigurosidad interpretativa a la experiencia 

fenomenológica. Haciendo posible ambas: 

Por lo tanto, la fenomenología - hermenéutica, pretende dar nuevos horizontes, 

renovadas reflexiones y comprensiones, considerando que la aproximación rígida 

y completa al fenómeno es imposible. La fenomenología hermenéutica no se 

propone la reducción eidética del fenómeno, sino su integración con el contexto 

temporal–espacial, utilizando para ello signos, símbolos, lenguaje, lingüística y 

polisemia. (Méndez, 2014, p. 98)  



  110 

 

   

 

Sobre esto, Pimentel supone una fenomenología hermenéutica en su narratología, que 

pueda ofrecer más que una rigidez estructural, razón de sostener su obra en el modo 

narrativo, en la realidad narrativa: 

El presente estudio habrá de restringirse al análisis de la narrativa, desde una 

perspectiva modal y no genérica. En términos generales, no abordaré la dimensión 

puramente temática de la narrativa que orienta al análisis de la historia o contenido 

narrativo, en sus articulaciones lógicas o funcionales […] Formularé un modelo 

de análisis basado, fundamentalmente, en la teoría narrativa de Gérard Genette 

(1972-1983), aunque matizándola y modificándola de tal manera que sea posible 

recoger y recuperar, al abordar cada uno de los distintos aspectos de la realidad 

narrativa. (Pimentel, 1994, p. 9) 

Luz Aurora emplea las categorías (enfoque temático) para desarrollar una realidad 

narrativa (enfoque modal).  Su objetivo es: “penetrar aquellos mundos narrados que 

traman nuestra vida cotidiana” (Pimentel, 1994, p. 8). Aquí su modelo narratológico 

encuentra sentido para esta investigación, que pretende comprender los mecanismos del 

discurso homoerótico en la narrativa de Luis Martín Ulloa, con clara relación al contexto 

de la ciudad de Guadalajara, más allá de lo que su cuentística pueda ofrecer como sistema 

cerrado de códigos, es entender cómo estos códigos muestran un desplazamiento 

estructural y jerárquico en relación con otros discursos como el contexto social y cultural 

de Guadalajara. Habrá, por lo tanto, que extender estas categorías de El relato en 

perspectiva para ser empleadas en el próximo capítulo 4.-La metáfora del cuerpo 

homoerótico en la cuentística de Luis Martín Ulloa, que consiste en el análisis de su 

cuentística. 

3.1.4.- Bases del modelo narratológico de Luz Aurora Pimentel. 



  111 

 

   

 

Antes de definir sus categorías y conceptos narratológicos, Pimentel explica su punto de 

crítica. Afirma que la narratología tradicional se trata del conjunto de estudios teóricos, 

sobre la forma y funcionamiento de lo narrativo, pero que de alguna manera ha hecho 

caso omiso de su forma de transmisión (Pimentel, 1994, p. 8). El interés de Pimentel es 

ese, tratar el modo o forma de la narrativa con relación a su transmisión. 

Pimentel también explica desde las nociones de Genette que el discurso narrativo 

puede existir independientemente de los géneros en los que se presente, haciendo de su 

estudio, no un estudio de géneros textuales, sino de la realidad narrativa: “la situación de 

enunciación, las estructuras temporales, la perspectiva que la orienta, la indagación de sus 

modos de significación y su articulación discursiva” (Pimentel, 1994, p. 8). Por ello en 

“El ánima de Sayula” a pesar de su género poético, puede distinguirse una estructura 

narrativa. El proceder de la narratología tradicional ha sido la de esclarecer géneros, a 

partir de su temática y su conjunto de códigos (estructuras) como producto histórico de la 

convención humana. Este enfoque por definir géneros textuales confirma estructuras 

como la novela, el cuento, la autobiografía, la epopeya, incluso la poesía narrativa entre 

otras (Pimentel, 1994, p. 9). La narratología de Pimentel desprende al discurso narrativo 

de la constitución de los géneros literarios, puesto que su enfoque no es perpetuar esas 

estructuras sino comprender el desplazamiento que las produce, tensiones del discurso 

narrativo entre tantas formas convencionales de los textos, lo que abre el estudio más allá 

del cientificismo estructural a la experiencia de la narrativa donde el lector y el narrador 

juegan un papel importante.  

Así, Pimentel logra definir el relato como: “La construcción progresiva por la 

mediación de un narrador, de un mundo de acción e interacción humanas, cuyo referente 

puede ser real o ficcional” (Pimentel, 1994, p.10). El relato es un discurso en modo 

narrativo, un discurso mediado por una voz narrativa, fuera de un género, el discurso 



  112 

 

   

 

narrativo depende de un narrador. La voz narrativa describe un universo a partir de 

referentes de la lengua ya sean provenientes del plano de la realidad social y humana, o 

de otros universos ficcionales. Este universo ficcional, se proyecta como: “un mundo 

poblado de seres y objetos inscritos en un espacio y tiempo cuantificables, reconocibles 

como tales, un mundo animado por acontecimientos interrelacionados que lo orientan y 

le dan su identidad al proponerlo como una historia” (Pimentel, 1994, p. 11). Este modo 

de enunciación se conforma analíticamente por un narrador y un mundo narrado (1994, 

p. 11) quién enuncia y qué enuncia. Este mundo narrado es el límite de interacción de los 

personajes “El universo diegético de un relato, independientemente de los grados de 

referencialidad extratextual, se propone como el nivel de realidad en el que actúan los 

personajes” (Pimentel, 1994, p. 17). 

La actividad como lector es importante en este modelo narratológico, al 

cuestionarnos sobre el mundo narrado, tendemos a cuestionar el mundo al cual 

pertenecemos “a través de la actividad de la lectura, surjan modelos del mundo social, 

modelos de la personalidad individual, de las relaciones entre el individuo y la sociedad, 

y, de manera muy especial, del tipo de significación que producen esos aspectos de la 

sociedad” (Pimentel, 1994, 10). 

De acuerdo con Pimentel, a partir del modo de enunciación narrativo se pueden 

aislar tres aspectos de la realidad narrativa: 1.- la historia, 2.- el discurso o texto narrativo, 

y 3.- el acto de la narración (1994, p. 12). Historia (significado) y discurso (significante) 

interactúan a partir del foco primordial, enunciador (narrador). 

El mundo narrado se trata del marco donde suceden las historias, se dota de 

coordenadas espacio temporales donde la acción humana sucede: “El universo diegético 

de un relato, independientemente de los grados de referencialidad extratextual, se propone 

como el nivel de realidad en el que actúan los personajes; un mundo en el que lugares, 



  113 

 

   

 

objetos y actores entran en relaciones especiales que sólo en ese mundo son posibles” 

(Pimentel, 1994, p.17). 

El discurso narrativo se trata de la cristalización de contenido narrativo o diégesis 

a partir del lenguaje “El relato no ‘representa’ una historia, la cuenta, es decir, la significa 

por medio del lenguaje” (Pimentel, 1994, p.17). Ese mundo de acción humana “su 

ubicación espacio temporal, sus acontecimientos, sus moradores, los objetos que lo 

amueblan y las posturas ideológicas que en él pugnan” (Pimentel, 1994, p.18). Significa 

internamente en el texto gracias al lenguaje.  

Un señalamiento interesante de Pimentel radica en la transformación a partir  de 

las acciones de los sujetos: el relato sintetiza una historia y en ello  también se logra una 

actividad ordenadora del tiempo diegético, una estructura de acomodo (un discurso 

narrativo) para ese tiempo diegético, es decir, un tema general en el orden o finalidad de 

la historia, preselección a la que acude el lector y que demuestra un entramado 

ideológicamente orientado: “Así pues, la historia se nos presenta, de entrada, como una 

figura que acusa un entramado previo, observable en la preselección de acontecimientos” 

(Pimentel, 1994, p. 21).    

La intriga del relato se produce como una síntesis entre la simple cronología y una 

temporalidad orientada, una configuración entre secuencia y figura: “conocemos el 

mundo narrado sólo como algo incorporado al discurso que lo significa, y si el discurso 

narrativo es una forma de organización textual, es claro que todo relato queda sujeto a un 

doble principio de selección de la información narrativa [...] tejiéndose así una compleja 

red de interrelaciones entre la historia y el discurso” (Pimentel, 1994, p.21). Sobre esta 

selección de forma, en esta configuración discursiva narrativa, Pimentel aísla dos 

principios “uno cuantitativo, el otro cualitativo” (Pimentel, 1994, p. 21). 



  114 

 

   

 

El principio de selección cuantitativa construye al mundo narrado a partir de 

información sobre las acciones en un tiempo y un espacio, regulando la cantidad de 

información. Mientras que el aspecto cualitativo, caracteriza la narratología de Pimentel, 

por enfocarse en la perspectiva narrativa. Este principio de selección cualitativa se basa 

en cuál información se expresa, cuál es la tendencia ideológica sobre la información de 

ese mundo narrado, es decir, sobre de las acciones desarrolladas en el tiempo el espacio 

de la historia (Pimentel, 1994, p. 22). Esta perspectiva narrativa favorece un ideal, una 

figura discursiva premeditada en el texto (Pimentel, 1994, p.23). 

A partir de estos principios de selección, cualitativo y cuantitativo, Pimentel 

ahonda en la realidad narrativa, en las tres dimensiones ya previamente descritas —

espacio, tiempo y acción— para finalizar con el principio cualitativo, la perspectiva 

narrativa. Estos puntos serán tratados en los siguientes subcapítulos a partir de las 

dimensiones propuestas por Pimentel: dimensión espacial del mundo narrado, dimensión 

temporal del mundo narrado, dimensión actancial del mundo narrado y la perspectiva 

narrativa. Estos dos principios “cualitativo” y “cuantitativo” serán explicados con 

relación al discurso homoerótico de la narrativa mexicana, un discurso conformado por 

una narrativa previamente justificada en parte de un capítulo anterior en esta investigación 

Los 41. 

3.1.5.- Dimensión espacial del mundo narrado 

Sobre el mundo narrado, Pimentel señala que el enunciador, es decir el narrador–

descriptor, proyecta fuera de sí mismo otro espacio que enmarca las transformaciones de 

la narración, para ello se apoya de recursos descriptivos que producen efectos de sentido. 

Dicho narrador–descriptor desarrolla temas descriptivos a partir de modelos de 

organización de lógica lingüística como las dimensiones (dentro, fuera, encima, etc.), o 

las taxonomías (partes de un cuerpo u objeto), o los referentes espaciales (horizontal, 



  115 

 

   

 

vertical y prospectiva) o temporales (horas, días, estaciones del año, etc.) o culturales (a 

partir de objetos que demuestren ideología cultural) (Pimentel, 1994, pp. 25-27). 

Pimentel se sustenta en el proceso de iconización de Greimas: la ilusión 

referencial. De acuerdo a su interpretación, el discurso del narrador–descriptor pasa por 

dos fases de iconización, la primera sucede cuando se transforman los temas en figuras 

representables, o bien en la sustantivación del tema. La otra fase de iconización se debe 

a la atribución, el detallado de la figura, que en su forma más común se trata de la 

adjetivación (forma, tamaño, textura y cantidad entre otros), pero la atribución también 

es posible por medio de otras sustantivaciones. De lo que se trata es de connotadores de 

mímesis que permiten la ilusión referencial (Pimentel, 1994, p. 30). Esta serie de 

iconizaciones, una serie predicativa (Pimentel, 1994, p.39), puede dividirse en modelos 

de organización o temas descriptivos: “La descripción es por ello el lugar de convergencia 

de los lugares temáticos y simbólicos de un texto narrativo” (Pimentel, 1994, p.41). 

Para comprobar los modelos de organización o temas descriptivos, se ha 

convertido en objeto de análisis al fragmento inicial de la novela Los 41 del seudónimo 

Eduardo A. Castrejón (2010), publicado originalmente en 1906, que servirá para constar 

el reconocimiento de los mecanismos de ilusión referencial de los temas descriptivos. Los 

resultados de este análisis se tratarán más adelante en el subcapítulo “Perspectiva del 

mundo narrado”, para llegar a la perspectiva homofóbica que influye en el desarrollo de 

sus temas descriptivos o modelos de organización descriptiva: 

¡La tarde iba muriendo!... El sol oculta su inmensa cabellera rubia y en el 

horizonte las nubes amontonadas tomaban un tinte de bronce. 

En la casa aristocrática de Mimí, adornada con exquisito gusto femenino y 

en la sala elegantemente amueblada, se esparcen ondas de perfume delicioso. 

Mimí está solo!... 



  116 

 

   

 

En su traje correcto, cortado a la “Americana”, se nota una elegancia 

exquisita; sus manos, blancas y tersas, juegan con los guantes, y su mirada 

impaciente mira el reloj, que le parece retarda mucho las horas. 

Han dado las siete de la noche. 

En la extensa sala, las innúmeras bombillas de luz eléctrica que alumbran 

hacen un armonioso conjunto con las pantallas de formas caprichosas, así como 

con varias estatuas de mármol de Carrara sobre pedestales de bronce. 

Un lacayito de quince años, guapo, de ojos azules con mirada voluptuosa 

y melancólica, con voz ceremoniosa anuncia a Mimí que varios jóvenes desean 

hablarle. 

--¡Que pasen, que pasen! --respondió emocionado Mimí. El lacayito abrió 

las hojas de la vidriera; hizo a un lado los cortinajes de seda, y fueron desfilando 

varios adolescentes que llamaremos por sus nombres: Ninón, Estrella, Pudor, 

Virtud, Carola, Blanca y Margarita. 

Todos vestían con elegancia masculina. 

Abrazaron a Mimí con efusión, se cambiaron algunos críticos besos y se 

sentaron en los sillones aterciopelados. 

Mimí había cambiado: su tristeza infinita se trocaba en placer; y Ninón, un 

hércules, de rostro seductor y varonil, tomó la mano de Mimí depositando un 

ósculo de amor, un ósculo lleno de fuego, sonoro, rimado por un murmullo 

interminable. 

--¿Ha venido ya la modista con los trajes? --preguntó Pudor. 

--Aun no --respondió Mimí--; la cité a las ocho y no debe tardar trayendo 

los vestidos completamente terminados. 



  117 

 

   

 

El lacayito entró con una bandeja de finos pasteles y varias botellas de 

champange que apuraron los convidados. 

La voz atiplada de los adolescentes, formando una inmensa algarabía, 

recorría todos los tonos de la dulzura; y sus modales afeminados daban a la escena 

un tinte chocante y meloso, pareciendo la reunión más bien voces de señoritas 

discutiendo en el estrado, que de jóvenes barbilindos 

—¿Me quieres? —decía Ninón a Mimí. 

Y Mimí, acariciando las mejillas de Ninón, se lo juraba entusiasmado. 

—¿Fuiste anoche a la ópera? —le decía Estrella a Margarita. 

—¡¡¡Ay ...sí, cómo no!!! 

—¿Y tú, Blanca, no fuiste? 

—¡¡¡No, tú!!! Estuve un poco enfermo y no quise salir de casa. 

—¡Qué onditas tan preciosas tienes en tu peinado, Margarita! ¿qué, te las 

rizaste? 

—No, mi vida, si son naturales... 

—¿Y tus choclitos, Virtud, son americanos?... 

--Sí, Estrella, están muy monos con mis calcetines calados, ¿verdad? 

—¡¡Chulísimos, Virtud, y muy elegantes!! 

—Sólo Pudor y Carolina no hablaban; estrechados por amoroso abrazo se 

contemplan arrobados pensando en los deleites de la vida, y de cuando bebían 

copitas de champagne para refrescar sus labios ardorosos. 

A las ocho en punto el lacayito anunció que la modista estaba presente. 

Como impulsados por un resorte eléctrico se levantaron todos de sus 

asientos a un mismo tiempo y corrieron a la puerta. 



  118 

 

   

 

La Sra. Charmanti, que era la modista encargada de confeccionar los trajes 

a que hizo referencia pudor, entró a la sala precedida de un criado, quien depositó 

en una mesa varias cajas de cartón que contenían vestidos de mujer [...] Apenas 

se había despedido la Sra. Charmanti se abalanzaron los jóvenes a las cajas, y 

destapándolas fueron sacando precipitadamente: quien unas faldas, quien un 

corpiño escotado, quien un camisón sedalito con encajes finísimos de gran chic. 

Y, como hembras vanidosas que cifran su ventura y su felicidad en la 

postura y el adorno de un vestido femenino, se dirigieron a un hermoso retrete-

tocador; y despojándose del saco, del chaleco, del cuello de la camisa y la corbata, 

fueron acicalándose corsés elegantísimos y artísticamente trabajados. 

Mimí probaba una falda sevillana; Margarita un corpiño de baile con 

luengo escote y una peluca rubia estilo Luis XV; Carola unas medias caladas 

rellenas de algodón; Blanca unos choclos bordados de oro; Estrella un vaporoso 

traje de bebé; Pudor y Virtud trajes de serpentinas, y Ninón se afectaba el rostro 

con polvo blanco y bermellón y se perfumaba los bucles de su negra cabellera. 

¡El entusiasmo fue indescriptible entonces! 

Se sentían alegres, satisfechos, emocionados, pletóricos de felicidad mirándose 

vestidos de mujer […] El corazón degenerado de aquellos jóvenes aristócratas 

prostituidos, palpitaba en aquel inmenso bacanal. 

La desbordante alegría originada por la posesión de los trajes femeninos 

en sus cuerpos, las posturas mujeriles, las voces carnavalescas, semejaban el 

retrete tocador a una cámara fantástica; los perfumes esparcidos, los abrazos, los 

besos sonoros y febriles, representaban cuadros degenerantes de aquellas escenas 

de Sodoma y Gomorra, de los festines orgiásticos de Tiberio, de Cómodo y 



  119 

 

   

 

Calígula, donde el fuego explosivo de la pasión devoraba la carne consumiéndola 

en deseos de la más desenfrenada prostitución.  

Y en esa insaciable vorágine de placeres brutales han caído, para no 

levantarse nunca, jóvenes que, en el colmo de la torpeza y la degeneración 

prostituida, contribuyen a bastardear la raza humana injuriando gravemente a la 

Naturaleza. (Castrejón, 2010, pp. 68-71) 

Resumiendo este fragmento en modelos descriptivos, el primero que aparece en la 

narración es un modelo descriptivo temporal, un atardecer, representado a partir de 

naturaleza descomunal, como el sol, el horizonte y las nubes. Después de esa ilusión 

referencial de un atardecer, se contiene la ilusión referencial de otro espacio; una casa 

aristocrática, compuesta de otros modelos descriptivos, una fracción de la casa 

aristocrática, como la sala, primero en una versión limitada por unas puertas de vidrio y 

cortinas de seda, después ampliada al descorrer las puertas y las cortinas al convite social, 

esto debido a que varios actantes interceden para transformar la ilusión referencial del 

espacio no como elementos decorativos, sino en relación a su función o desempeño en 

los modelos descriptivos --cuestión que también se tratará más adelante, en el subcapítulo 

“La dimensión actancial del mundo narrado” donde se retoma este argumento-- y 

finalmente el retrete- tocador.  

Como se observa el narrador transita varios modelos descriptivos, que a su vez 

contienen otros modelos descriptivos. Anticipando la conclusión sobre este fragmento 

narrativo, se verá que estructuralmente, un espacio es contenido dentro de otro 

sucesivamente, en un orden lógico de mayor a menor, figurando a la función de las 

muñecas matrioshkas, una dentro de otra, ejemplo de la organización lógico-lingüística, 

a la que los modelos descriptivos también atienden, agrupándose entre sí mismos, hasta 

conformar un gran modelo de clasificación descriptiva. 



  120 

 

   

 

Este proceso de inventariado descriptivo también se corrobora en menor escala, 

es decir desde las primeras iconizaciones dentro de cada modelo descriptivo. A 

continuación, se ahondará en el primer modelo descriptivo, el modelo temporal de la 

tarde, para identificar cómo este proceso de ordenamiento lógico-lingüístico se estructura 

en una serie predicativa.  

No debe olvidarse que el mundo narrado se logra a partir de acciones, que dan 

muestra de las pasiones humanas (Pimentel, 1994, p17). Así que las acciones o verbos, 

que a continuación serán referenciados, van en función de entender que la dimensión 

espacial, depende necesariamente de la aparición de un acto narrativo secuenciado en una 

historia, pero los temas descriptivos, los espacios figurados, se manifiestan a partir de un 

flujo de información y clasificación de esa información que no se centra en la acción del 

relato, sino en la manera en que las descripciones crean catálogos, o inventarios de 

significado.  

Para facilitar la lectura e interpretación de este proceso analítico, se muestra al 

final de esta investigación en la Figura 7 una síntesis del flujo de la historia en relación 

con el inventariado que se figura. El narrador comienza la historia con la sustantivación, 

“la tarde” y con ello otorga la categoría del tema descriptivo en modo temporal, así sucede 

una primera fase de iconización, la iconización figurativa, lo que se figura durante la 

narración es un atardecer. La segunda fase de iconización, la iconización atributiva se da 

a partir de otras iconizaciones, por lo que no se cerrará hasta que estas últimas 

iconizaciones se cierren, hasta que la serie predicativa se complete. La tarde como se 

narra “iba muriendo” y para lograr la ilusión referencial de un atardecer muriendo, el 

narrador la describe a partir de otros elementos sustantivos: el sol y las nubes. El sol 

consecuenta el acto narrado de la tarde a partir del acto “oculta”, y lo que oculta el sol es 

otro sustantivo, su cabellera, esta cabellera cierra su iconización con los adjetivos “su, 



  121 

 

   

 

inmensa y rubia”, con ello se cierra no sólo la iconización de la cabellera sino la del sol. 

Por otra parte las nubes, toman como elemento de localización espacial “en el horizonte” 

para narrar su acción que es “tomaban”. Lo que tomaban las nubes era “tinta”, la 

iconización se cierra al adjetivar las nubes como “amontonadas” y a la tinta a partir de 

otro sustantivo “de bronce”. Hasta este punto se cierra la iconización de las nubes. 

Cerradas las iconizaciones del sol y las nubes, se cierra toda la serie predicativa del primer 

modelo descriptivo. 

Entonces el mecanismo de la descripción de un espacio se logra a partir de la 

iconización de otros elementos en una fusión predicativa. Lo que implica que la ilusión 

referencial del espacio es una red lingüística secuencial, otorgada por el narrador, un flujo 

de la historia que transita una estructura premeditada, el narrador nos revela esa estructura 

ordenada, inventariada, poco a poco a partir del flujo particular en que narra la historia. 

Esta estructura puede ser revelada de forma directa por el autor, como en el empleo de la 

preposición “en” al hablar del horizonte, dejando ver que las nubes son contenidas en el 

horizonte, pero en el caso del sol y el mismo horizonte, el lector debe figurar una conexión 

lógica de cómo estos se relacionan con el atardecer, taxonómicamente, los primeros son 

contenidos por el más amplio, que es el atardecer, una relación taxonómica no enunciada 

por el narrador, el lector es quien completa la figuración por  la secuencia predicativa, por 

su proximidad predicativa.  

El siguiente modelo descriptivo de este fragmento de narración, es de tipo lógico 

lingüístico, por el uso de la preposición “en la casa aristocrática de Mimí” dejando de 

lado el inventario del atardecer para pasa a ser el inventario de una casa. Los atributos 

van en función de una ilusión referencial de una casa y no un atardecer, pero el proceso 

en el que inventariamos ambos y los constituimos dentro de una misma red del relato, 

depende necesariamente de una lógica lingüística, que figuramos, aunque el narrador no 



  122 

 

   

 

lo explicite. Por ello se afirma que la casa es contenida dentro del atardecer, por una 

obviedad lógico-lingüística que coloca la parte dentro del todo. La casa conforma parte 

de un inventario más amplio en significado, que es el atardecer, el tiempo. 

Al ampliar el tema descriptivo de lógica lingüística “en la casa aristocrática de 

Mimí” podemos dar cuenta en la lectura, que la casa de Mimí se vuelve contenedor de 

otros espacios más pequeños, partes que la constituyen; las dos versiones de sala y el 

retrete tocador.  La iconización de objetos como la sala elegante, el perfume delicioso, las 

esculturas de mármol de Carrara, la vidriera, las cortinas de seda, las bombillas de luz y 

sus pantallas, se organizan como un tema descriptivo cultural, ya que todos estos 

elementos en su conjunto, dan a entender la situación económica de quien la habita, es 

decir de Mimí, motivo por el cual también Mimí viste ropa costosa, ropa de modista. Para 

figurar como lector, que la sala se trata de un lugar con altos referentes económicos, habría 

que ser necesaria una interpretación apegada a la época. El lector deberá saber por 

ejemplo, que la novela de Castrejón se inspira en los hechos del mítico baile de travestidos 

en 1901 y que para esos años la electricidad era un lujo, ya que se produjo en principio 

por y para el sector industrial, posteriormente para el alumbrado público, después al 

residencial y por último a la sociedad en general:  

En ese lapso, se pasó de realizar la primera prueba con iluminación eléctrica en la 

Ciudad de México en 1880, a anunciar, en 1899, la electrificación total del 

alumbrado en la capital. Finalmente, en 1910, se festejó la terminación de la planta 

hidroeléctrica de Necaxa, la cual logró generar miles de caballos de fuerza con los 

que se alumbró, de manera apoteósica, la gran urbe durante las fiestas del 

Centenario” (Briseño, 2006, p.190). 

Tan sólo nueve años después del suceso del Baile de los cuarenta y uno, se inauguró la 

primera hidroeléctrica Necaxa, incluso cuatro años antes de la publicación de Castrejón, 



  123 

 

   

 

lo que deja en claro que el espacio referenciado es de una posición económica muy 

privilegiada. 

Es importante recalcar que dentro de este tema descriptivo se encuentra Mimí sola. 

Cuando el sirviente irrumpe para notificar la llegada de los demás actantes y abrir las 

vidrieras y la cortina, el espacio se anima, los actantes del relato transforman la intimidad 

de una sala en la recepción de la sociedad, motivo por el cual el espacio cambia, de lo 

íntimo a lo social, algo que como se ha dicho se tratará en el sub capítulo sobre “La 

dimensión actorial del mundo narrado”. Dejando de lado los actantes, el inventario de la 

sala se enriquece con más objetos finos: pasteles, botellas de champagne, y prendas 

elegantes de mujer. Estos objetos siguen inventariando la casa aristocrática a partir del 

tema descriptivo cultural, una reiteración más del contexto económico de quien la habita. 

Aunque la ilusión referencial pretende en este sentido, exaltar el estatus económico de 

una casa aristocrática, este gusto económico lleva una tendencia cultural a la noción 

cultural de la mujer acaudalada, desde descripciones como “perfumes femeninos” hasta 

prendas como “faldas” , “escotes” y “encajes” entre otros, que hacen aparición en la sala,  

todos estos referentes culturales, explican cómo en gran medida es necesario conocer 

parte del contexto de esa época para reconocer por ejemplo, de qué se trata cuando se 

describen unos choclos bordados de oro o unas medias caladas. 

El último tema descriptivo acerca del retrete-tocador, surge a partir de la oración 

“se dirigieron a un hermoso retrete-tocador”. La acción desprende a los personajes del 

inventario de la sala y los dirige a un nuevo inventario en el retrete-tocador. Este 

inventario sólo se dota de acciones de los personajes y sus características, no hay objetos 

que nos permitan la ilusión referencial, sólo el cúmulo significativo de los personajes, 

acciones, expresiones, y características de los actantes en el mismo, por lo que también 



  124 

 

   

 

se explicará cómo sus acciones transforman el espacio figurado de un baño, algo que se 

tratará durante “La dimensión actorial del mundo narrado”.  

Este último modelo descriptivo tampoco es conectado por el narrador al inventario 

descriptivo, el lector lo obvia de manera taxonómica como parte de la casa por su 

consecución predicativa. El lector además de obviar el retrete- tocador como parte de un 

todo, también obvia las dimensiones y funciones de dicho retrete-tocador, el lector supone 

su amplitud, al menos lo necesario para albergar a ocho personas travistiéndose, razón 

del por qué se sostiene que la interacción de los personajes en el espacio modifica 

significativamente ese espacio, algo que se retomará en el subcapítulo “La dimensión 

actorial del mundo narrado”. 

En resumen, el espacio del mundo narrado se estructura como un inventario 

temático, que el lector va figurando y clasificando a partir de las descripciones otorgadas 

por el narrador, durante el desarrollo de la historia, o bien a partir de la deducción del 

contexto de la lectura. 

3.1.6.- Dimensión temporal del mundo narrado 

No debe confundirse la temporalidad de la historia o el tiempo diegético descrito con el 

tiempo estructural, este tiempo del discurso narrativo es un pseudotiempo, una sucesión 

textual comprendida como tiempo del discurso (Pimentel, 1994, p. 42). Aunque el tiempo 

diegético está en función de referenciar y describir un orden cronológico del tiempo 

natural fuera del texto, esta imitación del tiempo natural se enmarca y delimita por el 

tiempo textual (Pimentel, 1994, p. 43). Por este entramado entre los dos tiempos, el 

tiempo de la historia y el tiempo figurado en la estructura narrativa, Pimentel recurre a la 

ecuación temporal de Genette que mide, no el tiempo sino la sucesión o ritmo del tiempo 

entre ambos aspectos, historia y relato: “El resultado de esta ecuación espaciotemporal es 

la noción de velocidad o tempo narrativo” (Pimentel, 1994, p. 43).  Pimentel señala un 



  125 

 

   

 

tercer aspecto del tiempo que remite a la frecuencia, a la repetición: “cuántas veces sucede 

un acontecimiento o historia; cuántas se narra en el discurso” (Pimentel, 1994, p.43). 

La finalidad de este entramado del tiempo es generar “la ilusión de que los 

acontecimientos no se narran sino ocurren mientras leemos, que son realidad y no ficción” 

(Pimentel, 1994, p. 43). A pesar de esta prioridad del entramado del tiempo, de producir 

un efecto de realidad, se logran en la conjugación del tiempo diegético y del tiempo del 

discurso, fenómenos con desapego al tiempo natural como lo es la anacronía “lo que se 

narra primero no necesariamente ocurre en el tiempo de la historia” (Pimentel, 1994, p. 

44). Las anacronías se dividen en dos tipos, analepsis y prolepsis. Mientras que la 

analepsis se trata de un corte del tiempo de la historia hacia el pasado durante la evolución 

de la lectura, la prolepsis se trata de un corte del tiempo de la historia hacia el futuro 

durante la evolución de la lectura (Pimentel, 1994, p. 44). Las anacronías se logran a partir 

de indicadores lingüísticos como adverbios de tiempo o frases compuestas sobre el tiempo 

(ayer, años antes, años después, mañana, etc.) (Pimentel, 1994, p. 47). 

Profundizando sobre el fenómeno del tempo narrativo, o bien el entramado de 

tiempo entre relato e historia, o sea la velocidad narrativa, Pimentel determina cuatro 

movimientos básicos en orden creciente de aceleración; son la pausa descriptiva, cuando 

el tiempo de la historia se detiene y el relato continúa; escena,  cuando el tiempo del relato 

y de la historia van al mismo ritmo, también comprendido como isocronía;  resumen, que 

es cuando el tiempo diegético avanza rápido en tanto al tiempo de lectura; y la elipsis que 

es cuando se omite un espacio temporal, se pierde referente de ese tiempo (Pimentel, 

1994, p. 48–49). 

En este tratado sobre el tiempo entramado, surge una observación sobre la 

frecuencia en que sucede. Si el suceso es narrado en la historia una sola vez se trata de 

una narración singulativa, pero si un acontecimiento de la historia es narrado más de una 



  126 

 

   

 

vez en el texto, se trata de una narración repetitiva y, finalmente, si sucesos semejantes 

suceden en la misma historia, pero se relatan una sola vez, se trata de una narración 

iterativa (Pimentel, 1994, p. 55). 

Volviendo al análisis del fragmento de la novela de Castrejón, de acuerdo con la 

figura 7 anexada al final de la investigación, el flujo de la historia transita en dirección 

taxonómica de mayor a menor entre cada temática descriptiva, justamente en este efecto 

de contener todos los modelos descriptivos en relación con el significativamente modelo 

descriptivo mayor, el modelo temporal de un atardecer, es cómo la historia desarrolla un 

orden de isocronía. Hay que recordar que, en la historia, Mimí mira el reloj, y este marca 

las 7 de la tarde, posteriormente llegan las visitas, después la diseñadora, cuando el reloj 

marca las 8, por lo que la ilusión referencial del tiempo se desenvuelve a la par de la 

historia, imitando el flujo natural del tiempo, los acontecimientos dentro de la casa 

aristocrática suceden mientras avanza el atardecer, por lo que no existen anacronías ni 

repeticiones. También habrá que distinguirse que el tiempo en la historia resume el tiempo 

natural en pequeñas intervenciones de los personajes y pocas descripciones, puesto que 

los sucesos de una hora de la historia, suceden en apenas una página de lectura, en 

conclusión, entre un tiempo isocrónico que corresponde a la descripción de escenas y un 

resumen de eventos se encuentra el ritmo de este fragmento narrativo 

3.1.7.- Dimensión actorial del mundo narrado 

Si la dimensión espacial es un inventario de significados que construyen la ilusión 

referencial de un espacio, y si la dimensión temporal es la ilusión de un tiempo natural a 

partir del flujo de la historia en relación con la estructura narrativa, se verá que los 

personajes son otro punto de acumulación de significado que en su conjugación con los 

modelos descriptivos y el ritmo de la historia figuran una mayor ilusión de la realidad en 

el mundo narrado.  



  127 

 

   

 

Pimentel comienza este apartado explicando la controversia inicial en los estudios 

literarios de tratar el personaje como si fuera un humano. Aunque no se tratan meramente 

de humanos “un personaje no es otra cosa que un efecto de sentido, que bien puede ser 

del orden de lo moral o de lo psicológico, pero siempre un efecto de sentido logrado por 

medio de estrategias discursivas narrativas” (Pimentel, 1994, p.59). Lo más importante 

del personaje son sus acciones y el rol que desempeñan con las mismas, en relación con 

su ambiente, en ello se basan las estrategias discursivas que logran un efecto de sentido, 

un efecto de personaje (Pimentel, 1994, p. 60). 

Para comprender el efecto de personaje, Pimentel no se centra en una tipología de 

personajes como sucede con Propp, sino en “los factores discursivos narrativo-

descriptivos y referenciales que producen ese efecto de sentido que llamamos personaje” 

(Pimentel, 1994, p. 63). Para ello propone fijar la atención en nombres y atributos y sus 

formas de caracterización: el retrato del personaje, así como la interacción del personaje 

en su entorno.  

Sobre los nombres y atributos, Pimentel rescata de Hamon una clasificación que 

explica el papel significativo del nombre, por medio del personaje referencia: que “remite 

a una clase de personaje que, por distintas razones, ha sido codificado por la tradición” 

(Pimentel, 1994, p. 64). Esto implica personajes históricos, mitológicos, alegóricos, o 

representantes sociales como los obreros a partir de un nombre. No todo personaje tiene 

alto rango de referencialidad, pero a final de cuentas, lleva en su nominalización un 

referente histórico de algún tipo, aunque de difícil acceso, apegado a representar la 

realidad (Pimentel, 1994, p. 64). Los nombres a final de cuentas son anclajes de referencia 

cultural, donde se deposita la cultura y cómo esta interactúa en el mundo narrado, ya sea 

que sinteticen algún grado de la realidad histórica o propicien su propio contenido 

referenciado en la repetición de un mismo nombre, otorgando estabilidad y recurrencia 



  128 

 

   

 

del significado en el mismo referente nominal, logrando un efecto de individualización, 

que expone en su acumulación, parte de la transformación secuencial que caracteriza al 

discurso narrativo (Pimentel, 1994, p.66).   

En sus formas de caracterización, se encuentra el retrato, que implica una 

descripción retórica, que nos convencerá no sólo de que lo descrito logra un efecto de 

sentido, o sea un efecto de personaje no sólo físico sino con articulación ideológica que 

forma parte de los juicios del narrador (Pimentel, 1994, p. 72-73). Otra forma de 

caracterización del personaje es el entorno, que en palabras de la teórica: “tiene un valor 

sintético, pero también analítico, pues con frecuencia el espacio funge como una 

prolongación, casi como una explicación del personaje” (Pimentel, 1994, p. 79). El 

espacio también influye en la interpretación del personaje, que aquí se deduce también de 

manera inversa, en cómo el efecto de sentido de un personaje influye en la percepción de 

un espacio. 

Por otro lado, el personaje no sólo significa a partir de la voz del narrador, también 

significa a partir de su propio discurso verbal, lo que es llamado discurso figural 

(Pimentel, 1994, p.83). En el discurso figural directo o modo dramático, el personaje se 

expresa por sí mismo sin un mediador, “No obstante, ya sea audible o inaudible, el 

discurso figural queda referido, tal y como supuestamente lo pronunció el personaje en 

cuestión” (Pimentel, 1994, p. 87). Y, finalmente, el discurso figural transpuesto y 

narrativizado, implica una trasposición entre la voz del narrador y la voz del personaje, 

ya que “en la transposición está implícita una apropiación del discurso del otro” 

(Pimentel, 1994, p. 91). 

Resumiendo estas pasadas categorías sobre los personajes, se afirma que al igual 

que la dimensión espacial, el personaje se convierte en un inventario significativo, un 

efecto de sentido producido por referentes contenidos en su nombre, sus características 



  129 

 

   

 

físicas, sus acciones y su discurso. Cada personaje revela sus referentes en distinta 

medida, lo que limita la interpretación figurativa de nuevo a los referentes del lector, ya 

sea a partir de la experiencia cultural misma, o a otras lecturas, o debido a otros lenguajes. 

Semejante a la dimensión espacial, su interpretación puede ser otorgada o no por el 

narrador, por lo que el personaje es un punto donde significados culturales convergen y 

producen un efecto de sentido interpretado como personaje. 

Estas categorías en el análisis del fragmento de Castrejón sobresalen en tres 

maneras peculiares correspondientes a dos efectos de personaje: la primera, en el retrato 

de Mimí; la segunda en la noción de un personaje colectivo con identidad disidente 

sexual, a partir de un retrato colectivo de nombres, vestimenta, discurso figural y 

acciones, y la tercera en como ese sujeto colectivo transforma la ilusión referencial del 

espacio por medio de un efecto de sentido moral o psicológico.  

Sobre el efecto de personaje de Mimí, este se sustenta en un breve retrato centrado 

en su ropa, su tez de piel y comportamiento. Mimí espera en su sala, durante el atardecer, 

mientras juega entre sus manos blancas y tersas sus guantes, portando un traje cortado a 

la “americana”. Su vestimenta es indicador de riqueza, al menos durante el Porfiriato, 

cuando la vestimenta del pueblo consistía en el uso del calzón de manta, una prenda que 

se consideraba inmoral y antihigiénica (Gutiérrez, 2008, p. 660). El traje de Mimí 

concuerda como descripción cultural de la casa aristocrática, llena de artefactos de lujo, 

incluso los guantes con los que juegan sus manos son referentes de un personaje 

acaudalado para la época. Este personaje posee una contrariedad de ambigüedad cultural, 

algunas descripciones corresponden a referentes sobre la mujer y otros sobre el hombre, 

ya que es llamado Mimí, como metonimia de mujer, a los cuales se suman ciertos 

referentes corporales: las manos blancas y tersas, mientras lo masculino se le atribuye en 

oraciones tales como “Mimí está solo” o “respondió emocionado Mimí”. Aquí la 



  130 

 

   

 

ambigüedad descriptiva no sobre sale del espacio, se conjuga con la intimidad de su sala, 

pues inicialmente no existe un contraste sino una reiteración de que el modelo cultural 

que se figura entre el espacio y Mimí, es la contrariedad de la juventud aristócrata, cargada 

de referentes a lo femenino, algo que se reitera en el siguiente efecto de personaje.  

El segundo punto a resaltar de la dimensión actancial en el fragmento narrativo de 

Castrejón sucede cuando aparece el grupo de adolescentes, la sala se amplía 

significativamente para recibirlos. El primer indicador de transformación del espacio es 

el descorrer de una vidriera y unas cortinas de seda, la intimidad de la sala se abre al 

convite social. De  permanecer Mimí impaciente y solo en su sala, pasa a  una reunión, 

hacia el surgimiento de un sujeto colectivo, al que constantemente refiere el narrador de 

manera plural, “intercambiando críticos besos”,  “entre voces atipladas”, “tonos de 

dulzura y modales afeminados”, un sujeto colectivo que goza de metonimias de mujer en 

la ropa, en los peinados, en los ademanes y en las expresiones, porque lo que se construye 

colectivamente de acuerdo al narrador, es “el corazón degenerado de aquellos jóvenes 

aristócratas”. Los diálogos dramatizados reiteran esta metonimia de la feminización, el 

travesti aristócrata, expresa gustos por lo refinado, como la ópera, los peinados, y por 

supuesto gustos por la amplia diversidad y tecnificación de las prendas femeninas. 

No sólo Mimí posee un nombre con tintes de identidad femenina, los demás 

jóvenes: Ninón, Estrella, Pudor, Virtud, Carola, Blanca y Margarita también son referidos 

con estereotipos de mujeres extranjeras, como sucede con Mimí y Ninón, o de mujeres 

que refieren a la moral como Virtud, Pudor y Blanca, o los que refieren a la belleza de la 

naturaleza como Estrella y Margarita. Aquí se debe recordar que esta práctica travesti 

existe en México desde la Colonia, la de emplear nombres femeninos.  

La figuración de un efecto de personaje colectivo se logra por sus convergencias 

descriptivas. Todos los nombres de los jóvenes travestis, por ejemplo, son escritos en 



  131 

 

   

 

cursivas, por algún sentido que sólo puede figurar una visión de lo ajeno, lo extranjero, 

debido a que todos son resaltados como sucede con el vocabulario extranjero, así se 

observa la palabra champagne, por tratarse de un vocablo en otro lenguaje, un código 

ajeno al español. Aunque este fragmento escogido para el análisis llega hasta la 

experiencia en el retrete-tocador, se puede afirmar que, a lo largo de la novela, este sentido 

argumentado se repite, en más vocabulario extranjero, lo cual sugiere un señalamiento de 

distinción cultural en los personajes, un sentido de alienación, que aquí podemos recordar 

se debe a la visión cuirificante homofóbica de la época.  

Debido al cúmulo significativo de los personajes, la ilusión referencial del espacio 

se complica, el significado de una casa aristocrática se resignifica, no es sólo la visión de 

la mujer aristócrata lo que culturalmente aparece en el mundo narrado, sino las tensiones 

que se generan a partir de que son hombres aristócratas que gozan de una forma de vida 

aristócrata de mujer. A partir de esta tensión entre ambas dimensiones, espacio y 

personajes, figuran algo distinto, un accidente de significados en un tiempo narrativo, que 

no sólo influye en el significado del personaje, sino del lugar donde interactúan. 

El mejor ejemplo de cómo estas dos dimensiones se resignifican y se transforman, 

es la última escena del retrete-tocador. Este espacio no es descrito, pero se supone por 

obviedad cultural, un espacio donde la desnudez es posible, ahí los hombres abandonan 

las prendas. El lector puede figurar esta clase de acciones en personajes unitarios, pero se 

trata de un sujeto colectivo el que ingresa al baño y se desnuda, sus acciones transforman 

el uso de ese espacio, de tal manera que a partir de los referentes del del narrador, 

transforman el lugar en: “cámara fantástica […], cuadros degenerantes […] escenas de 

Sodoma y Gomorra […] festines orgiásticos de Tiberio, de Cómodo, de Calígula” 

(Castrejón, 2010, p. 71). El espacio deja de ser el mismo espacio durante la intervención 

de otros personajes, su ilusión referencial se ve alterada a partir de la conjugación del 



  132 

 

   

 

efecto de sentido de un personaje y la ilusión referencial del espacio.  Las prácticas 

disidentes sexuales en el retrete-tocador, transforman la visión figural de este mismo 

retrete-tocador, en un espacio distinto, en un espacio inmoral “Y en esa insaciable 

vorágine de placeres brutales han caído, para no levantarse nunca, jóvenes que, en el 

colmo de la torpeza y la degeneración prostituida, contribuyen a bastardear la raza 

humana injuriando gravemente a la Naturaleza” (Castrejón, 2010, pp. 71). 

3.1.8.- La perspectiva narrativa del mundo narrado 

Para tratar la perspectiva narrativa, Pimentel divide en dos parámetros su estudio 

“1) una descripción de sus articulaciones estructurales, y 2) una orientación temática 

susceptible de ser analizada en planos que se proponen como sendos puntos de vista sobre 

el mundo” (Pimentel, 1994, p. 96). Esta orientación temática, se deduce a partir de las 

articulaciones estructurales. Para desarrollar los parámetros de sus articulaciones 

estructurales plantea cuatro perspectivas: narrador, personajes, trama y lector (Pimentel, 

1994, p. 97). 

La perspectiva del narrador depende del concepto de focalización propuesto por 

Genette, donde el narrador es el encargado de proporcionar su perspectiva o alternar la de 

los personajes. El foco de la perspectiva se puede manejar en tres niveles: el primero se 

encuentra en la focalización cero, a partir de un narrador omnisciente que entra y sale de 

la consciencia de los personajes. En segunda medida se trata de una focalización interna: 

el narrador se limita a la consciencia narrativa de uno varios personajes, pero no en la 

totalidad de los mismos ya que esto implicaría a final de cuentas una omnisciencia. 

Finalmente se encuentra la focalización externa, cuando la información se cierra a la 

interpretación de los personajes, excluyendo información de sus pensamientos (Pimentel, 

1994, p. 98-100). 



  133 

 

   

 

De estas focalizaciones Pimentel ahonda en la focalización interna bajo el 

supuesto de que se trata de una focalización en la que convergen múltiples perspectivas 

y por ello amplía la descripción de su función en dos formas narrativas: la narración 

disonante y la narración consonante. Sobre la primera, asegura que “aun cuando el 

narrador se limite a las restricciones de orden cognitivo perceptual, espacial, temporal, 

del personaje focal, puede hacerlo en distintos grados y sin perder la individualidad de su 

punto de vista” (Pimentel, 1994, p. 102). En la narración consonante, Pimentel expresa 

que “llegamos a la frontera entre la perspectiva del narrador y el personaje” (Pimentel, 

1994, p.106). 

Sobre la perspectiva de los personajes, parece obvio que habría que recurrir 

solamente al discurso figurado directo, a las expresiones directas de los mismos, pero 

también a partir del narrador se pueden extraer formas de pensar del personaje (Pimentel, 

1994, p.115.). El narrador en esta circunstancia expresa, pensamientos o acciones de los 

personajes y a partir de los mismos se puede emitir un juicio crítico de su perspectiva, se 

trata de una ilusión de consciencia o cultura del personaje sin que el personaje la exprese 

a partir del discurso directo. 

La perspectiva de la trama puede entenderse como: “un principio de selección y 

restricción de la información narrativa [...] por un principio de selección orientada” 

(Pimentel, 1994, p. 121). Esta perspectiva de la trama puede pasar desapercibida si 

concuerda con la perspectiva del narrador, pero es evidente y contrastante cuando: “lo 

que el narrador afirma se ve negado por el desarrollo de los acontecimientos” (Pimentel, 

1994, p. 121). Esta perspectiva es otro ejemplo de que la historia está sustentada en 

múltiples inventarios de sentido, que no dependen puramente del narrador.  

Finalmente, está la perspectiva del lector. Pimentel define esta perspectiva en “una 

serie de elecciones, restricciones y combinaciones, operadas dentro del mundo narrado 



  134 

 

   

 

durante el proceso de lectura” (Pimentel, 1994, p. 126). El lector en activo no debe 

interpretarse como el lector implícito, al cual se le adjudican una lectura estructurada 

(Pimentel, 1994, p. 127). Durante el proceso de lectura de la información de la historia 

del texto narrativo, el lector queda atrapado en el desplazamiento del tiempo de lectura, 

es decir, queda condicionado a la continuidad del texto, sea la disposición de la historia 

que se trate, durante este proceso, realiza constantes figuraciones, síntesis de la 

información (Pimentel, 1994, p. 127). Debido a su papel de interpretación, el lector se 

confronta con las contradicciones de las distintas perspectivas: 

Mas para ello habrá de hacer valer su propia perspectiva, no sólo como posición 

de lectura a ocupar, no sólo como relevo del lector implícito, sino como lector 

real, con un bagaje cultural e ideológico que lo hace interactuar con el texto, 

trazando una relación tanto de encuentro como de tensión entre dos mundos: el 

del texto y el del lector. (Pimentel, 1994, p. 128)  

En este punto se logra entrever la influencia del enfoque de la hermenéutica 

fenomenológica de Ricoeur, puesto que la interpretación del texto se tensa entre el mundo 

del lector y el mundo narrado, o bien entre el lector en activo y el lector implícito. Esta 

perspectiva es la más importante por ser la que canaliza las perspectivas en conflicto a 

partir de una postura hermenéutica interpretativa. 

Recapitulando, la perspectiva mantiene un sistema estructurado de focalización 

que regula la información de la historia, esta regulación expone constantes temáticas a 

partir de cuatro parámetros de limitación: narrador, personajes, trama y lector. Estas 

cuatro temáticas pueden mantener sus propias restricciones de orden cognitivo.    

Respecto al fragmento de Castrejón, la perspectiva de narrador se trata de un 

narrador omnisciente que sabe todo sobre los sucesos, conoce: los fenómenos naturales 

sucedidos durante la historia, la hora concreta de los acontecimientos, los espacios 



  135 

 

   

 

internos de una casa, los objetos que significan esos espacios, las acciones que realizan, 

las emociones, los placeres, etc.  Por otro lado, ya se ha visto que la información que los 

personajes expresan en sus diálogos concuerda con las descripciones del narrador, con 

los actos descritos, manteniendo como tema hombres afeminados. Aunque esta temática, 

de aristócratas que se deleitan con la cultura femenina, se sustenta en la perspectiva del 

narrador y del personaje, existe un juicio moral en la perspectiva narrativa del narrador: 

“Y en esa insaciable vorágine de placeres brutales han caído, para no levantarse nunca, 

jóvenes que, en el colmo de la torpeza y la degeneración prostituida, contribuyen a 

bastardear la raza humana injuriando gravemente a la Naturaleza” (Castrejón, 2010, pp. 

68-71). 

 Por otro lado la perspectiva de la trama no difiere de la perspectiva del narrador 

por lo que pasa desapercibida como estructura a analizar. Lo que queda es la última 

perspectiva, la perspectiva del lector que ata todas las conclusiones: es indudable que 

existe un sistema de denuncia en la narración, al travestismo de los aristócratas. El 

fragmento comienza con un atardecer en representación de la naturaleza como espacio 

supremo de contención, dentro de este espacio sucede el mundo humano, en este mundo 

humano existen hogares de gente aristócrata con el poder para gozar de placeres inmorales 

como amar a otros hombres y: “trocar el traje de hombre para convertirse en deliciosas 

niñas” (Castrejón, 2010, p. 71), pero esto de acuerdo con el narrador pervierte la 

naturaleza. El tema se amplía de sólo hablar de los gustos afeminados de la juventud 

aristócrata al rechazo de los mismos, al repudio del homoerotismo, algo que se resume en 

homofobia y que se ha tratado en esta investigación como cuirización.  

El efecto de ilusión de un mundo narrado en esta historia es el efecto de una 

realidad que supone la heteronormatividad como naturalidad sexual del hombre, cuestión 

que reafirma el narrador en las últimas líneas al despreciar a los travestis: “contribuyen a 



  136 

 

   

 

bastardear la raza humana injuriando gravemente a la Naturaleza” (Castrejón, 2010, p. 

71). De esta manera el narrador sugiere que la humanidad podrá ser moral o inmoral, 

despreciable o ejemplar, etc., pero a final de cuentas, la naturaleza sexual humana no 

cambiará, lo que reafirma la focalización del fragmento narrativo como un texto con 

temática homofóbica constante. 

3.1.9.- Conclusiones 

La narratología como se ha visto puede estudiarse a través de tres etapas: prenarratología, 

narratología y la posnarratología. Para este estudio se recurre a la posnarratología, puesto 

que en esta etapa se emplean otras visiones filosóficas como sucede con El relato en 

perspectiva de Luz Aurora Pimentel, donde las nociones de Ricoeur influyen en el método 

narratológico. Esta visión narratológica sostiene que en los textos narrativos existe una 

ilusión de un mundo narrativo, que depende no sólo de los mecanismos con los que el 

texto narrativo se dota, sino de la interpretación del lector, o bien de elementos 

significativos externos al texto, pero que le dan sentido a este, la figuración que se realiza 

a partir de significados contextuales, exige una  hermenéutica del contexto, punto donde 

la hermenéutica del cuerpo ensambla y que en el siguiente subcapítulo se detalla. 

La narratología de Pimentel recurre no sólo a la explicación de los sistemas de 

inventariado, o bien al metalenguaje: a las estructuras del relato, sino de cómo estos 

producen un efecto de sentido de ilusión de un mundo narrado, esto es posible sólo a 

partir de un modelo de lectura, la interpretación de un lector implícito a quien se dirige la 

obra y un lector que interpreta esa obra desde su contemporaneidad. Para lograr 

interpretar el lector implícito, es importante comprender las estructuras narrativas que 

permiten inventariar las descripciones en agrupaciones de significado. 

En este apartado fueron identificadas las estructuras de un fragmento narrativo, 

así como sus agrupaciones de significado, lo que reveló una ideología heteronormada, 



  137 

 

   

 

sustentada en el contraejemplo. Este ataque ideológico al tratarse de literatura ensambla 

en la noción previamente descrita sobre la sátira, se trata de una burla no ciertamente 

hacia los 41, sino a la ideología que los caracteriza. 

El análisis a una obra más próxima a esta contemporaneidad contrastará los 

niveles ideológicos del homoerotismo. Por ahora se puede afirmar que, necesariamente 

las perspectivas se modifican significativamente con el tiempo, algo que ya se ha 

explicado con las distintas fases semióticas de la narrativa homoerótica. Así el análisis a 

la obra de Luis Martín Ulloa supone entonces un lector implícito acorde al contexto de 

Guadalajara, algo que se corroborará en el capítulo 4.- La metáfora del cuerpo 

homoerótico en la cuentística de Luis Martín Ulloa. 

3.2.-La hermenéutica del cuerpo y las figuras retóricas que lo naturalizan 

En este subcapítulo se determinará por qué la hermenéutica del cuerpo es funcional para 

este análisis crítico del discurso homoerótico de la narrativa de Luis Martín Ulloa. Es 

importante afirmar que la fenomenología es el puente entre el método narratológico y el 

método hermenéutico. Así como la fenomenología influyó en la percepción de la 

narratología de Luz Aurora Pimentel, abierta a la interpretación del contexto, esta misma 

influyó en otros ámbitos de estudio, distintos al estructuralismo narrativo, aunque muy 

próximos en su fin hermenéutico. Por ello primero se dará detalle al respecto de este 

contacto entre la fenomenología y el método hermenéutico propuesto para este análisis, 

partiendo de los aportes de Merleau-Ponty a la fenomenología del cuerpo. 

3.2.1.- La fenomenología y el cuerpo 

Merleau consideró que nuestro cuerpo no se trataba de un objeto cualquiera en el mundo, 

sino de un medio de comunicación entre nosotros y el mundo (Pérez, 2008, p. 203). 

Resolver esta aparente contradicción entre la fenomenología —que busca al ser y no a la 

existencia objetual— tiene un principio en la teoría de la Gestalt, con la que Merleau-



  138 

 

   

 

Ponty estableció un común “la opacidad del mundo”, que no es más que nuestro cuerpo 

percibiendo una difícil separación entre la forma y el fondo: 

Esto que denominamos “opacidad del mundo” nos avisa de un detalle sumamente 

importante: la fenomenología es para Merleau-Ponty una filosofía de la luz y la 

visión en un sentido casi platónico. Esta idea nos lleva a pasar de la celebérrima 

conciencia intencional de Husserl a una nueva consideración de la conciencia: la 

conciencia perceptiva y la visión del mundo. El mundo es opaco (repetimos: como 

si pesase), pero mis experiencias intersubjetivas lo conforman y vuelven 

transparente. Lo que podríamos denominar “disolución de la opacidad del mundo” 

no es sino el sentido último del mundo. (Pérez, 2008, p.199) 

El filósofo francés supone que nuestra percepción sobre el ser y la existencia estarán 

siempre mediadas por la experiencia corporal, que se adapta a las constantes y resuelve 

el caos del mundo a partir del recuerdo y la expectativa al cambio. 

Como el cuerpo es mediador del conocimiento, se perciben dos funciones en el 

mismo, el cuerpo como objeto que nos permite interactuar y experimentar otros objetos 

“cuerpo-objeto” y el cuerpo como individuo que establece relaciones de identidad 

“cuerpo-individuo (Pérez, 2008, p.204). Merleau-Ponty veía esta dualidad en la 

naturaleza del hombre y en su mundo cultural o social que lo envuelve: “ambas 

dimensiones tienen un encuentro sorprendente en nuestra corporalidad, porque el cuerpo 

es un espacio natural y simbólico” (Pérez, 2008, p.207). 

3.2.2.- La hermenéutica del cuerpo de González y Páez 

La hermenéutica del cuerpo de González y Páez parte de la filosofía de la corporalidad 

de Arturo Rico, con la cual se afirma: “una realidad corporal construida bajo las presiones 

de una práctica socio-histórica determinada” (González y Páez, 2003, p.44), así que el 

cuerpo a lo largo de la historia occidental ha sido reflejo de distintas visiones culturales, 



  139 

 

   

 

distintos significados en función del poder: “el cuerpo no es una realidad concreta, sino 

un constructo que cambia de forma y de valoración, según las necesidades y las 

vicisitudes de la práctica social” (González y Páez, 2003, p.44).  

Esta teoría afirma un cruce significativo entre nuestra percepción del cuerpo y la 

ideología de una época, estructurado a partir la metáfora: “podemos identificar a través 

de la historia metáforas del cuerpo que expresan la ideología de cada época” (González y 

Páez, 2003, p.44). La metáfora implica un desplazamiento significativo que encuentra 

sentido en su etimología, debido a que: “el verbo correspondiente es metaforeo, verbo 

que deriva de metafero, que es <<transportar o llevar hacia>>, pues se descompone en la 

preposición metá: <<hacia>> y en el verbo fero: <<llevar>>” (Zárraga, 2012, p. 27).  

El desplazamiento significativo se logra tanto del cuerpo hacia la ideología como 

de la ideología hacia el cuerpo, obteniendo en el proceso una forma recíproca y 

complementaria, en la que resultan dos nuevas formas significativas, que pueden 

observarse en la propuesta de la figura 8, esquema basado en el modelo original de 

González y Páez sobre la hermenéutica del cuerpo (2003, p.51). Dicho esquema ha sido 

reorganizado y ampliado en algunos elementos, que dan detalle del traslado significativo 

de la metáfora del cuerpo. La finalidad de este esquema es extraer una ruta de análisis 

hermenéutico factible, para ser empleada en la narrativa de Luis Martín Ulloa, que 

permita reconocer los sistemas ideológicos en la obra, como se explica a continuación.  

Primero, habría que entender la metáfora del cuerpo como una unidad 

significativa, compuesta por dos complementos: uno denotativo denominado cuerpo 

individuo, contenedor de la metáfora; y otro connotativo que conforma el cuerpo 

sociedad, contenido de la metáfora. Ambos cuerpos son resultado del desplazamiento 

significativo de la metáfora, mientras que el cuerpo individuo atiende al ideal del cuerpo 

en su apariencia, el cuerpo sociedad se trata de la incorporación del ideal a partir de 



  140 

 

   

 

símbolos fijados en el espacio, es decir, la materialización de un ideal social, ya que:  “el 

signo cuerpo denota diferentes significados y connota varios sentidos de acuerdo con los 

valores, la ideología, las estructuras o la ordenación social dominante” (González y Páez, 

2003, p.44).  

La manera en que el cuerpo individuo y el cuerpo sociedad se descomponen en 

más estructuras denotativas y connotativas, corresponde a la triada del signo de Pierce, el 

representamen (denotativo/estructura); el interpretante (connotativo/significado); y el 

fundamento (denotativo/objeto-referente-base) que puede ser otro signo u algún otro 

elemento de la realidad: 

A sign, or representamen, is something which stands to somebody for something 

in some respect or capacity. It addresses somebody, that is, creates in the mind of 

that person an equivalent sign, or perhaps a more developed sign. That sign which 

it creates I call the interpretant of the first sign. The sign stands for something, its 

object. It stands for that object, not in all respects, but in reference to a sort of idea, 

which I have sometimes called the ground of the representamen.  (Pierce, 2024, 

p.363) 

Este proceso significativo sucede en múltiples niveles, por lo que la metáfora se construye 

y se reconstruye durante la interacción en el contexto, argumento que se retomará al final 

de este documento, para afirmar no sólo la existencia de una metáfora del cuerpo 

heteronormado en el contexto de Guadalajara, sino su sedimentación significativa, una 

falta de desplazamiento, que resulta en una inmutabilidad tan arraigada en el tiempo que 

se naturaliza; la metáfora se sedimenta en el estereotipo, algo que el discurso homoerótico 

de Luis Martín Ulloa ataca por medio de la ironía. 

Los triángulos que aparecen en el esquema de la figura 8 equiparan la teoría de 

Pierce con la de González y Páez. Como se observa, durante el proceso de semiosis ambos 



  141 

 

   

 

conceptos: “cuerpo” e “ideología”, intercambian interpretantes y representámenes, y se 

denotan en un cuerpo individuo, mientras a la par connotan en un cuerpo sociedad en el 

espacio.  Como efecto de sentido del intercambio, el cuerpo individuo se trata de una 

limitada percepción e imagen del cuerpo, en una práctica que remite a figurar un cuerpo 

idealizado. El cuerpo sociedad se representa limitando el espacio geográfico, con la 

intensión de materializar barreras ideológicas, que posibiliten ciertas dinámicas del 

cuerpo individuo, lo que implica un ideal corporalizado, espacio político que jerarquiza 

las prácticas de los cuerpos. De esta manera la relación entre cuerpo denotativo y cuerpo 

connotativo es complementaria en un isomorfismo, necesario para la lectura 

hermenéutica, sintetizada en la figura 9 “Esta hermenéutica nos permite proponer la 

lectura de una relación estructural e isomorfa del cuerpo-individuo con el cuerpo-

sociedad” (González y Páez, 2003, p.44).  

 Gracias a la figura 9 podemos observar que el análisis hermenéutico comienza 

con la figuración de un cuerpo individuo “delimitado por la piel o el vestido” (González 

y Páez, 2003, p.52). Mientras que la piel figura como recipiente de un contenido orgánico, 

el vestido recubre y contiene al mismo tiempo dicho cuerpo. Las prendas y artefactos 

atienden a un contenido estructural y significativo de la ideología dominante, “visto como 

la estructura y la función viviente” (González y Páez, 2003, p.52), que limita la imagen 

del cuerpo, por medio de la suplantación simbólica, lo que se sostiene desde la estructura 

de la metonimia. La ropa y artefactos que ostenta el cuerpo terminan sustituyendo sus 

funciones, o limitándolas, de acuerdo al ideal del contexto, lo que sucede con los lentes 

para el sol o los lentes de aumento, así con el calzado o las prótesis, los cortes de cabello, 

piercings o escotes y demás prendas que van en función de un cuerpo ideal. 

 Por otro lado, el significado connotativo en la figura 9 atiende a la interacción de 

los cuerpos, de una incorporación de ideal social en el espacio, sostenido por la estructura 



  142 

 

   

 

de la prosopopeya. El ideal se materializa en el espacio geográfico, y al hacerlo produce 

un efecto de sentido de jerarquía anatómica, de división política y social: 

El espacio social, como imagen espejo del espacio del cuerpo, es el vestido en la 

fachada de la casa y el espacio orgánico en su interior. Las jerarquías del todo 

social están ahí en la casa, testimoniando su vínculo isomorfo en estancias 

privilegiadas por el poder representado en ellas [...] como en el cuerpo humano la 

cabeza (funciones de dirección-poder), tórax (órganos vitales dependientes y 

contiguos al caput-cabeza) y las extremidades como simples lejanías ejecutoras y 

extensoras orgánico-funcionales de los estratos superiores del cuerpo. (González 

y Páez, 2003, p.53)  

La estructura de la prosopopeya  dota de características fisiológicas humanas al espacio 

físico, las funciones del cuerpo se despliegan en el espacio por medio de artefactos que 

definen las dinámicas entre los cuerpos, razón para que en una plaza pública las bancas 

se moldeen no sólo figurando satisfacer el descanso de los cuerpos, sino un molde del 

tipo de descanso que se posibilita, una jerarquía, así que el espacio físico supone un efecto 

de sentido de regulación de las prácticas de los cuerpos. El contenido o connotación de la 

metáfora resulta un signo o: “imagen especular de los valores estético-sociales” 

(González y Páez, 2003, p.44).  

 En resumidas cuentas, de la semiosis entre el “cuerpo” y la “ideología” del 

contexto, sucede un desplazamiento significativo que propicia un cuerpo individuo en 

función de un cuerpo ideal y un cuerpo sociedad con función de incorporar el ideal en el 

espacio. Entre cuerpo individuo y cuerpo sociedad se constituye la metáfora del cuerpo, 

unidad significativa que refleja los sistemas de dominación.  

Lo que aquí se afirma no sólo es la existencia de una metáfora del cuerpo 

heteronormado, como se muestra en la figura 10, sino la sedimentación de una metáfora 



  143 

 

   

 

del cuerpo heteronormado en el contexto de Guadalajara de finales del siglo XX y 

principios de XXI, ya que ofrece resistencia al desplazamiento significativo, lo que 

propicia una pérdida de sentido de la metáfora, una catacresis o estructura: “marchita por 

el uso, que ha dejado de ser figura porque al dejar de ser original pierde su eficacia, se 

vuelve lugar común” (Beristáin, 2004, p.86).  Esta catacresis se sedimenta como 

estereotipo de género, un simbolismo que generaliza y hace pasar por naturales, 

cualidades y comportamientos particulares para hombres y mujeres, a niveles jerárquicos, 

aunque estos realmente dependen de la ideología dominante de su contexto, ya que: “en 

nuestra sociedad se han asignado sistemas de valores, pautas de comportamiento y roles 

diferentes para mujeres y hombres, es decir, conductas distintas para cada persona en una 

situación particular en función de su sexo” (Guichard, 2015, p. 31). 

Como se observará en el siguiente apartado, lo que la cuentística de Luis Martín 

Ulloa logra es un desplazamiento significativo del estereotipo de género, una alteración 

significativa que restituye la figura de la metáfora, no la metáfora del cuerpo 

heteronormado, sino la metáfora de un cuerpo homoerótico. La metáfora del cuerpo 

homoerótico denota una imagen estereotipada de género en el cuerpo individuo, pero 

connota prácticas de las disidencias sexuales en el cuerpo sociedad, dando sentido al 

fenómeno de los LUPIS, como alteración de las limitaciones del espacio, para propiciar 

el acto homoerótico. El homoerotismo que sucede en la narrativa de Luis Martín Ulloa da 

muestras de una sexualidad reprimida por la heteronormatividad en el contexto de 

Guadalajara. 

 

 

 

 



  144 

 

   

 

4.- La metáfora del cuerpo homoerótico en la cuentística de Luis Martín Ulloa  

Para comprender la metáfora del cuerpo homoerótico en la cuentística de Luis Martín 

Ulloa, se extraerán las estructuras retóricas que conforman la ruta hermenéutica de 

González y Páez: catacresis en estereotipos que naturalizan la existencia cultural de 

determinados personajes en el espacio heteronormado; metonimias, con artefactos que 

substituyen o limitan partes del cuerpo con simbolismos de la heteronormatividad; y 

prosopopeyas en artefactos, que substituyen o limitan la interacción de los cuerpos en el 

espacio heteronormado.  

Figurar la metáfora del cuerpo en el discurso homoerótico de la narrativa de Luis 

Martín Ulloa permite evidenciar la influencia ideológica, política y cultural, de la 

heteronormatividad, aún en las disidencias sexogenéricas. Se distinguirá que el fenómeno 

del homoerotismo en su obra se guía en relación con la interacción de los personajes en 

dos planos: el espacio público y el espacio privado en la ciudad de Guadalajara. Estos 

cuentos han sido analizados en tablas comparativas anexadas al final de este documento, 

mismas que exponen las estructuras retóricas empleadas para lograr la metáfora del 

cuerpo homoerótico en cada uno de los cuentos. Finalmente se concluirá con estereotipos 

o jerarquías de la homonormatividad: “El constructo cultural que convierte a la 

homosexualidad en un espacio normativizado de disidencia sexual; que asume al género 

como elemento generador de relaciones, prácticas e identidades sexuales y complementa 

la heteronormatividad a pesar de ponerla en cuestión” (Moreno y Pichardo, 2006, p.143), 

puesto que en el homoerotismo no deja de existir una interacción de jerarquías que 

replican el sistema político heteronormado. A continuación, se presenta el análisis a la 

cuentística de Luis Martín Ulloa, para facilitar su comprensión, cada uno de los relatos se 

encuentra sintetizado en las tablas comparativas al final de esta investigación. 

4.1.- La metáfora del cuerpo homoerótico en Damas y caballeros 



  145 

 

   

 

Damas y caballeros se conforma de un total de ocho cuentos titulados: “Hombre y niño 

sentados en una silla”, “Ni un roce”, “Los sueños de José”, “El Brujo Blanco”, 

“Acercamientos”, “Amor perdido (tragicomedia en dos actos)”, “Poco amor” y 

“Cumpleaños”. La ruta hermenéutica comienza con el reconocimiento de los estereotipos, 

partiendo del título de la obra. Damas y Caballeros, que refiere a dos estereotipos de 

género, los ideales del hombre y la mujer, a final de cuentas son un modelo de 

comportamiento social sedimentado, una catacresis del ideal de la heteronormatividad. 

Mientras la dama es una: “mujer noble y distinguida” (RAE, 2024, definición 1) el 

caballero se caracteriza por un elemento extra: “distinción, nobleza y generosidad” (RAE, 

2024, definición 3). La generosidad en el caballero limita su actuar, en un énfasis de 

respeto que se exige hacia la dama: “Mujer, señora, en tratamiento de respeto. Servir 

primero a las damas” (RAE, 2024, definición 2), algo que el orden sintáctico reitera, un 

orden de aparición jerárquica de los estereotipos, primero la dama y después el caballero. 

4.1.1- “Hombre y niño sentados en una silla”  

Es indispensable especificar que a la par de este análisis de la metáfora del cuerpo, se 

presentará un resumen de particularidades narratológicas, que generaliza la estructura del 

relato, evidenciando la lectura orientada, donde se distenderá la ruta hermenéutica. Estas 

generalidades del discurso narrativo también serán anexadas como tablas al final de esta 

investigación, tal como se observa a continuación, con el primer cuento de su compilación 

Damas y caballeros, “Hombre y niño sentados en una silla”.  

La ilusión referencial del mundo narrado compuesto por espacio, tiempo y 

personajes que intervienen en las acciones de este relato, se determinan a partir de la 

experiencia cognitiva de un sólo personaje, David, un estudiante con condiciones de 

diversidad funcional auditiva, es decir, un joven con particulares capacidades auditivas, 

que diversifican su experiencia cognitiva (Hernández y Flores, 2019, p.5), lo que para 



  146 

 

   

 

este estudio implica un sesgo característico con el que la perspectiva de la historia se 

narra, desde el  foco de David, como este experimenta su realidad cognitiva,  la mente 

figural de un niño que padece los parámetros de comunicación social, un disidente en una 

tradición funcional auditiva: “el narrador restringe su libertad con objeto de seleccionar 

únicamente la información narrativa que dejan entrever las limitaciones cognoscitivas 

perceptuales y espaciotemporales de esa mente figural” (Pimentel, 1994, p.99). 

La dimensión espacial de este relato es contenida en los límites temporales de un 

día activo en sociedad, un tiempo diegético que transcurre desde el amanecer al 

anochecer, así el modelo descriptivo del espacio sucede dentro de un tiempo que omite la 

actividad onírica, cuando los personajes duermen. La dimensión espacial puede ser 

resumida en estas unidades de referencia: 1.- El espacio privado del hogar de David, al 

amanecer; 2.- El desplazamiento de David paralelo a la ruta del centro de la ciudad 

durante la luz del día; 3.- El encuentro con un hombre maduro descrito como “el señor” 

en la Plaza de la Armas en modo LUPIS; 4.- El espacio privado en lo público con el hotel; 

5.- El espacio íntimo, en la retrospectiva del encuentro homoerótico de David con el 

primo de su papá; 6.- El espacio hipotético donde Juan es arrestado; y 7.- El  hogar de “el 

señor”.  

En este modelo descriptivo del espacio, David recorre en paralelo por la avenida 

Hidalgo, parte de la ruta del ligue de las disidencias sexuales —la ruta que recorre desde 

el Parque Rojo hacia Javier Mina, Plaza de las Sombrillas, Plaza de Armas, Plaza de la 

Liberación y la Fuente de las Ranas, hasta la zona roja de la Calzada —David converge 

con “el señor” y con la ruta del ligue, en la Plaza de Armas. 

Durante el ligue surge un desplazamiento de sentido, en la perspectiva narrativa, 

a partir del enfoque del narrador, este aparenta ser desplazado hacia Juan por medio de 

una ambigüedad de concordancia semántica y sintáctica entre sujeto y verbo, cuando el 



  147 

 

   

 

narrador deja de expresarse de Juan como “el señor” y comienza a llamarlo “usted”. Este 

pseudónimo lo introduce David en el relato a través del discurso directo: “Se turba, tal 

vez piensa que te ha ofendido. Pero no pareces... no tienes cara de... ¿Usted piensa que 

los mudos debemos tener cara de mudos?” (Ulloa, 1998, p. 9). Como puede leerse, el 

discurso directo se confunde con el discurso narrado al no emplearse el guion como signo 

de diferenciación. Además, David confronta el prejuicio sobre su diversidad funcional 

auditiva, empleando por delante el pronombre de respeto: “el singular usted es la forma 

empleada en la norma culta de América y de España para el tratamiento formal; en el uso 

más generalizado, usted implica cierto distanciamiento, cortesía y formalidad” (RAE, 

definición 4).  

Mientras David utiliza “usted” como pronombre de respeto, el narrador lo 

transforma en pseudónimo, un sustantivo con función de sujeto narrado en tercera persona 

constatado en la grafía mayúscula: “Usted no sabe qué hacer cómo reaccionar. Quiere 

decir algo con señas y gestos.” (Ulloa, 1998, p. 9).  La ambigüedad en este fragmento 

puede aclararse sustituyendo el sustantivo “usted” por el sustantivo inicial “el señor” por 

ejemplo: “El señor no sabe qué hacer cómo reaccionar. El señor quiere decir algo con 

señas y gestos”. El narrador dota al relato de esta ambigüedad sintáctica y semántica, 

inmanente en el pronombre: “Aunque su referente es siempre una segunda persona, pues 

designa al interlocutor a quien se habla, gramaticalmente es un pronombre de tercera, 

pues procede, etimológicamente, de la contracción del sintagma nominal vuestra merced; 

por ello, si funciona como sujeto, el verbo debe ir en tercera persona” (2.RAE). De esta 

manera se figura una fusión itinerante entre las conciencias de Juan y David, al menos 

hasta que el lector logra descifrar esta ambigüedad, razón de enunciados que lucirían 

confusos para un lector que desconoce estas cualidades lingüísticas “De reojo ves que 

usted te observa” (Ulloa, 1998, p. 10); “Usted es quien está siendo violado succionado 



  148 

 

   

 

sorbido por ti” (Ulloa, 1998, p. 13), que puede aclararse como: “De reojo ves que el señor 

te observa” y “El señor es quien está siendo violado succionado sorbido por ti”. Esta 

figuración de conciencias mezcladas en la perspectiva del relato aumenta, cuando el 

narrador presenta cualidades omniscientes e invade los pensamientos de Juan “puede ser 

peligroso, le dice a usted la mitad cauta de su conciencia [...] esta chingadera va a 

quebrarse piensa usted” (Ulloa, 1998, p.9) . A partir de estas estructuras más 

sobresalientes del discurso narrativo, puede describirse la ruta hermenéutica.  

En el título se recurre una vez más al estereotipo de género, en concreto al del 

hombre y no desde un ideal de nobleza, distinción y generosidad, sino sobre un ideal de 

sus etapas de desarrollo. Al tratar el estereotipo del hombre surge la visión de madurez 

lograda “varón que tiene las cualidades consideradas masculinas por excelencia, ¡Ese sí 

que es un hombre!” (RAE, 2024, definición 4). En oposición al estereotipo del niño que 

representa minoría de edad e inmadurez —“que tiene pocos años, que tiene poca 

experiencia” (RAE, 2024, definición 2-3). 

Del estereotipo en el título, la ruta hermenéutica continua hacia el análisis de 

tensiones del cuerpo sociedad, con relación al cuerpo individuo, compuesto entre dos 

personajes principales: David y Juan. La estructura del estereotipo del niño muestra un 

traslado significativo al comenzar a denotar al personaje no como niño, sino como 

adolescente, algo que se explicita en el mismo cuento: “eres todo un quinceañero 

estudioso y cumplido” (Ulloa, 1998, p.7). El cuerpo individuo en David denota con 

metonimias o artefactos de un adolescente: el uniforme, la mochila, la libreta; incluso con 

alimentos como: refrescos, lonches1 y nieve de yogurt; así como con productos culturales: 

discos, revistas y máquinas de videojuegos (Ulloa, 1998, p.7-8).  Todas estas metonimias 

 
1 Forma en la que los tapatíos le llaman a las tortas. 



  149 

 

   

 

van en función de reforzar la imagen de un joven estudiante de pinta2 en la ciudad de 

Guadalajara.  

No sólo la imagen del cuerpo individuo en David comienza a desplazar su 

significado, deshaciendo la catacresis del estereotipo del niño, poco a poco hacia la 

metáfora de un cuerpo homoerótico, sus acciones en contra de los límites fijados por el 

cuerpo sociedad, terminan por evidenciarlo. David como cualquier adolescente 

estudiante, sale de su casa temprano bajo el supuesto de asistir a la escuela, pero en 

realidad huye de su casa para vagar por el centro de Guadalajara evadiendo sus jerarquías. 

David transita en la cotidianidad de las calles de la ciudad, asiste al Mercado Corona por 

alimento, visita las tiendas donde se entretiene y finalmente llega a la Plaza de Armas 

donde se suscita el encuentro.  

Al hablar de prosopopeya en el espacio, es afirmar que todos estos espacios han 

sido condicionados para satisfacer alguna parte del cuerpo humano, por lo que han sido 

modificados, adaptados con artefactos culturales, a fin de limitar las prácticas del cuerpo 

individuo. La prosopopeya en un mercado direcciona las acciones del cuerpo individuo, 

para corresponder a la satisfacción del hambre, un espacio donde es posible abastecer la 

cavidad bucal o el estómago. Por otro lado, surgen dos tipos de espacio referidos como 

prosopopeyas del cerebro, indicadores de una tensión entre el cuerpo individuo y el 

cuerpo espacio, ya que estas prosopopeyas pueden permitir metarrelatos que extraigan la 

conciencia del cuerpo individuo al interactuar con artefactos del cuerpo espacio, 

resultando otro cuerpo individuo en interacción con otro cuerpo espacio, y con ello, la 

proyección del lector, de un universo diegético dentro de un universo diegético principal. 

Aunque todo este proceso metadiegético no sucede en el relato, a falta de descripciones 

que logren la ilusión referencial detallada de un mundo dentro de este mundo diegético: 

 
2 Manera en que en México se refieren a saltarse las clases. 



  150 

 

   

 

“vagar un rato por las calles. También entrar a las tiendas de discos y revistas, comprar 

una nieve de yogurt. A esta hora ya abrieron el local de las máquinas de juego” (Ulloa, 

1998, p. 8); todos estos espacios incluyendo la escuela, tienen en común satisfacer de 

manera cognitiva al cerebro, por ello son prosopopeyas del cerebro.  

Mientras que los retos de ocio se dotan de estímulos cognitivos más adaptados al 

interés de David, como sucede con los espacios de entretenimiento que él visita 

voluntariamente en las tiendas de discos, las revistas de carácter popular o los 

videojuegos, la escuela representa un desinterés y un rechazo a las jerarquías de autoridad 

en la experiencia cognitiva escolar. Como David es estereotipo de estudiante y este se 

ausenta de la escuela, en la búsqueda de entretenimiento y ocio, el cuerpo sociedad se 

tensiona, se trata de un joven que escapa de las jerarquías de la escuela. 

La ruta hermenéutica avanza con el trayecto de David hacia el cuerpo sociedad en 

la Plaza de Armas. Aquí la ruptura de jerarquías se logra tras la dinámica homoerótica 

por el encuentro que se suscita con el hombre, aun a pesar de que la zona de las bancas 

designe la prosopopeya de un cuerpo en reposo. Ambos se miran: “un señor te observa, 

pero sigues de largo hasta la esquina. Te detienes, miras de nuevo hacia aquella banca. 

Regresas. El señor mira de frente hasta que llegas. Le sonríes” (Ulloa, 1998, p.8).  El 

juego de miradas se logra gracias al espacio abierto de la plaza y el descanso que las 

bancas del parque ofrecen.  Esperar en una banca no es meramente una actividad 

homoerótica, debido a que las plazas públicas sirven de descanso y esparcimiento entre 

dos destinos, se tratan de no lugares. Es una clase de entretenimiento que permite el 

descanso del cuerpo, pero la proximidad que se logra a partir del juego de miradas en un 

espacio público, se presta para la dinámica de cortejo, común entre disidentes sexuales, 

como lo explica José Joaquín Blanco a través de su crónica ensayística “Ojos que da 

pánico soñar” (1979): “sesgadas, fijas, lujuriosas, sentimentales, socarronas, rehuyentes, 



  151 

 

   

 

ansiosas, rebeldes, serviles, irónicas, etcétera. Estos adjetivos no hablan de los ojos de los 

homosexuales en sí sino de cómo la sociedad establecida nos mira” (1979, párr. 1). El 

duelo de miradas transforma de manera momentánea la Plaza de Armas, en un LUPIS. 

La interacción homoerótica escala hasta la aproximación de los cuerpos al 

contacto físico y sexual. Para llegar a esta conclusión habrá que abordar al hombre como 

cuerpo individuo en el cuerpo sociedad. El hombre como cuerpo individuo posee una 

metonimia fundamental: el periódico. El periódico es la excusa para que David se 

aproxime a él, es una primera acción de exhibición de deseo, al pedirle prestada su 

metonimia. Como con la ciudad, David busca secciones de entretenimiento en el 

periódico, funciones de cine y eventos. En este proceso se descubre que David es mudo. 

A pesar de su diversidad funcional auditiva, David sigue guiando la interacción hacia el 

contacto homoerótico. 

Aunque el hombre como cuerpo individuo también se atreve a desafiar las normas 

de la Plaza de Armas: “por toda respuesta extiendes el brazo sobre la banca y tus dedos 

rozan su mano” (Ulloa, 1998, p. 9).  Estos roces incitan a que el joven desenmascare la 

seducción: “Vámonos de aquí, dice, ¿quiere ir a alguna parte? Escribes, ¿no quiere a un 

hotel? Después del asombro usted decide: a San Juan de Dios” (Ulloa, 1998, p.10). 

 Al igual que el hogar, el hotel es un espacio propicio para la liberación de las 

limitantes visuales del cuerpo, es decir, que el hogar y el hotel son cuerpos sociales que 

permiten la desnudez de un cuerpo individuo sin metonimias. Pero acudir a un hotel con 

un menor de edad en Guadalajara sólo es posible en San Juan de Dios, esta zona 

representa un cuerpo social donde las jerarquías se rompen con proporción al poder 

económico la zona roja de Guadalajara: “claro ¿en qué otro lugar de la ciudad se puede 

llegar a un hotel de paso, a mediodía y con un menor de edad?” (Ulloa, 1998, p.10). La 



  152 

 

   

 

disidencia sexual de ambos los empuja hasta esa zona, hasta ese hotel y ese cuarto 

descritos como un espacio precario: 

En el último piso, ninguna puerta coincide con los dígitos del llavero, pero en la 

escalera, en un papel pegado con cinta adhesiva, está escrito 50 a 53. Lo que 

encuentran en la azotea desamparada es una construcción de ventanales con techo 

de teja. Tras los cristales está cercada de tablarroca, por dentro; se divide en cuatro 

partes, cada una con su puerta [...] Un asadero y algunos muebles de jardín viejos 

permanecen arrumbados [...] usted observa: las divisiones internas no llegan hasta 

el tejado, solo hay una silla de madera con un rollo de papel higiénico y la cama 

desvencijada con la colchoneta mugrosa encima. (Ulloa, 1998, p. 11) 

El cuerpo social da muestras de una improvisación de la intimidad, posee los elementos 

más mínimos para el acto sexual: una silla de madera con el rollo de papel higiénico y la 

cama desvencijada con la colchoneta mugrosa. 

El acto sexual de un hombre y un joven sobre una silla desvencijada al interior de 

un hotel en la zona roja de Guadalajara es la metáfora del cuerpo homoerótico en este 

cuento, se conforma por lo tanto de dos cuerpos individuo que aparentan el estereotipo de 

género “hombre” en dos etapas de madurez, pero con sus actos homoeróticos desafían las 

jerarquías de un cuerpo sociedad heteronormado: “usted sujeta con las manos tu cintura 

y la mueve de arriba hacia abajo la silla truena a cada momento [sic]”  (Ulloa, 1998, p. 

13).  Ese ha sido el espacio mínimo que han adquirido para su interacción sexual. El acto 

homoerótico en este cuento es atravesado por dos relatos que surgen a partir de la 

evocación y el augurio. Por un lado, David recuerda encuentros homoeróricos con el 

primo de su papá: “no querías mirarlo a los ojos pero se repitió el acto y después bastaba 

que dijera me voy a dormir para sentir apresurar tu corazón algún día deseaste dormir con 

él toda la noche” (Ulloa, 1998, p. 13), mientras que Juan fantasea con las consecuencias 



  153 

 

   

 

legales del acto: “alguien los descubriría cogiendo lo aprehenderían por supuesto y sería 

echado a una celda junto a presos de mirada lujuriosa” (Ulloa, 1998, p.13). Se trata de un 

presente donde se conjugan, un pasado añorado y un futuro temido. Esta metáfora del 

tiempo permite la ilusión referencial de un presente tensionado por el riesgo, o el peligro 

de la experiencia homoerótica, por desafiar la concordancia de jerarquías entre los 

cuerpos individuo y el cuerpo sociedad.  

La precaución evidencia el peso de la heteronormatividad en la parte de las 

dinámicas homoeróticas: ambos personajes reconocen el peligro de transformar el cuerpo 

social, dejando en claro que la metáfora del cuerpo homoerótico es momentánea y furtiva, 

no puede ser fijada en el cuerpo social, tal como se observa en la figura 4, la metáfora 

del cuerpo homoerótico consiste en guardar las apariencias, en simular un cuerpo 

individuo heteronormado, en violar las jerarquías del cuerpo sociedad heteronormado y 

devolver su jerarquía una vez el acto esté logrado: “hasta que llega a casa se derrumba en 

el sillón de la sala, usted puede afirmar que se siente a salvo. No sabe de qué, pero a 

salvo” (Ulloa, 1998, p.15). Una vez finalizado el acto homoerótico, la cotidianidad 

regresa, como catacresis, sedimentada en los estereotipos de género. Descubrimos que 

Juan es un hombre casado y en la intimidad de su hogar se desprende de sus metonimias. 

Es contrastante en el relato que ambos personajes no logran liberar su sexualidad en la 

privacidad del hogar sino en el exterior, donde las jerarquías son más severas, pero los 

mantienen en el anonimato, lo que los lleva a tener una doble vida, a fin de no alterar el 

sistema heteronormado del círculo familiar. Ese hombre y ese niño, pueden ser cualquier 

hombre y niño en sus hogares, pero en la libertad de los LUPIS, liberan su disidencia 

sexual. 

Es importante aclarar que la metáfora del cuerpo homoerótico también se 

sedimenta, como se muestra en la tabla 1, en estereotipos de homonormatividad: “El 



  154 

 

   

 

constructo cultural que convierte a la homosexualidad en un espacio normativizado de 

disidencia sexual; que asume al género como elemento generador de relaciones, prácticas 

e identidades sexuales y complementa la heteronormatividad a pesar de ponerla en 

cuestión” (Sánchez y Pichardo, 2002, p. 143). Ambos tipos de estereotipo no tienen otro 

fin más que el de naturalizar la jerarquía del hombre/mujer. Por ello, aunque el disidente 

contravenga a la heteronormatividad, en sus prácticas y apariencia aún reitera tanto la 

jerarquía heteronormada que termina sedimentándose en como estereotipos 

homonormativos. 

A pesar de que el disidente crea un círculo cerrado de convenciones  homoeróticas 

y de homosociabilidad, es decir: “hábitos y vocabularios, en función de sus preferencias 

sexuales, cultivando así formas de sociabilidad propias y en parte clandestinas” (Boivin, 

2011, p.148), incluso en este sistema se replican prácticas y simbolismos del contexto 

heteronormado, ya que desde esta perspectiva heteronormada surgen las primeras 

convenciones  de las disidencias sexogenéricas, para entender sus prácticas y su imagen. 

El estereotipo del disidente refleja una homonormatividad que los sujeta, incluso en el 

círculo más pequeño de homosociabilidad como el de un encuentro sexual, se replican 

simbolismos o prácticas que reiteran la jerarquía del binomio hombre/mujer. 

Con respecto al estereotipo disidente de David, se conjugan además de los 

atributos de un estudiante y quinceañero, de los de una belleza infantilizada, a partir del 

uso del diminutivo: “al primer momento no encontró para ti una descripción más 

apropiada que <<un muchachito precioso>>” (Ulloa, 1998, p.9). Estas características 

seductoras e inocentes recuerdan al estereotipo provocador de la ninfa en Lolita (1955) 

de Nabokov, donde el periódico se repite como una herramienta para la proximidad entre 

un infante y un hombre maduro:  



  155 

 

   

 

Mi amor, mi adorada estuvo un momento junto a mí –quería las historietas–, y 

olía casi como la otra niña de la Riviera, pero más intensamente, con armónicas 

más ásperas –un olor tórrido que me puso en movimiento de inmediato– pero L. 

ya me había arrancado de un tirón la sección codiciada para retirarse a su estera, 

cerca de su mamá paquidérmica. (Navokob, 1975, p.24)  

A diferencia de Lolita, David sí emplea la proximidad del periódico para provocar un 

encuentro sexual, y además se nos muestra que ya ha experimentado la disidencia 

sexogenérica en su hogar y se ha preparado para ese encuentro, con condones y dinero. 

Esto es algo que el narrador explica desde el inicio del cuento, cuando señala que es un 

comportamiento recurrente en David: “Ahora es mucho más dinero. La última vez sólo 

había alcanzado para dos días [...] Te vistes con calma, procurando no hacer ruido” (Ulloa, 

1998, p. 7). 

El ninfo en la narrativa mexicana ya había sido empleado por Cuéllar para señalar un 

exotismo infantilizado en el hombre: 

—Figúrese usted que los muchachos de la escuela, los muchachos ordinarios por 

supuesto, le han puesto a mi hijo un sobrenombre. 

— ¿Un apodo? 

— Sí, eso. 

— ¿Y cómo le han puesto? 

— Chucho el ninfo. 

— ¿El ninfo? 

— Vea usted, Pérez, que infamia, y todo porque mi hijo va aseado y bien vestido. 

(Cuéllar, 1871, p.127)  

Este exotismo de limpieza se expresa reprobable en el hombre, con afán de reforzar el 

estereotipo de mujer. 



  156 

 

   

 

Otro intertexto que recuerda este estereotipo infantilizado del ninfo en la literatura, 

proviene de la novela Muerte en Venecia de Thomas Mann escrita en 1912. Se trata del 

adolescente Tadzio, quien por su belleza cautiva a Gustav von Aschenbach, un maduro 

escritor alemán que llega a Venecia en la búsqueda de lo ajeno, de lo exótico. Aschenbach 

se deleita de la delicadeza de Tadzio, de su porte infantil comparable al de Chucho el 

Ninfo: 

Se veía que la existencia del muchacho era presidida por la blandura y el trato 

delicado. Nadie se había atrevido a poner las tijeras en sus hermosos cabellos que 

caían en rizos abundantes sobre la frente, sobre las orejas y sobre la espalda. El 

traje de marinero inglés, cuyas mangas abombadas se ajustaban hacia abajo 

oprimiendo las finas muñecas de sus manos infantiles, prestaba, con sus cordones, 

botones y bordados, algo de rico y mimado a su delicada figura. (Mann, 2016, 

p.28) 

El estereotipo del ninfo comparte metonimias de puerilidad y de mujer. Así remanentes 

del imaginario quimérico subsisten en el discurso. 

En su sustantivación, David puede resultar del intertexto con el David de Miguel 

Ángel al ser una figura admirable, lo que a su vez también sucede con el personaje de 

Tadzio:  

La visión de aquella figura viviente, tan delicada y tan varonil al mismo tiempo, 

con sus rizos húmedos como los de un dios mancebo que, saliendo de lo profundo 

del cielo y del mar, escapaba al poder de la corriente, le producía evocaciones 

místicas, era como una estrofa de un poema primitivo. (Mann, 2016, p.33) 

El ninfo en su cualidad de inmadurez sexual proyecta el ideal incompleto de un hombre, 

es capaz de seducir con su belleza, como lo haría una mujer en el ideal heteronormado. 



  157 

 

   

 

Originalmente el hombre desconoce los propósitos de David: “Usted permanece 

perplejo; por fin te dice entonces para qué te sentaste aquí, cómo te animaste a... Por toda 

respuesta extiendes el brazo sobre la banca y tus dedos rozan su mano” (Ulloa, 1998, p.9). 

No es que Juan sea ajeno a la disidencia, el narrador lo confirma, es sólo que jamás había 

estado con alguien tan joven: “si nunca lo había hecho con chiquillos de esa edad, y se 

había negado incluso con otros un poco mayores” (Ulloa, 1998, p. 11). Su práctica lo 

convierte un sujeto heteroflexible, alguien con: “Atracción sexual por personas del sexo 

opuesto, aunque, en algunas ocasiones, puede sentir atracción o tener relaciones sexuales 

con personas del mismo sexo” (Nebot et al., 2020, p. 26).  

Su heteroflexibilidad atiende al estereotipo de un “hombre que tiene sexo con 

hombres” término que se utilizó durante las campañas contra el VIH para incluir a todos 

aquellos “hombres heterosexuales” que se sentían ofendidos por ser identificados como 

homosexuales sólo por tener relaciones con otros hombres (Estrada-Montoya, 2014, p. 

46), lo que comúnmente se denomina como “gay de clóset”. 

4.1.2.- “Ni un roce” 

La narración de “Ni un roce” se resume como una historia de coqueteo entre dos 

conocidos, Alan y Fernando, quienes en compañía de Élmer y Miguel se dirigen hacia 

una reunión de homosexuales a las afueras de algún poblado. La dimensión temporal 

progresa de manera cronológica enmarcando y direccionando la lectura del relato, desde 

el atardecer a la madrugada. Aunque un relato de orden cronológico puede reforzar la 

orientación de su lectura con la división en capítulos, se verá casi al final que en este 

ejemplo de relato, por medio de recursos discursivos, esta división produce alteridades en 

su lectura lo que pone en dilema al lector, debido al entrelazamiento de dos universos 

ideológicos en el relato. 



  158 

 

   

 

Enmarcada la historia a partir de la dimensión temporal, surgen estos espacios en 

el relato: cafetería, carro, carretera, tienda, poblado, casa de campo. Tal como aparecen 

todos estos espacios, son descritos por el narrador en orden cronológico, a excepción de 

la cafetería, que surge por medio de la retrospectiva o flashback al interior del carro. Por 

ello el primer espacio que narra Fernando al despertar, es el automóvil. Fernando 

comienza el relato al despertar en el asiento trasero del conductor. Mientras Alan conduce, 

Miguel duerme en el asiento del copiloto y Élmer, detrás de este último, pide detener el 

auto para ir a orinar. 

El espacio del automóvil es contenido por la carretera, un espacio conector entre 

dos macro espacios como se muestra en la tabla de análisis: un origen incierto 1 y una 

casa a las afueras de un poblado como destino final 7. Por lo que la ilusión referencial de 

un automóvil, en trayecto sobre la carretera, se trata de un no lugar, un espacio de tránsito 

intermediario: “Los no lugares son tanto las instalaciones necesarias para la circulación 

acelerada de personas y bienes (vías rápidas, empalmes de rutas, aeropuertos) como los 

medios de transporte mismos” (Augé, 1992, p. 41). Por lo que el relato se orienta con el 

tránsito del punto hipotético 1 hacia el 7, como se observa en la tabla. 

Debido a que el narrador participa en el relato, es homodiegético, focalizado en 

Fernando en primera persona, con un tiempo verbal en presente, lo que le otorga una 

ilusión referencial de diálogo interno, que se construye en el tiempo de la lectura. El 

discurso directo también se hace presente en este relato a partir del diálogo de los 

personajes. Algo interesante que completa la ilusión referencial es su composición por 

dos universos que conforman la historia, dos probables historias en el relato, a partir del 

discurso narrativo y su conjugación con el discurso directo, entre cada fin e inicio de los 

capítulos, como se ejemplifica a continuación, entre el capítulo I y II: 



  159 

 

   

 

Camino despacio hacia la tienda. Por la espalda, Alan me rodea de la cintura y 

dice a mi oído: 

—Así quería agarrarte, papacito. 

II 

Camino despacio hacia la tienda. Por la espalda, Alan me rodea de la cintura y 

dice a mi oído: 

—Se enoja deveras el mulatito, eh. (Ulloa, 1998, p.21) 

Este final del primer capítulo revela una tensión homoerótica entre Fernando y Alan, algo 

que se tratará durante el análisis de la ruta hermenéutica.   

El contenido del discurso directo de Alan resalta este efecto de proximidad y deseo 

entre los dos personajes.  Pero durante la consecución del segundo capítulo, sucede una 

anáfora, una repetición del último enunciado del discurso narrativo del primer capítulo, 

en el comienzo del segundo, lo que no se incluye en la anáfora es el mismo discurso 

directo de Alan, desfigurando la ilusión referencial de una proximidad homoerótica, hacia 

la de un rechazo hacia Élmer. De esta manera se compone la alteridad figurativa en la 

historia, por dos universos probables, uno donde Alan mantienen una dinámica de tensión 

sexual con Fernando y otra donde esta ilusión se intercala por otra, como se entiende a 

partir de la subsecuente interacción de capítulos:  

Se incorpora y de repente quedamos muy cerca, recibiendo uno el aliento del otro. 

—Un centímetro más y te beso —murmuro. 

III 

Se incorpora y de repente quedamos muy cerca, recibiendo uno el aliento del otro. 

—Órale putos, que ya hace frío —nos grita Miguel. (Ulloa, 1998, p.24) 

En este segundo ejemplo, como en el primero, se presenta una anáfora del discurso 

narrativo entre cada capítulo: II y III en este caso, así mismo existe un desplazamiento 



  160 

 

   

 

significativo de los discursos directos, entre los capítulos: II y III. Analizando a detalle 

este proceso del discurso directo, en el capítulo II, el discurso directo es producido por 

Fernando, con dirección hacia Alan, mientras que en el capítulo III es producido por 

Miguel, dirigido a Fernando y Alan, la ilusión referencial de una historia homoerótica, se 

suspende en el discurso entre Fernando y Alan, mientras que la ilusión referencial de una 

escena homofóbica, se traza por la palabra “putos” de Miguel en dirección a Fernando y 

Alan.  

Lo que indica en ambos casos y en los restantes tres capítulos, es que la ilusión 

referencial del homoerotismo surge y se desvanece, en la sucesión de los V capítulos, por 

una tensión ideológica, que tomará sentido al ser analizada desde la ruta hermenéutica, se 

trata de un mecanismo estructural que emula en su itinerancia, la inestable forma en que 

el disidente experimenta su realidad sexogenérica, atravesada ideológicamente por la 

heteronormatividad; lo que el relato estructura es la ilusión referencial de la 

heteronormatividad, y su influencia en la experiencia homoerótica, aún en los espacios 

más privados. 

Entendida la estructura narrativa de “Ni un roce” puede fijarse la ruta 

hermenéutica en correspondencia a la orientación de la lectura, es decir, acorde con el 

desplazamiento del automóvil hacia la casa a las afueras del poblado. Como se leerá, la 

ruta hermenéutica posee un cuerpo sociedad conformado por distintos espacios públicos 

y privados influidos por la heteronormatividad, que tensionan la actividad homoerótica 

entre los cuerpos individuo de Fernando y Alan. 

El primer tipo de espacio que influye en el cuerpo sociedad es privado dentro de 

lo público, se trata del automóvil. El automóvil como prosopopeya, determina las 

actividades de los cuatro cuerpos individuo: Alan, Fernando, Élmer y Miguel; de acuerdo 

con los asientos que estos habitan, se ven limitadas sus acciones, fijando jerarquías. Alan 



  161 

 

   

 

se encuentra en el asiento del piloto por lo que sus acciones se ven limitadas a conducir, 

Miguel por su parte duerme en el asiento del copiloto, sin asistir al conductor, por otro 

lado, Fernando y Élmer se encuentran en el espacio de pasajeros, por lo que dormir y 

mirar por las ventanas son acciones comunes en ese espacio. El automóvil por completo 

cumple la función de transportar los cuerpos, la prosopopeya consiste en mayor medida, 

en el descanso del cuerpo mientras este se desplaza, entendiendo que la función que el 

cuerpo sociedad imita en el cuerpo humano es la locomoción y el descanso, a partir de 

dos estructuras fundamentales, el motor y la carrocería.   

Por todo lo anterior, en función del cuerpo sociedad, surge una separación 

jerárquica, dos tipos de estereotipos presentes en el cuerpo individuo: Alan es fijado en 

el asiento del conductor, como cerebro de la locomoción, mientras que Miguel, Fernando 

y Élmer en su jerarquía como pasajeros, gozan del sustento del automóvil y duermen 

desde el inicio del relato. Para este punto del relato, el retrovisor por donde Alan observa 

a Fernando y a Élmer, al interior del automóvil, así como la cuota que paga, son las 

primeras metonimias que refuerzan su estereotipo como chofer. 

El estereotipo de los pasajeros, como parte del cuerpo individuo en la metáfora 

del cuerpo homoerótico de este relato, está compuesto por tres sujetos específicos: 

Miguel, Fernando y Élmer. Mientras Miguel duerme, Élmer se dota de ciertos elementos 

que reiteran su estereotipo de pasajero, desde su inconformidad, por necesitar ir al baño, 

a partir de la metonimia de la orina, aquí referida como “miados”. El estereotipo de 

pasajero en Élmer, migra al de extranjero, específicamente cubano, cuando el discurso 

directo que emplea se dota de una metonimia de acento cubano “—Pues qué tú piensa´. 

Y no vuelvo a pedirte ma´nada.” (Ulloa, 1998, p.20), esta metonimia se logra no 

puramente por recursos semánticos, sino fonéticos que permiten en principio la ilusión 

referencial del acento cubano: 



  162 

 

   

 

La fricativa linguoalveolar sorda /s/ se realiza en Cuba como /s/ 

predorsodentoalveolar convexa, apoyándose el ápice de la lengua contra los 

incisivos inferiores: paso [páso]. Está sujeta normalmente a fenómenos como la 

aspiración o desaparición en final de sílaba (registrándose incluso en un mismo 

hablante ambas modalidades): distintos [diɦtíņtoɦ], esperanza [epeɾánsa], o la 

asimilación: gusto [ɡútːo] (Tristá, Valdés Bernal 1978: 19-20).3 En posición 

intervocálica en frontera de palabra puede producirse a veces aspiración: más agua 

[maɦáɣwa], en registros coloquiales. En varias palabras que contienen el grupo -

sn- o -zn- puede darse una realización de este grupo como -rn-, en el habla vulgar: 

gaznatón / garnatón, suzna / surna. (Tacoronte, 2012, p. 21) 

En este caso el verbo conjugado en presente de la tercera persona del singular “piensas” 

es reducido a “piensa´” en el cuento, con una tilde que indica, quizá, respetar el vacío de 

una “s”, pues de igual forma sucede con el empleo del adverbio de cantidad “más”, 

expresado como “ma´". 

A parte de ese recurso fonético, el acomodo oracional en “Pues qué tú piensa´” 

calca los mecanismos sintácticos del habla caribeña del español:   

Un problema que ha recabado la atención de numerosos especialistas, y sobre el 

que se ha escrito con cierta frecuencia en los últimos años, es el de la interpolación 

del sujeto —especialmente cuando se trata de un pronombre personal— entre el 

pronombre o adverbio interrogativo y el verbo en las interrogativas directas en el 

español de Cuba, Puerto Rico y Santo Domingo, uso que se opone al que es normal 

en España y el resto del dominio hispánico, en el que el sujeto, nominal o 

pronominal, aparece pospuesto al verbo. (Herrero, 1992 ,115)   

En este caso, el pronombre interrogativo “qué” antecede al pronombre en segunda 

persona singular del sujeto “tú”, logrando un fenómeno sintáctico que refuerza la ilusión 



  163 

 

   

 

referencial del habla cubana, lo que funciona como metonimia del estereotipo de 

extranjero cubano. 

Además del estereotipo de chofer, Alan es trasladado poco a poco hacia la 

figuración de otro estereotipo, debido a que Fernando produce metonimias constantes de 

admiración y deseo: camisa entreabierta, pecho firme, olor limpio, vellos rubios, 

cosquillas y oreja de vellos finísimos. Incluso la borra en su pecho también es metonimia 

de un cuerpo deseado. La borra es la excusa para que Alan permita proximidad a su cuerpo 

y que Fernando atienda a su deseo de tocarlo. Pero Alan rechaza a Fernando y con ello 

frena el posible contacto homoerótico alegando “me haces cosquillas” (Ulloa, 1998, p. 

20). Poco después, es el mismo Alan quien por medio de los cigarros sugiere retomar la 

aproximación “—Con la mano libre saca la cajetilla de cigarros, toma dos directamente 

con la boca y los enciende. Me ofrece uno” (Ulloa, 1998, p. 20), en este traspaso del 

cigarro, se figura un contacto indirecto entre los labios de ambos. 

Esta aproximación y deseo continúa fuera del espacio privado del automóvil, en 

el espacio público del punto de descanso. Las prosopopeyas de este espacio se desprenden 

de funciones distintas a las del automóvil en su desplazamiento por la carretera. La tienda 

por ejemplo condiciona al consumo de alimentos en la medida en que los artefactos sirven 

para el propósito de alimentarse, como en la barra de la tienda, donde Fernando y Alan 

toman un refresco, o en la banca donde Miguel toma su té. Élmer en cambio puede 

satisfacer su necesidad de orinar en la prosopopeya correspondiente: los baños.  

No sólo la aproximación de los cuerpos entre Fernando y Alan confirman un 

comportamiento homoerótico del cual Élmer y Miguel se encuentran excluidos, también 

sucede esta proximidad en las metonimias que los dos comparten y los correlaciona, por 

ejemplo: Alan invita a Fernando a fumar en el automóvil y Fernando invita a fumar a 

Alan en el punto de descanso: “Lo retengo de las rodillas y me paro frente a él. Saco una 



  164 

 

   

 

cajetilla de la chamarra. Fumamos” (Ulloa, 1998, p. 23). Ambos también beben 

aparejados “Me mira con complicidad. Pedimos refrescos de lata” (Ulloa, 1998, p. 22). 

Esta complicidad se reitera cuando Alan solicita a Fernando ocupar el asiento del 

copiloto.  

El regreso al espacio privado del automóvil representa un momento de mayor 

tensión sexual, puesto que Alan se encuentra más próximo al piloto que como se 

encontraba al inicio del relato, en la parte trasera izquierda: “Todo temor de haberme 

atrevido demasiado se desvanece cuando enciende el motor y me dirige una de sus más 

exquisitas sonrisas” (Ulloa, 1998, p. 24-25), la solicitud de Alan conforta a Fernando, 

porque encuentra mayor posibilidad de que el contacto se logre sin temor a un rechazo.  

Para este punto del relato, tras el foco narrativo de Fernando, se han acumulado 

suficientes metonimias de Alan, que, en su conjunto, demuestran la jerarquía de un cuerpo 

individuo deseado: su camisa entreabierta, su olor limpio, el pecho firme, sus vellos 

rubios, sus cosquillas, su oreja de vellos finísimos, su risa, su mechón de pelo en la frente, 

su arqueamiento de ceja, sus labios y su aliento. Estas metonimias aumentan su nivel de 

admiración y deseo cuando Fernando toma el asiento de copiloto: sonrisa, perfil de dios 

griego, guapo, mano, mechón y nuca blanca. 

Pero la admiración poco después se acompaña de un desencanto en Fernando, 

quien es rechazado por Alan: “Al mover la palanca de velocidades, deja la mano sobre la 

perilla. Acerco la pierna, pero él la retira en seguida. Un enfado repentino me sube a la 

cara y me retiro hacia el otro extremo” (Ulloa, 1998, p. 26) En ese punto las metonimias 

que formaban un cuerpo individuo divino en Alan son degradadas, indicando un cese a la 

interacción homoerótica: “el dios griego se permite tener ascendencia mortal” (Ulloa, 

1998, p.27). 



  165 

 

   

 

Después de este rechazo, el aparejamiento entre ambos no se acaba. Primero es 

Alan quien le pide apoyo a Fernando para poner música, reforzando su estereotipo de 

copiloto, lo contrastante sucede cuando Alan pone su mano muy cerca de su bragueta, 

añadiendo por primera vez metonimias de carácter sexual en Fernando. Sin embargo, este 

acto acelerado de contacto se desvanece en el traspaso del capítulo IV al V, debido al 

mecanismo de la anáfora que se emplea entre cada capítulo. Así, la historia vuelve a una 

circunstancia de falta de aparejamiento, algo que puede simbolizarse con la pista que 

Fernando escoge, esta refleja esa distención sexual: “Permanecemos unos minutos en 

silencio, escuchando una canción sobre dos amigos que por el día disimulan y que por la 

noche [...] dan rienda suelta a su amor” (Ulloa, 1998, p. 28). Alan evidencia su 

descontento, al comenzar a usar otra clase de metonimias para Alan como “menso” o 

“esnobismo”.  

La ruta hermenéutica de este texto concluye en la casa a las afueras. El espacio de 

la casa se divide entre dos jerarquías: la suite, que denota la jerarquía o estereotipo del 

anfitrión; y los cuartos que denotan la jerarquía o estereotipo de los invitados, algo que 

se repite en la metonimia del coctel: “Alejandro nos recibe con un coctel para cada uno” 

(Ulloa, 1998, p.30), aunque esta bebida es una metonimia que se comparte entre todos, 

refuerza los estereotipos de anfitrión e invitado, no por beberla, sino por ofrecerla o 

recibirla. Durante esta convivencia, Fernando y Alan se siguen la pista, pero ya no se 

aproximan: “Alan y yo nos vigilamos todo el tiempo [...] observo que me busca primero 

con miradas rápidas y breves, después con más detenimiento” (Ulloa, 1998, p. 30) 

 La fiesta privada en la casa ya figura como una fiesta privada entre homosexuales, 

incluso el anfitrión juguetea con ello durante la rifa de habitaciones: “Primero ven cuál 

les tocó y después se es-co-gen" (Ulloa, 1998, p. 31). De esta forma el cuerpo sociedad 

de la narración se completa con la habitación, con su prosopopeya del descanso en la 



  166 

 

   

 

cama y la puerta se convierte en protección de su desnudez, esta metonimia lo sexualiza 

una vez más. Justo en ese punto marcado con la hora final del relato “dos cuarenta” (Ulloa, 

1998, p. 32), aparece un sujeto, “él”, quizá como anáfora indirecta de Alan, o cualquier 

otro sujeto de la fiesta, por lo que el acto homoerótico a lo largo de este relato no se 

concluye físicamente, pero simbólicamente se experimenta una tensión homoerótica que 

de la misma forma que la anáfora va y vuelve entre las jerarquías heteronormadas, sin 

definirse por completo.  

Un intertexto salta entre la interacción del cuerpo individuo de Alan y el cuerpo 

individuo de Fernando: se trata del mito de Narciso y Eco, como se puede constar en Las 

metamorfosis de Ovidio. Mientras Alan es objeto de deseo: “a él, muchos jóvenes, niñas 

deseáronlo muchas; mas (hubo en su tierna forma tan dura soberbia)” (Ovidio, 1979, p. 

62), por su parte Fernando se vuelve el eco de Alan, repitiendo las últimas palabras, 

figurando como él a partir de sus acciones y metonimias: 

Miró a éste empujando a las redes a los trépidos ciervos una ninfa sonora, que ni 

para alguien que hablaba, a callarse, ni aprendió ella misma a hablar antes: Eco, 

que vuelve el sonido [...] Luego, cuando a Narciso por apartados campos vagando 

vio, y se incendió, sigue sus vestigios a hurto; y cuanto más lo sigue, más cerca 

con la flama se abrasa. (Ovidio, 1979, p.92-93).  

Eco fue atraída a la belleza de Narciso, como muchos hombres y mujeres, pero su limitada 

habilidad comunicativa, sólo le permitió aproximarse a partir de la anáfora:  

“¿Quién —dijera— está presente?” Y Eco respondiera: “Presente.” Se pasma éste, 

y cuando la vista hacia todas partes dirige, “Ven”, con voz magna clama; llama 

ella al que llama Se vuelve a ver, y de nuevo, no viniendo nadie, pronuncia:  

“¿Por qué me huyes?” Y tantas palabras recibió, cuantas dijo. Persiste y, por la 

imagen de la alterna voz engañado: “Aquí juntémonos”, habla; y Eco, que a sonido 



  167 

 

   

 

ninguno habría de responder con más gusto, contestóle [sic]: “Juntémonos”, y con 

sus palabras se alienta ella misma, y saliendo de la selva, iba a echar al esperado 

cuello los brazos. Aquél huye, y huyendo: “Las manos de los abrazos retira;” 

(Ovidio, 1979, p. 93)   

Como se entiende, Eco es rechazada por Narciso por el orgullo de su belleza. 

Este orgullo de Narciso termina castigándolo cuando mira su belleza reflejada en 

las aguas: 

Puesto en el suelo, mira —astro doble— sus ojos, y dignos de Baco, dignos 

también, sus cabellos, de Apolo, y sus imberbes mejillas y ebúrneos cuellos, y la 

honra de su boca, y el rubor en el candor níveo mezclado, y admira todo aquello 

por lo cual es él mismo admirable. [...] ¡Cuántas veces a la fuente falaz dio inútiles 

besos! ¡Cuántas veces sus brazos, que el visto cuello intentaban asir, hundió a 

medias aguas, y no se aprehendió dentro de ellas (Ovidio, 1979, p. 64-65) 

Narciso muere en el espejismo de las aguas deseándose como los demás lo desean.  

4.1.3.- “Los sueños de José” 

Este relato resalta en principio, por no emplear al mismo recurso que la novela El vampiro 

de la colonia Roma, es decir, por no recurrir al uso de signos de puntuación. El relato no 

cuenta tampoco con una referencia temporal clara, sólo se sabe que se desarrolla dentro 

del marco temporal de un semestre, sin especificarse, cuánto de esos seis meses abarca el 

relato. Así que el marco más formal del relato se encuentra en el espacio en el salón de 

clases, donde se suscita el inicio y desarrollo de la historia. El espacio del salón contiene 

las reflexiones de José, como un espacio de recuerdos, mismos que evolucionan a otro 

espacio en sus sueños. Los sueños tienen la peculiaridad de ser contados con la estructura 

del relato: “historias completas de principio a fin con sus personajes, su trama y su final” 



  168 

 

   

 

(Ulloa, 1998, p. 33). Además de que en estos fragmentos, sí son empleados los signos 

puntuación.  

La orientación narrativa sigue esta estructura clara de un espacio contenido en otro 

espacio, con el salón como principal espacio que contiene las reflexiones o recuerdos de 

José y en estos mismos sus sueños. En el espacio del salón José convive con alumnos 

como el nuevo del salón y Claudia. Dos maestros participan en este relato, el maestro de 

estadística Víctor y Adolfo. En el espacio de los recuerdos son mencionados otros 

espacios como la casa de Víctor, la casa de Homero y los baños. En sus sueños son 

mencionados una villa, un coliseo romano y dos distintas recámaras o cuartos. 

El narrador que presenta este relato tiene como foco a José, y aunque es 

heterodiegético, como en el caso de “Hombre y niño sentados en una silla”, al estar 

narrado en segunda persona del presente y mostrar carácter omnisciente ante las 

reflexiones de José, figura ser la voz reflexiva del foco narrativo, logrando un efecto de 

narrador homodiegético, no obstante ser heterodiegético. El que sí se trata de un narrador 

homodiegético es el narrador de los sueños de José. Es José con foco narrativo en sí 

mismo, narrado en primera persona del presente.   

De acuerdo con la orientación narrativa, el relato se divide en un espacio privado 

dentro de los social, un salón de clases. Este espacio privado es rechazado por José, quien 

para escapar a la actividad cognitiva de las clases, divaga en sus ideas. Sus reflexiones 

son otro espacio privado dentro de ese espacio privado, que permite la percepción de una 

mayor intimidad. A pesar de estas características de exclusividad, este espacio privado 

dentro de lo privado no es suficiente, por lo que el relato se vuelve más íntimo, en sus 

sueños, materializados como cuentos. Aunque en el espacio onírico haya cabida para que 

se logren los deseos ocultos, en estos predominan las jerarquías, ya sea para violarlas 

como sucede con las acciones homoeróticas que se narran, o para fortalecer su autoridad: 



  169 

 

   

 

“Lo onírico es (también) político: el inconsciente revela así la capacidad de registrar y 

recrear sentidos políticos atravesados por eufemismos, apenas insinuados o a medias 

confesos” (Drivet, 2022, p. 65). De manera opuesta al eufemismo, la hipérbole extrapola 

las jerarquías, registrando dos tipos de sueños: uno donde las jerarquías pueden violarse, 

y otro donde las jerarquías pueden volverse más severas, algo que se ahondará al tratar la 

metáfora del cuerpo homoerótico, más adelante en este texto.  

El último espacio del relato no es contenido en el marco narrativo del salón, al ser 

en una casa, durante una fiesta. Este espacio se trata de un espacio privado dentro de lo 

social que se va estrechando en un espacio privado dentro de lo privado, es decir, un 

espacio íntimo, cuando este se limita en una de las recámaras y como se expondrá casi al 

final, aquí concluye la metáfora del cuerpo homoerótico. 

Para comenzar el análisis de la metáfora del cuerpo homoerótico, habrá que 

especificar que cuatro estereotipos figuran en el primer espacio, el espacio privado dentro 

de lo público del salón de clases. La jerarquía la encabeza el cuerpo individuo del 

estereotipo del maestro de estadística, con metonimias cognitivas como cifras, números 

pizarrón, lentes de fondo de botella, lista, lupa, clases de estadística. Algunas de estas 

metonimias, como la lista y el pizarrón, son metonimias que se comparten con los cuerpos 

individuo de los alumnos; la diferencia radica en quién nombra la lista y quién contesta, 

o en quién emplea el pizarrón para explicar y cuestionar o para responder.  

Aunque los alumnos comparten jerarquía, las metonimias con las que son 

figurados los separan. El cuerpo individuo del alumno soñador se compone de 

metonimias como película, libro, sueños (sexuales), cejas; estas metonimias materializan 

o dan cuerpo a su cognición. Distinto es el caso del cuerpo individuo del alumno nuevo, 

a quien se le describe a partir de las siguientes metonimias: butaca, ropa no costosa, ropa 

bien combinada, cara conocida, tenis, sin calcetines, tobillos gruesos, cuero, hijo de 



  170 

 

   

 

familia rica, expulsado, niño de motocicleta y ginebra. En este caso las metonimias del 

cuerpo individuo de Homero le otorgan una jerarquía que concuerda con los alumnos del 

fondo: “los alumnos nuevos que se iban integrando buscaban las butacas del fondo en ese 

grupo señalado y temido por todos los maestros de la prepa” (Ulloa, 1998, p. 34). Estos 

alumnos del fondo poseen metonimias como barullo, rechazados, recomendados e hijos 

de influyentes, razón para que José se sienta atraído y a la vez no de Homero: “Sientes 

que el conjuro inicial por él se disipa aunque por supuesto no puedes negar que seguirá 

seduciéndote por los siglos de los siglos” (Ulloa, 1998, p. 36. 

En este primer acercamiento, el cuerpo individuo de José se siente atraído al 

cuerpo individuo de Homero. Esta atracción detiene la tensión homoerótica por disimulo 

de José: “ella no puede saber que te gusta a nadie del salón le has confesado porque 

además nadie tiene por qué saberlo” (Ulloa, 1998, p. 35). Así que la metáfora del cuerpo 

homoerótico recae en un estereotipo de closetero en José. Razón para que sus metonimias 

no lo denuncien como disidente sexual, sino como un alumno convencional, mientras que 

sus prácticas distan de la heteronormatividad.  

Los dos cuerpos individuo de Homero y José se vuelven amigos en ese espacio 

privado dentro de lo público que es el salón, con sus prosopopeyas en la lista del maestro, 

el pizarrón y las butacas. Mientras el pintarrón proyecta los procesos lingüísticos y 

metacognitivos, las butacas dan soporte al cuerpo de los alumnos. De esta manera se 

mantiene una jerarquía entre alumnos que desde el discurso narrativo se constata: “el 

maestro al notar que aumenta el barullo del salón pregunta a otro alumno cómo se obtiene 

quién sabe qué dato [...] el otro no sabe y por supuesto lo saca” (Ulloa, 1998, p. 33). 

Elementos como la lista y el pintarrón funcionan como prosopopeya o como metonimia 

dependiendo de cómo sirva y pertenezca, ya sea al cuerpo para limitarlo o al espacio para 

limitar las prácticas del cuerpo. La lista y el pizarrón son artefactos que dan muestra de 



  171 

 

   

 

la jerarquía en el espacio, es decir del espacio sociedad pero empleado por los cuerpos 

individuo los convierte en metonimias. 

La orientación narrativa, se trata de un relato dentro de un relato en tres distintas 

dimensiones y una cuarta que alterna con la primera: 1.- el relato del salón de clase de 

estadística; 2.- el relato de las reflexiones y recuerdos; 3.- el relato de sus sueños 

albergados en sus recuerdos; y finalmente, 4.- la casa de la fiesta. La orientación narrativa 

parte de la dimensión 1 a la 2 y de la 2 a la 3 de manera alternativa, a continuación, se 

presenta la dinámica de estas dimensiones a lo largo de todo el relato: 1 → 2 → 1 → 2 

→ 3 → 2 → 1 → 2 → 3 → 2 → 1 → 3 → 1 → 2 → 3 → 2 → 2 → 1 → 4. Este vaivén 

entre las dimensiones refiere a cada una de las siguientes circunstancias: en clase de 

estadística, recuerdo de la escritura de José, estrategia del docente para recuperar la 

atención de la clase, recuerdo sobre la escritura de José, sueño con la policía, recuerdo de 

una película de terror, el nuevo de la clase, el maestro Víctor Alfonso,  Los sentenciados 

del Coliseo, el maestro Víctor Alfonso semidesnudo, el sangrón de la clase, el sueño con 

Homero, la amistad con Homero, recuerdo de un sueño de celos por Homero, sueño de 

una orgía en un dormitorio, aproximación homoerótica en casa de Homero, aproximación 

homoerótica en el baño de la escuela, rechazo de Homero en la escuela, encuentro 

homoerótico y rechazo en la fiesta.  

Como se muestra en la secuencia de dimensiones, los números y palabras 

marcadas en negritas son las circunstancias homoeróticas que se atenderán en la metáfora 

del cuerpo homoerótico de este relato. Por ello se avanza a la segunda dimensión 

narrativa, donde los recuerdos de José exponen circunstancias homoeróticas. Los 

primeros dos recuerdos homoeróticos incluyen interacción entre el cuerpo individuo de 

José y el cuerpo individuo de su maestro Víctor Alfonso, a partir de metonimias que 

denotan un cuerpo semidesnudo como chort, sin camisa, ni zapatos. Esta interacción 



  172 

 

   

 

sucede en la casa del maestro lo que le otorga la jerarquía y privacidad suficiente para 

interactuar homoeróticamente con su alumno, el maestro sólo se atreve a una 

semidesnudez, por lo que la metáfora del cuerpo homoerótico se sedimenta en dos 

closeteros que no cruzan las jerarquías aún en espacios privados, esto simboliza la 

influencia y efecto de la heteronormatividad.   

Algo peculiar es el tercer recuerdo homoerótico, se trata del recuerdo de un sueño, 

que se escapa de la estructura del relato, pues sólo es mencionado superfluamente en sus 

recuerdos. En el mismo, Homero se sube a un árbol a cortar y repartir frutas a quien se lo 

pida: “te enojabas porque él se había subido a cortarlas para ti pero los otros las ganaban” 

(Ulloa, 1998, p. 38). En este sueño el cuerpo individuo de José se molesta por compartir 

la atención de Homero, la prosopopeya del árbol es el objeto que limita sus prácticas, a 

servir a otros, y las frutas como metonimia del placer que su cuerpo ofrece, se figura 

entonces, el estereotipo de sirviente o esclavo, al servicio y placer de todos los demás 

cuerpos individuo, a excepción del cuerpo individuo de José, quien se estereotipa como 

amo de Homero por demandar su atención. 

El cuarto recuerdo homoerótico incluye a José y Homero compartiendo cama en 

su habitación. La prosopopeya de la cama no sólo suspende sus cuerpos al descanso, sino 

que aproxima los cuerpos, obliga a compartir intimidad: “despertabas y estaba junto a ti 

su aliento humedeciéndote la nuca o tal vez tu mano sobre su pecho o calzón brevísimo 

que apenas contenía el miembro erecto de inmediato te retirabas” (Ulloa, 1998, 39). La 

metáfora del cuerpo homoerótico en este fragmento del relato consiste en dos cuerpos 

individuo con metonimias de compañeros de clase, heterosexuales, que logran disponer 

de un cuerpo sociedad sin jerarquías, en la habitación de Homero, sin algún otro familiar 

en su casa, así que la prosopopeya de la cama supone un espacio máximo de intimidad, 

donde los dos cuerpos individuo apenas logran roces y contactos leves. Así continúan 



  173 

 

   

 

sedimentándose sus figuras en el estereotipo de dos closeteros, condicionados aún por el 

miedo a la heteronormatividad.  

Durante el quinto y último recuerdo homoerótico el cuerpo individuo de José se 

aproxima al cuerpo individuo de Homero, bajo un recurso simple, inventando que alguien 

le ha pedido una fotografía suya en ropa interior: 

de pronto mientes alguien quiere una foto tuya pero en puros calzones [...] se abre 

la camisa y baja el pantalón hasta las rodillas [...] te atreves a bajarlo un poco más 

también el calzón rozas su miembro. (Ulloa, 1998, p. 40) 

La aproximación tan repentina, sin una excusa tan elaborada, sorprende a Homero y este 

termina rechazando a José, por ello la metáfora del cuerpo homoerótico en este recuerdo 

no se logra; cierta proximidad es permitida, pero a final de cuentas rechazada.  

Avanzando a la tercera dimensión, la de los sueños, los espacios privados dentro 

de los privados permiten distintos sueños homoeróticos.  El primer sueño homoerótico es 

un acercamiento físico del cuerpo individuo de José al cuerpo individuo de Homero: “Me 

aproximo a él, lo palpo. Sonríe y acepta la caricia. Nos besamos” (Ulloa, 1998, p. 37). 

José y Homero, de acuerdo con el sueño, aprovechan este espacio donde las jerarquías se 

violan, en la intimidad: “Nos asignan un cuarto al final de un pasillo largo y oscuro, 

alejado de las demás habitaciones” (Ulloa, 1998, p. 37). En estas circunstancias las 

prosopopeyas que naturalizan ideológicamente la heteronormatividad, al estereotipar a 

dos compañeros de clase, hombres con proyección heterosexual, compartiendo intimidad, 

son las que esconden la posibilidad de que estos dos hombres tengan contacto 

homoerótico, o dicho de otra forma, la misma heteronormatividad constriñe y naturaliza 

circunstancias que son aprovechadas por los disidentes sexuales, sobre todo los que 

quieren hacer pasar inadvertida su disidencia sexual, los estereotipados como closeteros.  



  174 

 

   

 

El segundo sueño homoerótico es la orgía en un dormitorio. En esta circunstancia, 

distintos cuerpos individuo son estereotipados como huéspedes de un dormitorio, la 

prosopopeya de la cama una vez más muestra descanso e intimidad. Debido a la libertad 

que caracteriza al cuerpo sociedad de los sueños, se verá en principio, cómo las jerarquías 

en esa dimensión del relato se extralimitan, ya sea en cómo son eliminadas durante el acto 

homoerótico o hiperbolizadas, como se explicará más adelante, con las pesadillas. En este 

sueño las jerarquías del cuerpo sociedad se pierden en la intimidad de un dormitorio.  

Durante la orgía, todos los participantes, incluido José, se aproximan a un hombre 

desnudo que usa solamente un sombrero, este estereotipo de fuente de placer, concuerda 

con el de una bacante: “Mujer que participa en las fiestas bacanales” (RAE, 2024, 

definición 1), simboliza su necesidad reprimida de placer, razón de que termine en un 

sueño húmedo: “siento que voy a eyacular, lo hago realmente” (Ulloa, 1998, p. 38.). 

Sucesivamente el cuerpo individuo del hombre de sombrero comienza a estereotiparse 

como esclavo sexual con metonimias como desnudo, sonámbulo, loco y boca, mientras 

que José como amo, lo que le otorga control en la interacción homoerótica. Se trata de la 

metáfora del cuerpo homoerótico de un closetero, amo en una interacción homoerótica 

con una bacante, o esclavo sexual que le otorgue placer sin cuestionar, enmarcados por 

un cuerpo sociedad delimitado como espacio íntimo dentro de un espacio íntimo, de ese 

modo el cuerpo individuo de José puede vivir su sexualidad. 

Es importante mencionar el contraste de los sueños homoeróticos, con pesadillas 

donde la jerarquía entre los cuerpos es más marcada y violenta, donde las autoridades 

abusan y son crueles. Esta hipérbole “Exageración” (Beristáin, 2004, p. 257), tiene 

siempre a José padeciendo un castigo mortal, una persecución entre un cuerpo individuo 

autoritario: “comienzo a llorar, porque sigo. Lloro mucho, con desesperación por la 

muerte, pero también con satisfacción por el desahogo” (Ulloa, 1998, p. 36). Esta 



  175 

 

   

 

jerarquía entre los cuerpos individuo de condenados a muerte, entre los que se encuentra 

José y cuerpos individuo de autoridades cruentas, en un cuerpo sociedad con prosopopeya 

de cárcel, limitante de los cuerpos: Coliseo romano, plaza de toros y ruedo, permiten 

figurar el miedo constante que acompaña a los personajes mientras experimentan la 

interacción homoerótica, el riesgo de violar la heteronormatividad.  

De esta forma el relato termina en una habitación de una casa, recordando el sueño 

homoerótico que José tuvo con Homero, pero a diferencia de este sueño, Homero termina 

rechazando a José: “comienzas a acariciarle el pelo él no dice nada te inclinas para besarlo 

[...] pero él se levanta rápido y te avienta [...] te golpeas en un buró” (Ulloa, 1998, p. 41), 

por ello, se comprende que el miedo al rechazo y el confrontamiento con la autoridad de 

la heteronormatividad es una experiencia que acompaña el fenómeno homoerótico. De 

esta manera la constante en la metáfora del cuerpo homoerótico en este texto, son dos 

cuerpos individuo que a discreción aproximan sus cuerpos de manera homoerótica, pero 

temen la violación de las jerarquías en el espacio sociedad heteronormado, por lo que son 

estereotipados como closeteros, figuración de la dificultad que la juventud disidente 

sexual atraviesa para vivir su sexualidad en el espacio heteronormado.   

 4.1.2.- “El Brujo Blanco” 

Al igual que “Hombre y niños sentados en una silla” y “Los sueños de José” este cuento 

orienta su narración a partir de un narrador en segunda persona heterodiegético con foco 

en el sobrino del Brujo blanco. A partir de este foco narrativo la perspectiva del relato se 

transforma en tres etapas temporales: 1.-La primera infancia, que contiene espacios como 

la  arena, los vestidores, el cuadrilátero, la escuela y la televisión; 2.-La segunda infancia, 

que contiene espacios como la casa, la sala, la arena, la playa de Mazatlán y el hotel; y 

finalmente 3.- La pubertad, en una dimensión onírica, compuesta de dos tipos de sueño, 



  176 

 

   

 

la fantasía con el premio de la casa y la pesadilla con la muerte a las afueras de la arena. 

De intermedio una escena homoerótica en los vestidores. 

El cuento de “El Brujo blanco” fue publicado originalmente en el bimestre de 

1993, en la revista literaria Tierra Adentro. El título corresponde al nombre de uno de los 

personajes principales del cuento. En el nombre existe una antítesis que puede ser 

comprendida con las oposiciones del bien y el mal, lo blanco y lo negro, el brujo y el 

santo. 

 Durante la narración de la primera infancia, el narrador en segunda persona es 

empleado para reflexionar sobre las experiencias de un niño que es sobrino del famoso 

luchador el Brujo Blanco, así que en este último personaje recae el enfoque descriptivo y 

narrativo del cuento. La manera en que el niño experimenta al tío determina la aparición 

de distintos estereotipos. En esta fase el estereotipo del tío convive con el del luchador 

sin alguna clase de idolatría: “Nomás allí te gustaba presumirlo, porque ya te habías 

acostumbrado a verlo en persona y no te emocionaba tanto en la tele” (Ulloa, 1998, p. 

46). El sobrino no muestra admiración aunque sea un personaje sobresaliente, pues el 

estereotipo del luchador escenifica y replica el modelo máximo de masculinidad, 

vinculado a un nacionalismo cultural mexicano: “Es así que la masculinidad hegemónica 

se vive como una práctica que incorpora la legitimidad de la posición dominante de los 

hombres y la subordinación de las mujeres” (Torres, 2025, p.39).   

El Brujo Blanco no es un simple luchador, posee un club de fanáticas y los 

hombres envidian su belleza corporal: 

Cuando subía al ring, algunos empezaban a chiflarle como a una mujer, pero lo 

hacían porque les daba envidia, ya sabían que a las señoras y a las muchachas les 

gustaba mucho [...] y si con todo y máscara estaba tan chulo, cómo estaría sin ella. 

(Ulloa, 1998, p. 46)  



  177 

 

   

 

Los chiflidos son metonimias sonoras que influyen en la percepción del cuerpo individuo 

del Brujo Blanco: en un contexto heteronormado buscan vincular la belleza con la 

feminidad, se trata de una práctica de misoginia que supone degradación de la 

masculinidad por las metonimias de belleza, ya que “La feminidad es juzgada de forma 

diferente. Normalmente abarca cuestiones como el adorno físico o el atractivo sexual, o 

bien otras conductas esencialmente cosméticas” (Gilmore, 1994, p. 23).   

A pesar de todo esto, al sobrino no parece importarle la figura de su tío, hasta que 

los dos comparten el mismo espacio de intimidad, una segunda infancia donde el tío se 

estereotipa como su héroe. El hogar es prosopopeya del vientre materno, donde el cuerpo 

individuo es aislado y protegido del cuerpo sociedad: “Todo empezó cuando le dio 

hepatitis y se pasó como seis meses completos en tu casa” (Ulloa, 1998, p.47).  En este 

convivir de un mismo cuerpo sociedad, logrado en el espacio privado los cuerpos 

individuo se aproximan. En este espacio privado, el tío adquiere otras metonimias como 

la enfermedad y la soltería que continúan desgastando la imagen de macho, por medio de 

la crítica de su cuñada:  

Tu papá contestaba que estaba loca, que un hombre no se quedaba cotorro como 

una mujer y que él siempre había sido así, que casi no tuvo novias porque era muy 

serio, o por lo menos no se las habían conocido, pero ni modo que no tenga alguna 

vieja. (Ulloa, 1998, p.47)  

A pesar de que la metonimia “cotorro” concuerda con las características del tío, por su 

soltería, desde una óptica heteronormada no puede ser aplicada a los hombres, como lo 

expresa el hermano. El término cotorra parece designar un fracaso en las metonimias de 

lo femenino, algo de lo que los hombres se exentan, dando a entender que el macho no 

depende de sus atributos físicos sino de su situación de poder, lo que Gilmore denomina: 



  178 

 

   

 

“el varón, preñador, protector, proveedor” (1994, p. 217), metonimias omnipresentes en 

la visión de la masculinidad. 

La prosopopeya del vientre materno con el hogar no sólo implica protección, 

también representa la satisfacción, algo que sucede en la aproximación del tío y del 

sobrino, debido a la intimidad que ofrece la rutina del hogar: “A ti empezó a caerte bien 

cuando ya se estaba reponiendo: entonces salía a ver la tele un rato y a veces te acariciaba 

el pelo cuando te sentabas en el suelo y en el sillón” (Ulloa, 1998, p. 48). Aunque el hogar 

como espacio privado replica las normas del espacio social, sus barreras redefinen 

constantemente los límites de comportamiento y proximidad entre los cuerpos que lo 

habitan.  

La metáfora del cuerpo homoerótico logra surgir de forma momentánea cuando el 

sobrino expresa su fijación y placer por una metonimia del tío, los pies: “Te recargabas 

en sus piernas y le veías la parte del pie que no cubría la pantufla. Su pie blanco, venoso, 

con algunos vellos” (Ulloa, 1998, p. 48).  Se trata de un fetiche, una fijación particular de 

la sexualidad en una prenda o parte específica del cuerpo (Weinberg, 1994), lo que será 

reforzado casi al final del cuento.  

De esta manera el tío y el sobrino aumentan su contacto físico a vista de la familia, 

protegidos por el tabú y algunas concesiones machistas como el juego agresivo: “tu mamá 

notaba (aún con cierto recelo, por la enfermedad) que ahora sí te encariñabas con él, 

porque a veces hasta jugaban juntos y te enseñaba a hacer algunas llaves” (Ulloa, 1998, 

p.48). A partir de ese punto del relato el sobrino se vuelve fanático del Brujo Blanco, 

dando lugar a un aparente estereotipo del héroe: “Cuando regresó al ring, con máscara y 

capa nuevas (ahora sí te gustó verlo y sentiste que en adelante sería el único luchador del 

que ibas a recortar sus fotos de las revistas)” (Ulloa, 1998, p.48).  



  179 

 

   

 

La intimidad traspasa nuevos límites cuando el Brujo Blanco tiene que cuidar a su 

sobrino en un viaje a Mazatlán, el cuerpo sociedad se reduce a la cama donde los dos 

yacen juntos con el pretexto de la enfermedad: “El dolor continuó molestando un rato 

más, se te fue quitando solamente cuando te acostaste y él se pasó a tu cama” (Ulloa,  

1998, p.49), por lo que la prosopopeya del vientre figura más la posibilidad de que los 

cuerpos limiten sus prácticas en la cama a descansar o a sexualizar al cuerpo individuo: 

“Te quitaba el pelo que se te pegaba en la frente con el sudor. No, ya no me duele, 

alcanzaste a decir cuando sentiste su brazo pesado sobre ti” (Ulloa, 1998, p.50). 

 Más allá del espacio público y privado, los sueños representan una mayor 

individualidad de estos. La adolescencia se experimenta como una fase donde el espacio 

onírico influye a partir de una dualidad anunciada: “Durante mucho tiempo tuvo un sueño 

muy extraño que se repitió con frecuencia y era como la prolongación onírica de la noche 

cuando su tío ganó el campeonato” (Ulloa, 1998, p.50). A partir de esta sentencia en el 

relato surge de nuevo la dualidad, por medio de dos historias: una de carácter fantástico 

y homoerótico; mientras que la otra de carácter violento y traumático. Un sueño y una 

pesadilla, que pueden ser confundidos con los eventos reales del campeonato del Brujo 

Blanco: “Ahora al recordarlo se pierden los límites de ambas, incluso entre el sueño y la 

realidad” (Ulloa, 1998, p. 50) 

En esta evocación a un espacio onírico, la intimidad pierde los límites del cuerpo 

sociedad, ahí la metáfora del cuerpo homoerótico es posible, ya que la fijación por los 

pies de su tío aflora. En este punto las metonimias revelan una pasividad en el cuerpo 

individuo del Brujo Blanco: “no despierta, ni siquiera sé si está dormido” (Ulloa, 1998, 

p. 51). Quien es activo en el acto homoerótico es el sobrino. En los límites de un cuerpo 

social, fijado en una prosopopeya, la plancha, donde el cuerpo puede yacer herido o 

muerto.  



  180 

 

   

 

El sobrino desnuda de metonimias los pies del luchador para experimentar su 

sexualidad de manera oral, es una fantasía que en el plano de lo onírico encuentra sentido: 

“A veces quisiste hacerlo, cuando llegaba a tu casa y venía a entrenar con huaraches” 

(Ulloa, 1998, p.51). Pero la fantasía se irrumpe cuando el tío despierta ampliando el 

cuerpo social con la regadera: “De repente abrió los ojos y te vio acercándote. Sientes 

que todo se pierde, que ya nunca vas a poder estar junto a él, que va a decirle a tus padres” 

(Ulloa, 1998, p.51).  

La pesadilla comienza con el miedo de ser descubierto como disidente sexual y se 

intensifica con el asesinato del Brujo Blanco: 

No te hubieras quedado atrás ni habrías dejado que el Brujo Blanco (o tu tío Jorge, 

que es lo mismo) se adelantara y no viera a las cuatro sombras saliendo de no 

supiste dónde y le cayeran detrás [...] viste un reflejo metálico hundirse muchas 

veces en su espalda. (Ulloa, 1998, p.52) 

Esta fusión entre la fantasía erótica y la muerte por medio de un espacio onírico, encuentra 

circularidad y unidad cuando imaginamos que el cuerpo individuo del Brujo Blanco, al 

yacer sobre la plancha inmóvil, sin reaccionar a las fijaciones de su sobrino, figura como 

un muerto que transita entre la fantasía sexual y el trauma de un asesinato: “No contesta, 

sigue acostado con un brazo sobre el rostro [...] En el estómago tiene una mancha de 

sangre que puede ser de la herida que le hicieron en la cabeza” (Ulloa, 1998, 50-51). La 

metáfora del cuerpo homoerótico en este relato puede figurarse a partir de un cuerpo 

individuo joven que satisface su fetichismo, con los pies de un cuerpo inerte y herido, que 

yace sobre una plancha de exploración médica.  

La sedimentación de esta metáfora del cuerpo homoerótico encuentra razón en 

estereotipos como el mártir, ya que las metonimias de tortura, muerte, belleza y atracción 

sexual se cruzan en este referente del imaginario disidente: 



  181 

 

   

 

La representación moderna de San Sebastián formó un vínculo más cercano entre 

la comunidad homosexual occidental, pues el sufrimiento que han padecido los 

homosexuales a lo largo de los siglos fue lo que provocó una identificación con 

las imágenes artísticas del santo (Abud-Armendáriz, 2021, p.38).  

En este estereotipo, la enfermedad, el suplicio, la muerte y el erotismo atraviesan la 

experiencia homoerótica en el espacio heteronormado. 

4.1.5.- “Acercamientos” 

Este relato se ve enmarcado por un periodo temporal que comprende un lapso de tiempo 

entre la mañana y el mediodía. Los lugares que se exploran en este marco temporal 

pertenecen al centro de Guadalajara, a excepción del flash back o retrospectiva, que se 

centra en el prostíbulo de un pueblo: Parque del Carmen, supermercado, Av. Juárez y la 

casa de una viejita. El relato se orienta entonces, a partir no sólo del tiempo que 

comprende la mañana al mediodía, sino del desplazamiento y permanencia en esos puntos 

del centro de Guadalajara. 

En la historia, un adolescente foráneo, proveniente de un poblado en Zacatecas, 

lee el periódico en las bancas de la Plaza del Carmen, la sección de empleos en específico. 

Resignado por los requisitos de las vacantes, camina en dirección a Av. Alcalde sobre 

Juárez, hacia un supermercado donde se encuentra con la anciana del relato. El 

adolescente ayuda a la viejita a llevar sus bolsas de super mercado a su casa a espaldas de 

una iglesia. Al igual que todos sus relatos previamente analizados, la narración se conjuga 

en segunda persona del presente, lo que genera un efecto de reflexión, que aparenta un 

narrador homodiegético pero en realidad se trata de uno heterodiegético. 

Al tratar esta información previa con la metáfora del cuerpo homoerótico, surgen 

dos cuerpos individuo: el primero estereotipado como adolescente foráneo a partir de 

metonimias como pantalón de mezclilla, camisa a rayas, tenis muy gastados y un 



  182 

 

   

 

periódico en la sección empleos; y el segundo estereotipado en una anciana con 

metonimias como bolsas, labios rojos, licor de anís, naranjas y un billete. La metonimia 

del periódico en el adolescente foráneo, en específico la sección de empleos, lo estereotipa 

como alguien necesitado. Estos dos cuerpos individuo son condicionados por el espacio 

a partir de sus prosopopeyas. En principio el adolescente foráneo con necesidad 

económica se detiene en la Plaza del Carmen a revisar el periódico, desconociendo que 

esa zona es parte de la ruta homoerótica de la ciudad: “te has puesto a revisar la página 

de los empleos, sentado en ese parque del cual ignoras el nombre, pues acabas de llegar 

la semana pasada” (Ulloa, 1998, p.57). 

El estereotipo de pobre se intensifica con sus necesidades, algo evidente cuando 

ciertas prosopopeyas del ámbito laboral lo limitan: “No pones atención a los domicilios 

y requisitos porque no sabrías cómo llegar y además no tienes nada de lo que piden” 

(Ulloa, 1998, p. 57). Las placas con los nombres de las calles son prosopopeyas que 

permiten a los cuerpos ubicarse en la ciudad, mientras que los requisitos para el empleo 

son prosopopeyas que permiten interactuar en un ámbito laboral bajo la noción de 

identidad: “certificados, acta de nacimiento, recomendaciones” (Ulloa, 199, p. 57), por lo 

que a su vez se refuerza su estereotipo de foráneo.  

Copiando la orientación narrativa, el cuerpo individuo del adolescente se dirige 

por la Av. Juárez hacia Alcalde, donde se topa con el cuerpo individuo de la anciana. Esta 

ruta que toma aún sigue siendo parte de la ruta homoerótica de la ciudad y por lo tanto un 

cuerpo sociedad que el adolescente desconoce. En el trayecto, el adolescente se encuentra 

con lo que a su primera impresión es el cuerpo individuo de una viejita con bolsas: “Desde 

media cuadra ves a la viejita afuera del supermercado con sus bolsas” (Ulloa, 1998, p. 

57). Las bolsas no sólo son metonimias que señalan su condición y posibilidad económica 

superior a la del adolescente, a su vez, funcionan como prosopopeyas que limitan las 



  183 

 

   

 

prácticas de los cuerpos, mientras el cuerpo individuo de la mujer no puede cargar con 

estas, el del adolescente sí, volviéndose compatibles como sirviente y patrona. 

Hasta este punto del relato los cuerpos individuo han interactuado en el espacio 

público, durante el trayecto a la casa de la ancianita, momento en el que un flashback, 

narrado en segunda persona del presente, se dispara: 

Miras la placa metálica con la identificación de la calle, te parece chistoso que se 

llame así, Juárez (flash back: ésta de pronto se convierte en un recuadro mal 

cortado de hojalata con el nombre del prócer escrito en letras irregulares. Avanzas 

por una calle de pueblo muy oscura. Te acercas a la única puerta abierta, de la cual 

sale una luz amarillenta). (Ulloa, 1998, p. 58)  

Sobre esta retrospectiva tres cosas deben mencionarse: 1.- las  placas con los nombres de 

las calles se vuelven conectores entre el presente del adolescente y el recuerdo de algún 

burdel, en algún poblado, lo que indica presencia de una anagnórisis o reconocimiento: 

“el reconocimiento es, como su nombre lo indica, el cambio de ignorancia, en 

conocimiento, para provecho o para daño” (Aristóteles, 2003, p.63), el mecanismo de la 

anagnorisis vincula el pasado con el presente; 2.- el recurso con el que el flashback se 

separa del relato, es por medio de un paréntesis que alcanza la extensión de once 

renglones 3.- Este flash back evoca a un personaje disidente sexual icónico en el cine 

mexicano, a partir del hombre que baila en vestido rojo de puntos blancos en el burdel: 

“En el centro un cuerpo flaco baila, se retuerce dentro de un vestido rojo con lunares 

blancos. Es un señor).” (Ulloa, 1998, p.58).  

Sobre este último aspecto, las metonimias que conforman al cuerpo individuo de 

un hombre delgado, bailando en vestido rojo con puntos blancos, en un burdel de pueblo 

como cuerpo sociedad, remiten a la película El lugar sin límites (1978), en concreto al 

personaje disidente sexual de la Manuela, interpretado por Roberto Cobo. En esta versión 



  184 

 

   

 

filmográfica de Arturo Ripstein, basada en la novela homónima de José Donoso (1966), 

se explora el estereotipo de la loca al margen del repudio y deseo del macho mexicano. 

En tanto al estereotipo de la loca, aquí se consideran los señalamientos de Enrique Serna 

en su artículo “Primer desfile de locas” originalmente publicado en 1979, en Sábado, 

suplemento de Unomásuno, para Enrique Serna era importante preservar el uso de la 

palabra loca en relación con los disidentes sexuales que se travestían, quizá como él lo 

propone por un origen carnavalesco en las prácticas coloniales: 

La procesión de locas causaba enorme hilaridad en el público que les lanzaba 

requiebros y silbidos. Hacer escarnio de la locura femenina se consideraba, por lo 

visto, una travesura inocente, pues en aquella época piadosa y devota, nadie 

compadecía a los enfermos mentales. (Serna, 2018, p.450)  

 Como se entiende, la práctica del travestismo vista desde la heteronormatividad, sólo 

puede estar vinculada a la exageración o la hipérbole, en este caso de metonimias de 

mujer, con un fin paródico.  

Más adelante, el recurso del paréntesis se repite, aunque de manera más breve con 

cinco renglones, no para contener un flashback, sino para agregar una perspectiva distinta 

al cuerpo individuo del adolescente, en una cámara dinámica, como sucede con las 

cámaras filmográficas: “(En una esquina, la cámara a ras del suelo muestra los pies de 

varias personas que esperan cruzar la calle. Llegan un par de zapatos rojos de mujer y 

unos tenis raspados y sucios” (Ulloa, 1998, p.58) por medio de la metonimia, del calzado, 

de los tenis de mujer y los tenis sucios, vemos el trayecto de la ancianita y el adolescente 

por las calles de Guadalajara. 

Entre el espacio público y el privado, una prosopopeya sobresale como mediadora 

de realidades, el muro de la iglesia: “Llegan hasta una calle sola; de un lado la pared 

trasera de una iglesia y del otro algunas casas empolvadas donde parece que no vive 



  185 

 

   

 

nadie” (Ulloa, 1998, p.58). El cuerpo individuo de la mujer vive en relativa condición de 

pobreza, aunque de manera opuesta, su misma condición resulta en abundancia, 

comparada con la realidad del cuerpo individuo del adolescente foráneo.  

Como se ha dicho previamente, el espacio privado en este relato es la casa de la 

ancianita, donde el cuerpo individuo de un San Bernardo recibe al cuerpo individuo del 

adolescente oliéndolo. En la privacidad de la casa, la ancianita ofrece licor de anís y 

naranjas, la idea en apariencia es aturdirlo: “Te sientes mareado, no sabes si es por el anís 

o porque no has comido nada. O las dos cosas juntas” (Ulloa, 1998, p. 58). Este sistema 

de vejez y juventud, engaño y envenenamiento remiten en intertexto a dos funciones de 

los personajes de los cuentos maravillosos: “VI. El agresor intenta engañar a su víctima 

para apoderarse de ella o de sus bienes” (Propp, 1981, p. 41); así como la de “VII. La 

víctima se deja engañar y ayuda así a su enemigo a su pesar” (Propp, 1981, p. 41). 

Esto anterior se entiende de la siguiente manera: en la primera función puede 

empezar a figurarse que la ancianita es un disidente sexual que le recuerda al adolescente 

una loca de burdel, en algún pueblo. Esta anagnórisis revela que el disidente sexual se 

presenta vulnerable con las bolsas, en busca de quién se preste a servir, cumpliendo la 

característica de “aspecto distinto”. Además, encuentra formas de persuasión para llevar 

al adolescente a su domicilio y hacerlo beber corroborando la característica de 

“Persuasión”. Esta persuasión no sólo radica en la imagen, también influye en los medios 

mágicos que se emplean, en este caso el licor de anís, que con tres tragos a un adolescente 

bastan para adormilarlo comprueba la característica de “medio mágico”. Estas tres 

características estereotipan como bruja a la anciana. 

Por otro lado el adolescente comprueba sus características como víctima, al 

dejarse convencer de manera mecánica, algo que sucede con el adolescente, quien nunca 

cuestiona las solicitudes de su agresor, ingresa a su casa a pesar de que comienza a figurar 



  186 

 

   

 

un hombre en la ancianita, bebe a pesar de que resulta un riesgo. Para figurar la escena 

del envenenamiento, el narrador retoma el recurso del paréntesis para enfocarse en una 

cámara filmográfica: “(la cámara, como tu visión, comienza a dar una imagen borrosa. 

De nuevo close up ahora a tus labios. Sonríes).” (Ulloa, 1998, p. 59), esta vez en menos 

extensión, en dos líneas. 

En el lenguaje de la loca se comprueba un albur que evidencia sus intenciones con 

el adolescente “¿No quieres una copita de anís?... ándale te voy a dar” (Ulloa, 1998, p. 

58). Por todo lo anterior se supone una metáfora del cuerpo homoerótico sucedida en la 

casa de la ancianita. El tiempo del relato lo comprueba, debido a que muy temprano en la 

mañana tiene el encuentro con la ancianita y al final del relato, ya es medio día, dejando 

una elipsis de horas con una transformación en el cuerpo individuo del adolescente, con 

metonimias como la naranja y el billete en el bolsillo de su pantalón. No existe una certeza 

del encuentro homoerótico pero su figuración es sugestiva a partir de los elementos 

previamente descritos. 

4.1.6.- “Amor perdido” 

Amor perdido es un relato que toma la división estructural de un guion teatral, compuesto 

por: 1.- “Prólogo”, 2.- “Acto primero”, 3.- “Intermedio” y 4.- “Acto segundo”.  Debido a 

que se trata de un relato anacrónico, el orden de la lectura no corresponde con el orden 

natural del tiempo, si así fuese, el texto se organiza de la siguiente forma 2, 1, 3 y 4. 

Durante el “Acto primero” se describe el proceso de enamoramiento y ruptura entre Jorge 

y Pascual. Después en el “Prólogo” se narra la llegada a un antro gay. En el “Intermedio” 

sucede el reencuentro entre Jorge y Pascual en el baño del antro. Y finalmente en el 

“Segundo acto” Jorge sigue a Pascual a la calle.  Esta organización de la historia evidencia 

la anacronía en función del relato, en principio porque la historia inicia in media res: “no 

comienza por el primero de los hechos relatados” (Beristáin, 2004, p.265).  



  187 

 

   

 

Así que este relato posee una orientación narrativa difusa, la Matrushka del relato 

aclara este vaivén, retomando el orden natural del tiempo, con dos dimensiones: la 

retrospectiva o analepsis donde sucede el enamoramiento y desenamoramiento de Jorge 

y Pascual; después otra dimensión donde sucede la fiesta de disfraces. Así puede 

orientarse la historia para el análisis de jerarquías. En resumidas cuentas se distingue que 

el relato se orienta en relación a la fiesta de disfraces y que algunas retrospectivas fuera 

de este evento justifican los comportamientos dentro del evento mismo. 

Siguiendo esta orientación narrativa, la ruta hermenéutica comienza en el espacio 

público de la calle, donde el cuerpo individuo de Jorge conoce al cuerpo individuo de 

Pascual. Ambos se encuentran determinados por un cuerpo sociedad con jerarquías 

representadas a partir de las calles del centro de Guadalajara, como la Av. Juárez de flujo 

automovilístico y parte de la ruta del ligue homoerótico. En principio Jorge y Pascual son 

sólo dos transeúntes que coinciden en su andar, su estereotipación es a partir metonimias 

de hombre en la cotidianidad del centro de la ciudad:  

(Uno de ellos es Jorge: camiseta, mezclilla y tenis, 25 años. Camina lentamente 

mirando de vez en cuando al otro, quien igual lo mira, sonriente. Es Pascual: 

treinta años, barba recortada, ojos café, corbata). (Ulloa, 1998, p.63) 

Entre todas sus metonimias, sus miradas son las que les permite identificarse como 

disidentes sexuales, de manera que sucede un juego homoerótico, se trata de un cortejo 

donde el cortejado rechaza pero solicita seguir siendo cortejado, figurando así un escape 

con migas de pan como anzuelo para dar continuidad al juego, un rechazo con invitación, 

una antítesis: “El más joven se detiene frente al escaparate de una zapatería. Al plantarse 

el otro junto a él, se aleja del aparador, después de obsequiarle una sonrisa” (Ulloa, 1998, 

p. 63). Este juego les permite aproximarse sin llamar la atención. 



  188 

 

   

 

Este relato, al igual que el de “Ni un roce” da muestras de una intertextualidad con 

el mito de Narciso y Eco. En este caso el cuerpo individuo de Jorge como Narciso, se 

siente admirado por el cuerpo individuo de Pascual. La aproximación de estos dos 

cuerpos individuo desvanece el estereotipo de hombre hacia la disidencia sexual, en 

principio como closeteras, por cortejar entre señas, bajo la presión de la 

heteronormatividad: “Comprueba que lo sigue a distancia. Avanzan unas cuadras más sin 

dejar de mirarse.” (Ulloa, 1998, p. 63). 

Este cortejo se vuelve fijo y constante, siempre bajo la discreción: “Por la calle, 

Pascual pasa su brazo por los hombros de Jorge y acaricia su mejilla discretamente” 

(Ulloa, 1998, p. 64). Del estereotipo de closeteros pasan al de amantes con el contacto 

sexual “Dos cuerpos sobre la cama. Uno descansa la espalda sobre el colchón, levanta el 

torso en vilo y sus piernas cuelgan sobre los hombros de otro, quien empuja el vientre 

hacia adelante” (Ulloa, 1998, p. 64). En esta parte del relato la metáfora del cuerpo 

homoerótico se logra a partir de dos cuerpos individuo con metonimias de hombres, en el 

espacio privado de su hogar. No deja de ser homoerótica la tensión sexual cuando del 

cortejo la historia avanza hacia la desilusión.  

Antes que todo, los estereotipos de ambos en el espacio privado, se sedimentan en 

los estereotipos heterosexuales de ama de hogar y de padre de familia, desde que Jorge 

prepara el desayuno para Pascual: “Jorge despierta a Pascual, sacudiéndolo. De la cocina 

llega un olor a tocino y naranja” (Ulloa, 1998, p.64). Aquí la naranja y el tocino 

acompañan al cuerpo de Jorge como metonimia de ama de casa pero su olor pertenece 

también al espacio de la cocina, jerarquizando como prosopopeya el espacio donde deben 

desayunar. Pronto estos estereotipos llegan al desencanto y disfunción. El cuerpo 

individuo de Jorge desatiende las prosopopeyas del hogar, mientras Pascual se aleja de 

este espacio, justificado en condiciones laborales.  



  189 

 

   

 

Del espacio privado, el relato pasa al espacio público del aeropuerto donde el 

cuerpo individuo de Jorge descubre la infidelidad de Pascual con un joven: “Él espera a 

otro muchacho, se tratan con ese cariño especial solo perceptible para quienes saben verlo 

[...] Pascual lo cachondea con un abrazo paternal” (Ulloa, 1998, p. 66). Jorge reconoce 

los indicadores de cariño paterno, en esta anagnórisis se da cuenta de su peripecia: “La 

peripecia es el cambio en suerte contraria producida en quienes actúan” (Aristóteles, 

2003, p.63). Jorge decide llegar de sorpresa al aeropuerto y su actuar le revela su 

ignorancia, le permite saber su caída. 

Del espacio público la dirección de la narración pasa una vez más al espacio 

privado del hogar, hacia una escena de violencia intrafamiliar, durante el confrontamiento 

de la infidelidad: “La cucharita del café vuela desde el comedor hasta chocar en la sien 

de Pascual, quien se toca y mira asombrado su mano embarrada de sangre” (Ulloa, 1998, 

p. 67). En este punto el homoerotismo entre ambos se pierde físicamente, pero la tensión 

inicial se invierte, ahora es Jorge quien busca a Pascual pero este se le esconde “Aunque 

después te arrepintieras y le llamaras para intentar repararlo todo, sin recibir ninguna 

respuesta” (Ulloa, 1998, p.68). 

En el espacio privado dentro de lo público del club nocturno de ambiente gay, 

Jorge y Pascual se reencuentran. Durante el reencuentro el cuerpo individuo de Jorge se 

siente atraído y molesto con el cuerpo individuo de Pascual: “Te descontrola verlo. De 

inmediato deseas abrazarlo, pero enseguida se impone el mismo coraje” (Ulloa, 1998, 

p.68). Pascual sabe cuál de los dos impulsos dominar, a partir de la aproximación de otro 

cuerpo individuo “Del baño sale otro muchacho y lo abraza. Pascual busca observarte a 

través del beso que se dan” (Ulloa, 1998, p. 68). 

Los celos terminan por atar a Jorge a Pascual, estos mismos lo arrastran hasta la 

salida:  



  190 

 

   

 

Al centro de la pista llega la venerable anciana, vestida con lentejuelas, que toda 

la noche se ha pasado emborrachándose y joteando de lo lindo con medio mundo 

[...] Comienza a cantar Amor perdido, si como dicen es cierto que vive, al mismo 

tiempo que ves a Pascual cruzar hacia la salida. Te incorporas y sales a alcanzarlo. 

(Ulloa, 1998, p. 70) 

El estereotipo de la loca en el club nocturno, es otra clase de reflejo, uno que muestra su 

realidad, que le recuerda su estado patético: “lo patético es una acción destructora y 

dolorosa” (Aristóteles, 2003, p.66). Jorge evade su dolorosa realidad, su escena es 

patética, exacerbando sus emociones “Corres hacia aquella esquina. Al llegar, Pascual se 

ha perdido en otro callejón. Todavía intentas encontrarlo, recorriendo varias calles 

vacías” (Ulloa, 1998, p. 70). La combinación de estos elementos clásicos de la tragedia, 

en una temática tan trivial como el desamor entre dos disidentes sexuales, corrobora sus 

cualidades como tragicomedia: 

En definitiva, se enfrentaba al reto de representar una historia verídica, no una 

fábula inventada. Una historia auténtica y bien conocida, que ofrecía una poderosa 

carga de ejemplaridad. Es una forma didáctica de exponer la ejemplaridad de unos 

hechos realmente acontecidos, la ejemplaridad de una historia vera, no de una 

fábula ficta. (Rincón, 2019, p.443) 

El fenómeno de la tragicomedia de acuerdo a Rincón, nace de estas observaciones de 

Verardi en su Historia Beatica, donde se concibe que el teatro del siglo XV busca 

experimentar con los recursos clásicos de la tragedia bajo condiciones no tradicionales, 

en búsqueda del valor cómico, que, a diferencia de la tragedia, no contaba con un canon 

Aristotélico. 

4.1.7.- “Poco amor” 



  191 

 

   

 

 La historia de este cuento toma como eje central el funeral de un joven disidente sexual 

llamado Alonso, al cual acuden su madre, su abuelo y sus amigos con los que compartía 

vivienda: Miguel, José, Isaac, Francisco y el Narrador. Debido a que el narrador es uno 

de los amigos de Alonso, este relato es homodiegético, con tiempo verbal en pretérito, 

primera persona del plural y singular.  

Como se observa en la tabla de análisis, en el meta texto de “Poco amor” la historia 

no se reconstruye en el orden natural del tiempo, sino que esta se relata de manera 

anacrónica. Para resolver la anacronía, esta se muestra con la secuencia de la lectura en 

un sistema cronológico, a partir de distintos saltos en el tiempo, acciones de un antes y 

un después del funeral de Alonso. Este será la ruta narrativa que permitirá figurar el 

cuerpo individuo de un muerto, que cobra vida en su pasado homoerótico. 

La ruta homoerótica parte del espacio público del funeral hacia el espacio privado 

de la casa que habitaban los amigos. Además de ser compañeros disidentes, los cuerpos 

individuo en ese espacio se estereotipan como dolientes “Una muerte inesperada es 

desconcertante siempre. Bueno, cualquier cosa inesperada lo es, pero con mayor razón, 

toda muerte es desconcertante” (Ulloa, 1998, p. 75). Sus metonimias son hasta ese punto 

el silencio “Nadie se atrevía a decir algo” (Ulloa, 1998, p. 75). 

Los cuerpos individuo de los disidentes sexuales, poco a poco se van 

transformando al estereotipo de borrachos, cuando las prosopopeyas transforman a su vez 

el espacio: “—Pues yo tengo sed. Voy a destapar una caguama comentó José [...] Perfume 

de gardenias Hasta parece que estamos en un bule, dijo Paco” (Ulloa, 1998, p. 75) Las 

prosopoeyas importantes para que el espacio se transforme a bule son la música y el 

alcohol: “de rutina fue la borrachera, la música, los chismes” (Ulloa, 1998, p. 76).   

Más adelante el cuerpo individuo de Miguel se encuentra con el cuerpo individuo 

de Rosalía, la mamá de Alfonso, por lo que la ruta hermenéutica migra a otro espacio 



  192 

 

   

 

privado, la casa donde Alonso vivió hasta sus dieciséis años, con la prosopopeya del baúl, 

lleno de metonimias de Alfonso. Esta prosopopeya del baúl como artefacto que proteje 

los bienes y secretos de Alonso, Miguel y Rosalía la trastocan con la libertad de un 

familiar que velará los secretos del muerto: “encontraron dos revistas gay. Rosalía fingió 

no verlas y las apartó, pero Miguel lo enterneció imaginar que tal vez hubiera provocado 

sus primeras masturbaciones” (Ulloa, 1998, p. 77). 

La anagnórisis de la identidad sexual de Alonso, que experimentan el cuerpo 

individuo de Miguel y Rosalía, desencadena pasiones distintas en ambos: mientras el 

cuerpo individuo de Miguel acepta la realidad disidente del cuerpo individuo de Alfonso, 

puesto que ha vivido una realidad parecida, la evasión del cuerpo individuo de Rosalía, 

demuestra qué tanto dominio ejerce el efecto ideológico de la heteronormatividad, como 

cuerpo sociedad, ya que este pesa con sus jerarquías heteronormativas aún en espacios 

íntimos.  

Este orientación narrativa, como se ha mencionado, es anacrónica, y debido a que 

el funeral se convierte en el evento mediador entre la composición significativa del cuerpo 

individuo de Alfonso, no como el cadáver que se anticipa desde el inicio del relato, sino 

el Alfonso estereotipo de ser vivo, comprendido en la intensidad con la que el discurso 

homoerótico,  figura hacia el final del relato. 

En el espacio público de la playa, donde el sol domina como prosopopeya de la 

vida y la muerte, dependiendo de las metonimias económicas que se posea, el cuerpo 

individuo de Isaac y el narrador experimentan la prosopopeya de la lluvia, para la cual no 

estaban preparados pero el cuarto del hotel les basta como prosopopeya del resguardo. En 

esta condición de encierro y su trabajo como escritor, el narrador realiza dos analepsis, 

una recordando la vida del cuerpo individuo de Rafael, amigo en común de Isaac y el 



  193 

 

   

 

narrador y por último un recuerdo de Alonso que completa la metáfora del cuerpo 

homoerótico en el relato.   

Este último espacio de la metáfora del cuerpo homoerótico es un recuerdo, un 

flash back o analepsis. La retrospectiva es del narrador quien reafirma que conoce mucho 

sobre la vida de Alonso, dando a entender que conocía a profundidad la identidad sexual 

del cuerpo individuo de Alonso, más que su propia madre: “Alfonso fue a la casa de un 

compañero de la secundaria [...] ya se habían manoseado en la escuela [...] Ese día se les 

antojo hacer otra cosa más que agarrársela por encima del pantalón” (Ulloa, 1998, p. 79).  

La metáfora del cuerpo homoerótico del relato se completa con el cuerpo 

individuo de Alonso sin metonimias, desnudo junto al cuerpo también sin metonimias de 

su compañero de secundaria a los dieciséis años, bajo prosopopeyas de intimidad como 

la puerta: “Pues ahí estaban en el agasaje, sin calcetines siquiera, cuando de pronto la 

hermana mayor abre la puerta con su llave y se los encuentra hechos nudo” (Ulloa, 1998, 

p. 80).  

Esta interrupción destruye la metáfora homoerótica entre Alonso y su compañero 

de secundaria y la transforma en una actividad vergonzosa desde la visión heteronormada 

de los cuerpos individuo : “ya con la cara amoratada de vergüenza tuvieron que salir” 

(Ulloa, 1998, p. 80), razón por la que pueden ser considerados closeteros, aunque el 

compañero de secundaria, en un afán por escalar en la jerarquía de las disidencias 

sexogenéricas, hace parecer su cuerpo individuo, como estereotipo de mayate: “En la sala 

estaban todos viendo la tele. Y así, delante de la hermana, el amigo le pregunta que si trae 

el dinero que le iba a prestar” (Ulloa, 1998, p. 81). 

4.1.8.- “Cumpleaños” 

La estructura narrativa de este relato es contenida en una unidad de tiempo muy extendida,  

abarca el tiempo en que dos amigos disidentes sexuales, Marcial y David, se conocen en 



  194 

 

   

 

su juventud, envejecen juntos y finalmente sucede un aventura homoerótica en su vejez. 

Razón para distribuir el relato en tres tiempos: juventud, vejez y encuentro homoerótico. 

Este relato también es anacrónico, comienza con el final, hace un retroceso a la 

juventud de Marcial y David, continua hasta la vejez de ambos, retoma el final y concluye. 

Debido a que esta ruta concluye con el acto homoerótico se toma como la orientación del 

relato. El narrador es en todo momento en segunda persona, debido a que no participa en 

el relato es heterodiegético, a excepción del inicio y el fin, que se encuentra narrado en 

primera persona, por lo que es homodiegético en esas partes. Finalmente, en todo el relato, 

el discurso narrativo emplea distintos tiempos verbales que abarcan distintas formas del 

pasado, presente y futuro. Debido a que en este cuento no se emplea signos de puntuación, 

provoca un mayor efecto de confusión, aunado a la anacronía. 

Siguiendo el desplazamiento anacrónico, la ruta hermenéutica inicia poco antes 

de la escena final, cuando el cuerpo individuo de Daniel reflexiona, camino hacia su casa, 

cómo la encontrará, siendo que el cuerpo individuo de Aníbal se llevó sus llaves. En este 

espacio íntimo que es la mente del narrador se estructuran dos tipos de narrativas: una en 

la que Marcial augura que encontrará saqueada su casa; y otra donde Marcial reconoce 

indicadores de que Aníbal es un chichifo: “voy a entrar y ya no habrá nada ni sillones 

refrigerador estufa nada [...] anduvo buscando una camioneta prestada para llevárselas” 

(Ulloa, 1998, p. 84). Futuro y pasado construidos en un presente, Marcial supone que 

Aníbal lo robará, su desconfianza le da sentido a un recuerdo, surge una anagnórisis, un 

supuesto reconocimiento, Marcial recuerda haber visto a Aníbal buscando una camioneta, 

lo que le da sentido a su teoría del robo. Algo que no se concluirá hasta el desenlace. 

La ruta hermenéutica continua con la analepsis, en un espacio público dentro de 

lo privado, una fiesta de disidentes sexuales, los cuerpos individuo de Marcial y David 

juzgan al estereotipo de un viejo gay que se aferra a lucir joven: “Se estremecieron al ver 



  195 

 

   

 

lo patético que podía ser el viejo empeñado en mostrar una juventud ya inexistente” 

(Ulloa, 1998, p.85), este espejismo narcisista, que oculta el paso del tiempo, y figura la 

inmortalidad de la belleza, muestra alguna intertextualidad con Dorian Gray, la escena 

donde su retrato es descubierto, el reconocimiento de su realidad monstruosa es 

igualmente patético:  

La corrupción y el horror surgían, al parecer, de las entrañas del cuadro. La vida 

interior del retratado se manifestaba misteriosamente, y la lepra del pecado 

devoraba lentamente el cuadro. La descomposición de un cadáver en un sepulcro 

lleno de humedades no sería un espectáculo tan espantoso. Le tembló la mano; la 

vela cayó de la palmatoria al suelo y empezó a chisporrotear. Hallward la apagó 

con el pie. Luego se dejó caer en la desvencijada silla cercana a la mesa y escondió 

el rostro entre las manos. -¡Cielo santo, Dorian, qué lección! ¡Qué terrible lección! 

-no recibió respuesta, pero oía sollozar a su amigo junto a la ventana-. Reza, 

Dorian, reza -murmuró-. (Wilde, 2012, p. 131)  

En ambos casos existe una anagnórisis por parte de un personaje secundario, quien 

reconoce el espejismo de la vanidad y se compadece de la vejez del narcisista.  

La imagen de este viejo que se aferra a la juventud vuelve cómplices a Marcial y 

David para nunca convertirse en esa clase de homosexual. Distinto a los jóvenes 

treintañeros, ellos se vuelven hogareños. Pero muy aparte del espacio privado del hogar, 

Marcial y David construyen una vida entorno a la zapatería del papá de Marcial. Y es en 

este punto del relato que la metáfora del cuerpo homoerótico comienza a tensarse con la 

aparición del cuerpo individuo de Aníbal. 

El cuerpo individuo de Aníbal es tratado en un principio como cliente, sólo por 

una metonimia: “Un día, la señora Quica avisó que su hijo pasaría por la mañana a 

tomarse medidas y el muchacho apareció alrededor de las once” (Ulloa, 1998, p. 87). 



  196 

 

   

 

Marcial confunde a Aníbal con el hijo de Quica, lo que le otorga las jerarquía suficientes 

para aproximarse a su cuerpo. Marcial lava sus pies estereotipándose como servil. El 

cuerpo individuo de Aníbal por otro lado comienza a estereotiparse como figura de 

adoración. 

Las metonimias de Aníbal como mocasines de suela gastada bien boleados, 

calcetines, pies suaves y ligeros, dedos, pantorrilla, pantimedia de pelos negros, hojas de 

parra y racimo de uvas, van en función del estereotipo de Baco:  

El efebo desnudo en un bosque inverosímil, coronado por unas hojas de parra y 

un racimo de uvas colgándole por la nuca como mechones de pelo: una mano 

cruza el pubis y se posa sobre la pierna ligeramente flexionada, sostiene otro 

racimo, un hilo de jugo oscuro baja por la piel blanquísima; la luz que delimita su 

figura lánguida y sus rasgos vagamente orientales. (Ulloa, 1998, p.88) 

Bajo la imposición de estas metonimias, Aníbal adquiere un carácter divino y de efebo. 

La metáfora del cuerpo homoerótico se logra, aún en un contexto heteronormativo debido 

a la excusa del diseño a la medida y el error de Marcial al suponer que Aníbal es el hijo 

de Quica. El cuerpo individuo de Marcial es estereotipado como footfetich, fetichista de 

pies. Esta fijación particular, le permite estereotipar a la gente: “Había algunos flacos, sin 

chiste, como de pollo [...] Los regordetes y con dedos cabezones señalaban a la gente 

vulgar y mediocre; por lo regular le correspondían a los políticos” (Ulloa, 1998, p. 91). 

En esta lógica fetichista, las metonimias que son narradas con deseo adquieren jerarquías 

mayores: “También se veían unos pies delgados, de tobillo marcado y proporciones 

exactas, con algunos vellos lujuriosos y negrísimos que pertenecían a señores ya maduros, 

empresarios o respetables padres de familia” (Ulloa, 1998, p. 91). 

 La ruta hermenéutica continua hasta el espacio privado de Marcial, su casa, donde 

tras la metonimia del reloj y la botella de champaña, Marcial se estereotipa como 



  197 

 

   

 

plantado. Aníbal no acude a su cumpleaños, pero sí acude un día después a pedirle las 

llaves de su casa y él accede. Las llaves son prosopopeya y metonimia, ambas determinan 

el poder en el cuerpo y el espacio. Aníbal al conseguirlas demuestra el poder que ejerce 

sobre Marcial, a su vez el poder que tiene sobre su casa. Los camarones a la diabla son 

otra clase de ejemplo de cómo Aníbal se estereotipa como chichifo de Marcial: “Marcial 

se aleja para entretenerse hablando cualquier cosa con los clientes. Cuando vuelve, el 

plato está casi vacío” (Ulloa, 1998, p. 95) Aníbal toma todo lo de Marcial y este así lo 

permite. 

La metáfora del cuerpo homoerótico se completa en la última escena, con el 

ofrecimiento de Aníbal, a partir de metonimias como: sábana, desnudo, faraón, listón, 

regalo, labios finos y pene tibio. El cuerpo individuo de Aníbal se complementa con el 

cuerpo individuo de Marcial como bacante, alimentándose de su cuerpo: “bajo la tira roja 

sus pies sus dedos exquisitos que chupo” (Ulloa, 1998, p. 96). 

4.2.-La metáfora del cuerpo homoerótico en Personas (in)deseables 

Personas (in)deseables se conforma de un total de nueve cuentos cortos titulados: 

“Barato”, “Canción de amor 1”, “Historia de amor 3”, “Canción de amor 2”, “Plaza”, 

“Historia de amor 2”, “Historia de amor 1”, “Canción de amor 3” y “La beba Gómezleál 

no cree en lágrimas”.  

En el título el estereotipo en singular, “persona” puede designar a un ser humano 

cualquiera, un hombre o mujer cuyo nombre se omite, a un hombre distinguido, o con 

suposiciones de inteligencia (RAE, 2024, definición 1-4). Distinto a la primera 

compilación, el título abandona los estereotipos heteronormados de género y pone a la 

humanidad y la civilización en el centro de discusión, evidenciando los estereotipos de lo 

humano. La metonimia “deseable” remite a la atracción y al placer (RAE, 2024, 

definición 1). El título de la obra posee el prefijo latino “in” entre paréntesis, mismo que 



  198 

 

   

 

designa negatividad o privación al lexema que le sucede (RAE, 2024, definición 2), se 

trata de un recurso visual con el que se logran figurar dos interpretaciones: “personas 

deseables” y “personas indeseables” ambas en un mismo título.  

4.2.1.- “Barato” 

La historia de “Barato” puede dividirse en tres unidades de tiempo: comienza con un 

encuentro entre el narrador y Gerardo en un terreno baldío; después continúa con la 

búsqueda de Gerardo por parte del narrador, en la plaza comercial; y concluye con un 

encuentro en el mismo terreno baldío, como despecho y excusa para confrontar a Gerardo. 

Aunque este cuento es narrado en orden cronológico, la dimensión temporal que abarca 

la historia es incierta, puede tratarse de una ilusión referencial de días o meses. El foco 

narrativo es un disidente sexual quien al principio del relato conoce a otro disidente sexual 

llamado Gerardo. El narrador es homodiegético, debido a que se encuentra conjugado en 

primera persona del pretérito. 

La ruta hermenéutica fija su desplazamiento acorde a la aparición de los espacios 

en orden cronológico de la historia: pasillo de la plaza, baños de la plaza, carretera, la 

Selva, pasillo de la plaza, supermercado, baños de la plaza y una vez más la Selva.  Al 

principio del relato el cuerpo individuo del narrador, observa la interacción de otro cuerpo 

individuo llamado Gerardo, en un baño de plaza comercial. Este es descrito a partir de 

metonimias como ojos verdes, camisa blanca, suéter gris, cuello en “v”, pelo castaño, 

pantalón de mezclilla desgarrado, tenis sin calcetines, cuaderno con corazón flechado y 

etiquetado como María del Sol. 

El espacio privado de la plaza comercial, en el espacio público de la ciudad, posee 

las prosopopeyas para que cualquier cuerpo individuo permanezca ahí y pierda el tiempo 

mirando: “Lo descubrí desde lejos, cuando venía acercándose por el pasillo, y al pasar lo 

pude observar con detenimiento [...] Cuando entró por la puerta frente a mí creí que 



  199 

 

   

 

saldría en seguida” (Ulloa, 2017, p.3). El narrador sabe que existe interacción sexual entre 

hombres al interior del baño y por eso se acerca a interactuar con Gerardo, aunque se 

omitan los sucesos entre ambos al interior del baño y se cambie de espacio 

instantáneamente: “Cuando pasó un rato y no aparecía, entré de nuevo. Salimos del centro 

comercial” (Ulloa, 2017, p. 4). No se sabe qué hablan en el baño, pero se intuye que 

ambos comprenden el ambiente y los LUPIS de la zona, razón para disponerse a un 

encuentro en el terreno baldío al frente del centro comercial, al que llaman la Selva.  

La Selva es un espacio donde la heteronormatividad no llega, este LUPIS cuenta 

con pocas prosopopeyas como luz, arbotante y faros; estas prosopopeyas son periféricas, 

es decir, marcan la existencia de jerarquías sociales pero su presencia es limitada, la luz 

de los arbotantes apenas les sirve para encontrarse, mientras las ratas y los arbustos 

abundan, indicando la presencia de naturaleza y con ello la pérdida de artefactos como 

prosopopeyas, sin jerarquías heteronormadas en el espacio, para el acto sexual sin 

prosopopeyas. 

Las circunstancias homoeróticas se prestan, pero la disposición fisiológica es un 

impedimento para el coito: “<<Déjame hacerte el amor>> susurró. Nos bajamos los 

pantalones y al temor de que cualquier persona llegara de repente, se agregó el susto de 

ver su miembro, me pareció enorme” (Ulloa, 2017, p. 4). Aunque el cuerpo individuo del 

narrador no puede ser penetrado, su interacción sexual con Gerardo en un espacio público 

entreverado, los estereotipa a ambos como practicantes del cruissing: “anglicismo 

exclusivo utilizado para los gais que practican el sexo en espacios abiertos o públicos” 

(Rojas, 2016, p.333). Debido a la falta de pasividad en el narrador, ambos terminan con 

la mano y regresan a la plaza. Gerardo se separa sin explicación. Esta atracción y rechazo 

son inmediatos y comienzan a dar sentido al título de la obra (in)deseable, de carácter 

deseable y no a capricho.  



  200 

 

   

 

La ruta homoerótica avanza hacia el espacio íntimo de las reflexiones del narrador. 

En este espacio sucede una analepsis, cuando el narrador regresa en el tiempo, hasta el 

momento que conoce al “Muelas”. Las metonimias del Muelas circundan sus dientes y su 

cuidado: “En el lavabo, él saca de la bolsa del pantalón un estuche pequeño con un cepillo 

de dientes bien acomodado” (Ulloa, 2017, p.5). En este flash back no existe un tono 

homoerótico en el discurso, pero sirve para presentar al personaje con el que cerrará el 

relato con un encuentro sexual. El Muelas lava sus dientes, quizá, como método para 

pasar desapercibido en el baño, debido a que las prosopopeyas en los baños permiten esto, 

agua, lavabo y espejo: “Pronto lo entendí: una vez lo vi venir acompañado por la puerta 

que da a la Selva. Él entró al baño y lo seguí: estaba inclinado sobre el lavabo, su estuche 

a un lado” (Ulloa, 2017, p. 6). Su estuche con cepillo y pasta de dientes es su metonimia 

más sobresaliente. 

La ruta hermenéutica continúa con el narrador esperando a Gerardo en el mismo 

pasillo de la plaza. Cuando Gerardo se presenta, lo hace en dirección a la Selva y para 

que el narrador pueda seguirlo sin que este se sienta acosado, acude al baño por el Muelas 

como acompañante. Ambos se dirigen a la Selva, al mismo espacio donde el narrador ya 

ha establecido interacción homoerótica. En la Selva sucede un acto de sexo oral por parte 

del Muelas hacia el narrador y en esta dinámica entre los cuerpos individuo, existe una 

jerarquía de pasividad y actividad: “lo sujeté de la nuca hasta que terminé. Se despegó y 

después de escupir mi semen buscó con afán el suelo” (Ulloa, 2017, p. 8). Mientras el 

narrador es violento y autoritario, el Muelas se deja someter y ser violentado. 

La metáfora del cuerpo homoerótico en este texto, no sólo señala las formas 

discursivas de represión homoerótica, sino a los actos de violencia directa. El final del 

relato evidencia este contraste, el narrador abandona el terreno como fue abandonado a 

inicios del relato, mientras el Muelas recoge lo que al parecer es su estuche dañado: “Sentí 



  201 

 

   

 

algo parecido a la venganza cuando me volví: aún hincado y mostrando algo en su mano, 

me miró con un gesto del más absoluto desamparo” (Ulloa, 2017, p.8). Esta contradicción 

de deseo sexual y desprecio del narrador reitera el juego de ambigüedad en el título de la 

obra (in)deseable. 

4.2.2.- “Canción de amor 1” 

Este relato junto con “Canción de amor 3” son los relatos más breves de las dos 

compilaciones de Luis Martín Ulloa. La historia trata la intervención de dos músicos en 

el transporte público, esta se suspende en la ilusión referencial de unos minutos, los 

suficientes para abarcar la extensión de dos canciones. Todo el relato se desarrolla en un 

mismo espacio, el pasillo de un autobús. El foco de la narración se comparte entre estos 

dos músicos, uno experto y el otro inexperto. La historia que se narra se encuentra 

organizada de manera cronológica en segunda persona del presente, por un narrador 

heterodiegético. 

La orientación narrativa, sobre la que se construye la ruta hermenéutica de este 

relato es simple, abarca un sólo espacio, privado dentro de lo público, un no lugar, y se 

desplaza cronológicamente en la intervención de dos cuerpos individuo jerarquizados 

como músicos por sus metonimias: la guitarra y las canciones. La jerarquía de estos se 

diversifica en músico experto y músico inexperto, con las metonimias respectivas: soltura 

y atención a su compañero, en el músico experto; mientras que acordes equivocados y 

retrasos en el músico inexperto. El desempeño de los músicos en el transporte es posible 

gracias a la anuencia de otro estereotipo, el chofer: “después de solicitar la anuencia del 

chofer, se colocan a cada lado del pasillo para comenzar a cantar” (Ulloa, 2017, p. 9). 

El espacio privado se vuelve más privado en la ruta hermenéutica a partir de una 

convención entre los dos cuerpos individuo de los músicos, una complicidad extra a la de 

tocar juntos, una escena de coqueteo furtivo. El cuerpo individuo del músico experto 



  202 

 

   

 

conecta con el cuerpo individuo del músico inexperto a partir de señales corporales: 

“Ambos sonrientes, se miran. Luego el más diestro le guiña un ojo al otro y frunce 

levemente los labios para lanzarle un beso apenas perceptible” (Ulloa, 2017, p. 9). El 

relato logra trasladar significativamente dinámicas convencionales como un espectáculo 

musical hacia el homoerotismo, a partir de metonimias discretas como guiño, labios 

fruncidos y beso apenas perceptible que el músico experto manda al músico inexperto.  

Este pequeño relato ejemplifica las formas políticas en las que el homoerotismo puede 

ser, entre las restricciones sexuales de la heteronormatividad. 

4.2.3.- “Historia de amor 3” 

Esta historia se puede resumir como el inicio y el fin de una relación entre un disidente 

sexual casado y otro soltero. Al inicio del relato se presenta un breve resumen del nudo 

de la historia, iniciando con el argumento: “Fui su esposa por dos meses. No su mujer, su 

esposa. Y además una esposa insatisfecha. Literal. Vaya en mi descargo [SIC] que yo era 

por completo inexperto en esa época” (Ulloa, 2017, p. 10). Después del resumen, el relato 

presenta una anacronía, una retrospectiva hacia el inicio de la relación entre los dos 

disidentes sexuales. Y desde este punto de inicio, el resto de la historia toma el orden 

cronológico.  

La orientación narrativa muestra diez circunstancias en el relato: conoce, 

aproxima, excita, atreve, amantes, resumen, separación, abstinencia, acoso y partida. 

Respetando el orden cronológico y su contenido, se pueden conformar cuatro 

agrupaciones: 1.- Resumen, 2.- Inicio de la relación en el trabajo, 3.- Abstinencia sexual 

en el hogar y 4.- Separación del hogar y del trabajo.   

Como ha sucedido hasta este punto en todos los relatos de Luis Martín Ulloa, la 

perspectiva narrativa es la de un disidente sexual, en este relato, estereotipado como la 

esposa. Debido a estas características y a que el narrador se presenta en primera persona 



  203 

 

   

 

del pretérito, “Historia de amor 3” figura como un texto confesionario, ideal para externar 

la aventura homoerótica. 

La ruta hermenéutica toma este orden de lectura, que permite figurar el inicio y el 

fin de una relación entre cuerpos individuo disidentes sexuales. La ruta comienza con el 

resumen, donde el narrador nos externa el estereotipo que representará en la historia, la 

“esposa”. Del resumen, la ruta toma el espacio privado del trabajo. En este figuran los 

dos cuerpos individuo de los disidentes en cuestión con estereotipo de reclutador, a partir 

de metonimias como entrevista y órdenes, y de postulante, con metonimias como 

obediencia, cubículos limpísimos, sonrisa bonita y tareas. 

En este lapso de tiempo que comprende el ligue homoerótico, el espacio 

primordial es el trabajo, mismo que se divide en otros espacios, que se irán revelando de 

manera cronológica. En primer orden, se revela el cubículo. Al estar dentro de un sistema 

laboral, el cubículo es prosopopeya con jerarquías que limitan a los dos disidentes a 

servirse de él o a servirlo. El reclutador se sirve del cubículo y el postulante sirve al 

cubículo: “Era mi primer empleo <<importante>>. A mí me tocó entrevistarlo para el 

puesto; no era nada difícil conseguirlo, con que acatara las órdenes y dejara todos los 

cubículos limpísimos” (Ulloa, 2017, p. 10). 

En el espacio privado dentro de lo privado que es el cubículo sucede la primera 

tensión sexual: “Iba a cada rato a mi escritorio con cualquier pretexto, a veces me 

exasperaba, hasta que un día me enteré que sonreía bonito” (Ulloa, 2017, p. 10). Es el 

cuerpo individuo del postulante el que incita al cuerpo individuo del reclutador, en las 

escaleras, en su cubículo y en la bodega: “comenzó a seguirme a todos lados” (Ulloa, 

2017, p. 10), hasta que finalmente logra despertar su deseo: “Comencé a excitarme 

cuando nos quedábamos solos” (Ulloa, 2017, p. 10). 



  204 

 

   

 

La escena definitiva que revela las intenciones sexuales del reclutador y le permite 

al postulante seguir jugando con las apariencias sucede en principio, desatada por el 

mismo cuerpo individuo del postulante, quien rompe jerarquía de la prosopopeya de la 

oficina: “Una tarde yo estaba acomodando algo en el librero. Se sentó en mi lugar y 

cuando terminé me paré a un lado de él, esperando” (Ulloa, 2017, p. 10). La confianza 

con la que se manejan ha destruido las jerarquías, por lo que el reclutador decide tomar 

su propio nivel de confianza y aproximarse a un nivel que puede ser llevado al acoso: “me 

senté en un brazo del sillón y estiré la mano hacia su bragueta. Nos turbamos igual” 

(Ulloa, 201, p.10). Este momento incómodo supone un rechazo definitivo: “Pasamos dos 

tres días sin hablarnos; después le pedí disculpas y me dirigió una de sus bellas sonrisas” 

(Ulloa, 2017, p. 11). 

Por todo lo anterior, sorprende cuando el discurso narrativo toma un salto tan 

contrastante en la dirección del relato, de figurar un rechazo sexual a descripciones 

sexuales, un absurdo que cae en gracia: “La primera vez que lo masturbé fue en el baño 

del fondo” (Ulloa, 2017, p. 11). La solemnidad heteronormativa, se pierde, gracias al 

efecto de oposición significativa, una antítesis. El absurdo se conforma del rechazo y la 

atracción disidente en un mismo cuerpo individuo. El estereotipo de hombre en el 

solicitante, sostiene la ilusión referencial de una naturalidad heteronormativa, que lo 

protege a partir de las metonimias de hombre y mujer pero lo oprime y no le permite 

disfrutar de su sexualidad, lo irónico se revela en cómo estos mecanismos 

heteronormativos represivos, son también mecanismos de protección con los que los 

disidentes pasan inadvertidos en la heteronormatividad, ya que la ironía se trata de una: 

“Figura retórica* de pensamiento que afecta a la lógica ordinaria de la expresión, consiste 

en oponer para burlarse” (Beristáin, 2004, p.276).  



  205 

 

   

 

Los estereotipos de los cuerpos individuo de los disidentes sexuales pasan de lo 

laboral a lo homoerótico, entendidos como amantes: uno casado closetero y otro soltero 

homosexual, de tal forma que la imagen de la esposa entra en escena: “A veces iba a 

visitarlo su mujer y le dejaba a uno de sus hijos. Lo llevábamos a la tienda a comprarle 

algo” (Ulloa, 2017, p. 11), como se lee, la familiaridad aumenta, en un triángulo amoroso, 

unidos por medio del cuerpo individuo del hijo. 

Siguiendo con la ruta hermenéutica, la historia vuelve a hacer un quiebre de su 

cotidianidad, un cambio abrupto que reajusta las prácticas entre los amantes. Influye por 

supuesto el cambio de espacio, del trabajo al hogar, ya que el cuerpo individuo del amante 

casado se separa de su mujer, la excusa para pedirle al amante soltero espacio en su casa. 

Los dos terminan viviendo juntos, con espacio y libertad suficiente para continuar con su 

aventura, pero el cuerpo individuo antes casado, ahora separado, decide abstenerse: 

“Aunque él no daba ninguna explicación y solamente se negaba una y otra vez” (Ulloa, 

2017, p. 12). 

Al final, el cuerpo individuo es preso de su estereotipo como esposa, a causa de 

metonimias como el suavizante de tela, pues esta lava las metonimias de su amante: “se 

me hizo algo natural comenzar a lavar su ropa [...] se sorprendía por encontrar todo 

doblado y oliendo a suavizante de tela” (Ulloa 2017, 12).  Los celos maritales lo traicionan 

y, con ello, exhibe parte de su jerarquía, ser dueño de la prosopopeya de la casa: “Le puse 

en ultimatum: si no me penetraba en ese momento, allí se acababa todo.” (Ulloa, 2017, 

p.13). La demanda de servicio sexual llega incluso a lo físico, tornando la metáfora del 

cuerpo homoerótico en violenta: “Lo empujé sin medir mis fuerzas, y de no haberse 

sujetado de la mesa, hubiera llegado al suelo” (Ulloa, 2017, p. 13). Este acto es el 

definitivo para que el cuerpo individuo del amante closetero se retire de la casa. 



  206 

 

   

 

El amante closetero toma todas sus metonimias y a propósito deja una: “encontré 

una nota de despedida llena de agradecimientos. Ya no estaba su ropa” (Ulloa, 2017, p. 

14). A pesar de su distanciamiento existe un último encuentro, cuando la prosopopeya del 

espacio de trabajo pierde sus jerarquías: “Pude estar de nuevo junto a él sólo hasta el 

festejo navideño, el último día de actividades en la universidad. Después vinieron las 

vacaciones, pero no supe nada más de él” (Ulloa, 2017, p. 14).  

4.2.4.- “Canción de amor 2”  

Este relato es contenido en un día, aunque su extensión en relación con el día es incierta. 

Comienza in media res, pero la forma tan breve en que se presenta es desorientadora, ya 

que no existe la suficiente información para guiar la secuencia de la narración, pero sí 

para anticipar el tema que tratará: “Escuché el susurro en mi oreja: ¿te gustaría chuparme 

los pies?” (Ulloa, 2017, p.15). Del discurso narrativo en esta pasada cita, se puede saber 

que el relato se conforma de un narrador homodiegético, es decir, partícipe de la historia, 

en primera persona singular del pretérito. Por otro lado, en el discurso directo se expresa 

el fetichismo con los pies.  

Al también presentarse el fetichismo con los pies en esta compilación, se 

evidencia ésta como una temática recurrente en la obra homoerótica del autor. Después 

del preview, sobre la temática de la historia, surge una analepsis en el relato, que retrocede 

la historia, justo cuando los personajes principales se conocen: el personaje que escucha 

el susurro pasivamente y el personaje que penetra con su susurro. A partir de este punto, 

surgen los espacios principales del relato en orden cronológico: la plaza comercial, el 

automóvil y la casa. 

La ruta homoerótica toma esta orientación narrativa, a partir del momento en que 

ambos personajes se conocen. El primer espacio que se presenta es un espacio privado 

dentro de lo público, se trata de una plaza comercial, y aunque esta sea plenamente 



  207 

 

   

 

pública, se secciona en el espacio público, a partir de las tiendas comerciales, lo que 

supone una intención privativa, es una prosopopeya que exige el consumo y por ende 

limita a ciertos sectores:  

Al comprar ciertos productos se crean identidades y alianzas; consumirlos es el 

principal procedimiento de identificación. Las élites de cada país se solidarizan 

entre sí formando un circuito internacional de consumo de infinidad de productos, 

en donde los sectores populares no tienen cabida. (Cruz y González, 2021, p.57). 

En este espacio privado dentro de lo público existen varios espacios con distintas 

prosopopeyas, que les permite a los dos disidentes sexuales entablar contacto 

discretamente. En el cine sucede el primer contacto, el narrador mira al cuerpo individuo 

de un hombre con sandalias como la metonimia principal: “Calzaba unas sandalias de piel 

de dos tiras solamente: una soportaba el empeine y otra más delgada rodeaba el dedo 

gordo” (Ulloa, 2017, p.15).  

Aunque puede estereotiparse desde el inicio del relato al narrador y al hombre de 

las sandalias como visitantes del centro comercial, inmediatamente su interacción los 

estereotipa como fetichistas a los pies, uno voyerista y otro exhibicionista: “Entre una y 

otra sinopsis echaba una ojeada rápida, cuidando que él no se diera cuenta. Pero tal vez 

me demoré algunos segundos porque al levantar la mirada lo encontré viéndome” (Ulloa, 

2017, p. 15). Algo donde también se distinguen sus estereotipos como voyerista y como 

exhibicionista es en la cantidad de metonimias que el narrador produce sobre el 

exhibicionista: pies impúdicos, sandalias de piel a dos tiras, empeine, dedo gordo, 

pantalón encogido, piernas largas, mirada, sonrisa de complicidad.  

A pesar de que el narrador demuestra su deseo como observador detallista, teme 

al encuentro: “Me turbé, no supe qué hacer, hasta topé con algunas personas en mi huida 

[...] De repente me sentí estúpido y paré” (Ulloa, 2017, p. 16). La atracción entre ambos 



  208 

 

   

 

cuerpos individuo se concreta entre dos espacios, la tienda de discos y una tienda de ropa. 

Ambos espacios con la mercancía de discos y ropa como prosopopeya exigen la atracción 

del cliente, la pérdida de tiempo en la revisión de mercancía, algo idóneo para interactuar 

con premura entre ambos.  

Aquí es en donde se conecta el inicio del relato, cuando el cuerpo individuo de las 

sandalias le pregunta al narrador si desea chuparle los pies: “Hasta que la silueta se acercó 

aún más, como mirando algo del escaparate también. Entonces me lo preguntó” (Ulloa, 

2017, p.16). Esta frase le da continuidad significativa al in media res del principio del 

relato y este principio del relato le da continuidad a la historia, continuidad significativa 

al comportamiento del cuerpo individuo del voyerista, quien ahora sigue al cuerpo 

individuo del exhibicionista: “lo seguí como hipnotizado hacia la salida” (Ulloa, 2017, p. 

16). La metáfora del cuerpo homoerótico comienza a figurar con el encuentro de dos 

cuerpos individuo disidentes sexuales fetichistas, uno que mira y otro que exhibe los pies 

como metonimia fundamental de su atracción, entre el cuerpo sociedad de una plaza 

comercial con prosopopeyas de esparcimiento, ideales para ligar discretamente. 

La ruta hermenéutica continúa con el espacio privado dentro del público que es el 

automóvil. Aquí los cuerpos individuo sólo se estereotipan como copiloto y piloto 

interrumpiendo la metáfora del cuerpo homoerótico momentáneamente: “No dijimos 

nada más, él solamente daba las indicaciones para llegar a donde nos dirigíamos” (Ulloa, 

2017, p. 16). Del automóvil, el relato continúa con otro espacio privado en lo público, la 

casa del cuerpo individuo exhibicionista. Aunque el relato sólo lo sugiere, la metáfora del 

cuerpo homoerótico se logra figurar en la casa del cuerpo individuo exhibicionista de 

pies, quien, como dueño del espacio, se sitúa con comodidad en su sillón exhibiendo la 

metonimia fundamental de este encuentro, los pies y su olor a sudor y cuero, a otro cuerpo 



  209 

 

   

 

individuo con metonimias como aliento helado y de menta, quien se arrodilla, para, como 

se supone por la relación de jerarquías y metonimias, lamer sus pies. 

4.2.5.- “Plaza” 

El centro de Guadalajara es el principal espacio que contiene a este relato. En específico, 

la ruta homoerótica, la cual a partir de cinco espacios la proyectan el Parque Rojo, kiosco 

de la Catedral, Plaza Tapatía, Fuente de las Ranas y unos baños de tienda departamental. 

El relato es narrado de forma cronológica, en segunda persona, en el lapso de una mañana. 

Al tener el foco de la narración en el foráneo, se produce un efecto de narrador reflexivo 

que puede figurar como homodiegético cuando en realidad se trata de uno 

heterodiegético.  

El título del texto “Plaza” remite al nombre de un espacio de dominio público 

común en todas las poblaciones: “Lugar ancho y espacioso dentro de un poblado, al que 

suelen afluir varias calles” (RAE, 2024, definición 1). La plaza por sus características de 

amplitud y convergencia se vuelve un espacio donde la cultura se sedimenta, es el lugar 

común de los estereotipos: “Sitio determinado para una persona o cosa, en el que cabe, 

con otras de su especie” (RAE, 2024, definición 4).  

Como se observa en la tabla anexada al final de este documento, en el cuento, el 

cuerpo individuo del personaje principal es limitado con una sola metonimia, un croquis 

que el hermano le platica, lo que lo define como un foráneo en la ciudad de Guadalajara. 

El foráneo tiene el tiempo para confrontarse con el cuerpo sociedad: “si quieres salir, 

paséate ahorita, porque ya que te encuentre chamba vas a estar chingándole bien y bonito” 

(Ulloa, 2017, p.18). Pero en su andar desconoce que el rumbo que transita es una ruta de 

ligue para los disidentes sexuales y que en específico donde se detiene a descansar se trata 

de una zona de prostitución: 



  210 

 

   

 

Otra de las actividades que se desarrolla en la Plaza es la prostitución masculina 

– viril-, los denominados mayates encuentran en este lugar el espacio propicio 

para el desarrollo de la prostitución, es común denominarlo como “cotorreo”. 

Palabra que usan los hombres cuando están buscando sexo con otros hombres. 

(Mendieta, 2013, p.123) 

El relato aborda el tabú que el estereotipo de un hombre provinciano experimenta al 

encuentro con otro hombre no heteronormado. No sólo es el choque entre un cuerpo 

individuo heteronormado contra otro cuerpo individuo no heteronormado, sino, como se 

verá al final, contra un cuerpo sociedad disidente sexual: “en los estados más urbanizados 

del país la homosexualidad suele ser más visible en relación con las entidades rurales, y 

la visibilidad” (Mercado, 2009, p.146).  

A partir de su experiencia en la zona de prostitución, el cuerpo individuo del 

foráneo se dota de otro tipo de metonimias. Primero surge la molestia por un segundo 

cuerpo individuo que se acerca a la prosopopeya de la banca con plenas intensiones 

homoeróticas, a tocarle los glúteos: “te trabaste no supiste qué decir” (Ulloa, 2017, p. 19). 

El disidente sexual por su parte posee metonimias como el descaro y la sonrisa, rompe 

con frecuencia la barrera física y se aproxima al cuerpo del foráneo: “Sentiste como un 

calambre, cuando el señor puso así como distraído, la mano en tu pierna. No la quitó, al 

contrario, siguió hablando, invitando, prometiendo” (Ulloa, 2017, p. 19). 

Esta proximidad corporal del señor otorga los primeros indicios de la metáfora del 

cuerpo homoerótico. Aunque el foráneo desconozca toda la dinámica homoerótica, 

evidencia una proximidad no heteronormada que no repele, sino que acepta curioso y le 

motiva a seguirlo por las calles hasta la tienda departamental. La metáfora del cuerpo 

homoerótico termina revelándose cuando el cuerpo sociedad se limita en la aparición del 

LUPIS: “Comenzaste a sentir emoción (o miedo, o desasosiego, quién sabe de qué) 



  211 

 

   

 

cuando te empujó a uno de los excusados y tras de sí puso seguro a la puerta” (Ulloa, 

2017, p. 20). El seguro en la puerta es determinante para que el cuerpo sociedad se 

transforme en un LUPIS y este a su vez transforme al cuerpo individuo del señor en un 

ansioso sexual, desde metonimias como la boca y la desesperación: “Te preocupó su 

transformación repentina, ahora era un tipo ansioso que jaloneaba y desabrochaba tu 

pantalón con urgencia” (Ulloa, 2017, p. 20).  

La permanencia de ambos en el baño es voluntaria pero una vez terminado el acto 

sexual, se detona un rechazo que al foráneo lo sigue desorientando: “El señor caminaba 

de prisa delante de ti. No atinabas seguirlo o no” (Ulloa, 2017, p. 20).  Perderse entre las 

calles evidencia cómo la heteronormatividad es procurada por el señor, mientras que la 

disidencia sexual es rechazada y buscada de maneras furtivas. La homonormatividad del 

señor lo sedimenta en alguien heteroflexible, dispuesto a pagar para librarse de su 

frustración sexual: “En seguida, como si evitara que la gente repara en sus acciones, sacó 

su cartera y rápidamente metió un billete en la bolsa de tu camisa. Te quedaste como 

pegado al piso” (Ulloa, 2017, p. 20). 

Si la metonimia del billete explica que el señor se sedimenta en un estereotipo de 

cliente de sexoservicio, encuentra sentido que el sujeto foráneo se sedimente en un 

mayate, es decir un prostituto masculino que sirve en actos homoeróticos: “aquel que 

intercambia favores sexuales por bienes materiales, respectivamente” (Rivera, 2018, p. 

40) bajo la metonimia del pene y el semen como producto de consumo: “El señor chupó 

y chupó hasta que te derramaste en su boca <<los tuyos saben como dulcesitos>>, dijo” 

(Ulloa, 2017, p.20). Aunque el foráneo atendía más a un homoerotismo este termina 

atravesado por la jerarquía de la heteronormatividad desde la prostitución: “Sentiste como 

si el billete fuera calentándose y comenzara a quemarte el pecho” (Ulloa, 2017, p. 20).  



  212 

 

   

 

La experiencia completa de la metáfora del cuerpo homoerótico pesa en el 

foráneo, lo que lo lleva a la catedral: “Una sensación rara. Eso. Caminaste sin rumbo y de 

pronto estabas de nuevo frente a Catedral” (Ulloa, 2017, p.20). Con ello, el cuerpo 

sociedad se muestra contradictorio, capaz de albergar la heteronormatividad a metros de 

la homonormatividad. Finalmente, el foráneo es absorbido por esta homonormatividad, 

cuando sus pares en la plaza le reconocen: “Otra placerita nueva, repite alguien. ¡Pero 

ya somos muchas!” (Ulloa, 2017, p. 21). Este grito es una anáfora que abre y cierra el 

relato, representa la condición jerárquica o estereotipo de placera. Al comenzar el relato 

el foráneo desconoce qué es una placera, pero al final puede comprender su condición. 

Sucede una anagnórisis del término, un reconocimiento del estereotipo. Comprende su 

nivel en el acto homoerótico. 

4.2.6- “Historia de amor 2” 

Este relato se encuentra narrado de manera cronológica, en segunda persona del presente, 

con foco en un disidente sexual “A” que desea a un disidente sexual “B”. Por la constante 

referencia a las acciones de “A”, se produce un efecto de reflexión o conciencia, que 

puede ser confundido como narrador homodiegético cuando en realidad se trata de uno 

heterodiegético. Este relato se desarrolla en un mismo espacio privado que se vuelve más 

privado en la habitación del baño.  

Aunque el título del relato anuncia que la temática de la historia que se presenta 

es de amor, la metáfora del cuerpo homoerótico termina dominando.  Al inicio dos 

hombres sin identidad, nominalizados como “A” y “B” cumplen algunas funciones que 

estereotipan a un matrimonio, como marido y mujer: A se encuentra en el espacio del 

hogar esperando al sujeto B. Sujeto B llega tarde y tomado. Sujeto A reprende y procura 

al sujeto B. Aunque estos estereotipos de marido y mujer desde que son representados 

por dos hombres, los vuelve disidentes, la práctica de la jerarquía en el binomio 



  213 

 

   

 

hombre/mujer es la sedimentación de la homormatividad. Estos estereotipos explican que, 

aunque el hogar sea un espacio privado y quizás hasta disidente, en este mismo se replican 

y ponen en práctica dinámicas e ideologías del espacio público heteronormado.  

Como la historia transcurre en el hogar, el cuerpo sociedad se ve limitado en lo 

privado. La casa cuenta con prosopopeyas como la sala, el comedor, el pasillo, el baño y 

su televisor. Esta última prosopopeya del hogar funciona como un espacio público dentro 

de lo privado, que se abre para olvidar la exclusividad del hogar y los conflictos que lo 

rodean, de una forma en la que el cuerpo individuo goza del espacio público del cuerpo 

sociedad sin someterse activamente a sus reglas: “Ante la impasibilidad de “B”, se deja 

caer en el sillón de nuevo, de espaldas al otro y toma el control de la televisión” (Ulloa, 

2017, p. 23).  

Algunas metonimias como el alcohol, el tono desafiante y la risa determinan el 

cuerpo individuo del sujeto “B” y refuerzan el estereotipo de un marido tradicional 

machista. El sujeto “B” parece dominar el espacio del hogar, a pesar de la inconformidad 

que constantemente expresa el sujeto “A”.: “me emputa que seas así” (Ulloa, 2017, p.22). 

Ese dominio del espacio privado se comprueba en cómo B bebe cerveza y se desprende 

de sus metonimias: “<<Ahora sí, a gusto>> dice estirándose y moviendo los dedos de los 

pies” (Ulloa, 2017, p.23). 

 La metáfora del cuerpo homoerótico comienza a aparecer bajo un indicio de 

fetiche en “A”: “Coloca los pies en el suelo, cubiertos por calcetas deportivas. A piensa 

en que están mojadas, pegadas a la piel por el sudor. Tiene un impulso pero se retrae 

instantáneamente” (Ulloa, 2017, p.23). La molestia de “A” puede derrumbarse con un 

impulso fetichista por “B”, así que este opta por continuar molesto y recluirse en la 

televisión: “A Siente que no tiene nada qué hacer allí a un lado y va de nuevo frente a la 



  214 

 

   

 

televisión. Durante varios minutos no se oye nada más que el sonido de los programas” 

(Ulloa, 2017, p. 23).    

La escena pasa a una tensión más elaborada, gracias a que en el espacio privado 

se genera un espacio más exclusivo: el baño.  El sujeto “B” revela que en ese cuerpo 

sociedad existe un espacio de mayor privacidad, al cual “B” accede de manera efusiva: 

“B entra al baño y lo cierra con fuerza. De inmediato A, volviéndole el mismo coraje, 

corre a alcanzarlo” (Ulloa, 2017, p. 24). En el baño suceden tensiones de poder, justo en 

relación del desarrollo de la metáfora del cuerpo homoerótico. 

Opuesto a la escena inicial del cuento, donde la puerta del hogar era dominada por 

“A”, “B” domina la puerta y acceso a su privacidad: “abre la puerta y allí está B, 

cabizbajo, raspando el suelo con la punta del zapato” (Ulloa, 2017, p.22), en la escena del 

baño la situación es dominada por “B” y ello se entiende desde el comparativo a las 

metonimias: “B” entra en la casa con la cabeza agachada y la punta del pie arrastrándose 

en el suelo; de la misma forma “A”, en la escena del baño, muestra sumisión al rogar y 

tirarse en la puerta del baño: “<<¿Por qué eres así conmigo? Yo siempre he tratado de ver 

cómo podemos...>>, el rechinido de la puerta al abrirse lo interrumpe” (Ulloa, 2017, 24). 

En definitiva, los cuerpos individuo se encuentran atrapados en una dinámica de poder 

representada en la inclusión y la exclusión a partir de la prosopopeya de las puertas.  

La última escena del baño evidencia la jerarquía. Aunque “B” juega el papel del 

macho dominante en el hogar, es arrastrado a los fetichismos de “A”, y el cuerpo 

homoerótico del texto se vincula a la práctica de la lluvia dorada:  

Posiblemente una de las parafilias más conocidas es la urolagnia o «lluvia 

dorada», práctica que consiste en la estimulación sexual que se obtiene al 

miccionar sobre la pareja sexual o recibir dicha micción. (Montoya et al., 2012, 

p.72).  



  215 

 

   

 

Quien disfruta de la micción es “A”, conforme al estereotipo de un urófilo: “A se mueve, 

gira intentando que el chorro moje todo su cuerpo, se retuerce con una mueca de gozo 

que a B. le parece casi grotesca” (Ulloa, 2017, p.25). 

La metáfora del cuerpo homoerótico se logra en uno de los espacios más privados, 

incluso que la cama, más que una práctica homoerótica es una parafilia:  

Las parafilias (del griego para, «paralelo» o «contrario», y philia, «amor», 

«placer») son estímulos o actos considerados como desviaciones respecto a la 

conducta sexual normal (considerando el término «normal» como lo más 

frecuente estadísticamente). Casi todas las personas experimentan de forma 

ocasional conductas parafílicas pasajeras, pero otros individuos precisan única y 

exclusivamente de esas conductas de forma continuada para experimentar 

excitación y llegar al orgasmo. (Montoya et al., 2012, p.72)  

Por ello, la lluvia dorada encuentra sentido individual en “A” y no en “B”. La jerarquía 

de la homonormatividad atraviesa a “B” quien permite a disgusto que “A” satisfaga sus 

placeres: “Lo traga sintiendo un ardor en la garganta. Cuando termina de fluir, lame con 

avidez el glande. B aspira de manera entrecortada, intentando reprimir las lágrimas” 

(Ulloa, 2017, p. 25). “B” se convierte en el estereotipo de un juguete sexual en el hogar, 

un boy toy al cual se le consiente con alcohol y se le perdonan sus errores, siempre y 

cuando cumpla con su parte de dar placer a “A”, en resumidas cuentas, un mayate. 

4.2.7.- “Historia de amor 1” 

La historia de este relato se resume en el inicio y el fin de una relación entre dos disidentes 

sexuales, que frecuentan los bares en la ruta homoerótica de Guadalajara, en la zona roja 

de la ciudad: un hombre maduro llamado Gerald y un joven al que se le atribuye la 

cualidad de ser niño. En gran parte de la historia es Gerald el foco de la narración, a 

excepción del final, donde el niño es el foco. El narrador por otro lado se encuentra 



  216 

 

   

 

conjugado en tercera persona del plural y no es partícipe en el relato, así que se trata de 

un narrador heterodiegético. 

La trama del relato inicia in media res cuando Gerald en discurso directo, pregunta 

por el niño en distintos espacios de interacción homoerótica y de homosociabilidad como 

La fuente de las Ranas y los distintos bares de la zona roja respectivamente: “En el lugar 

de Julio, en Las Ranas, en el Barecito. Hasta más allá de la Calzada, con Gina la Macha.” 

(Ulloa, 2017, p. 26). Después de esta pequeña introducción del nudo del cuento, la historia 

toma una retrospectiva, una analepsis en el relato que la direcciona hacia el momento en 

que Gerald comenzó a asistir a los bares de la ruta homoerótica.  

En ese punto de la historia, el desplazamiento del relato toma el orden natural del 

tiempo, aunque en un margen incierto, pues su extensión tiene como único referente claro 

es el lapso que Gerald y el niño celebran como pareja: “Llegaron a celebrar su medio año 

ahí mismo.” (Ulloa, 2017, p. 27). El tiempo tiene una mínima referencia de medio año 

pero al abarcar más eventos que la relación entre Gerald y el niño se pierde la certeza de 

la temporalidad. Por ello este relato se manejará a partir de cuatro circunstancias que 

enmarcan temporalmente la historia y le dan un orientación narrativa y continuidad 

significativa cronológica: 1.- Gerald en la ruta homoerótica, 2.- Gerald y el niño, 3.- 

Gerald buscando al niño, 4.- la aparición del niño. 

Es importante recalcar que es constante en este relato un mismo tipo de espacio, el privado 

dentro de lo público que representa a los bares que visita Gerald en la ruta homoerótica 

de Guadalajara. A partir de la pasada orientación narrativa el análisis de la metáfora del 

cuerpo homoerótico en este cuento comienza con el cuerpo individuo de Gerald soltero, 

asistiendo a los bares. Gerald es estereotipado como un disidente sexual maduro, con 

ciertas metonimias juveniles como: short cachetero de los ochenta, camiseta corta, vientre 



  217 

 

   

 

abultado, cachucha, calvicie, simpático, charla agradable, culto, cantante en francés y 

despreocupado.  

Gerald se trata del estereotipo de un disidente sexual maduro, que no discrimina 

su atracción homoerótica por una diversidad de cuerpos individuo hombres: “lo mismo 

se iba con jóvenes serios que esperaban callados hasta que alguien les invitaba una 

cerveza, señores que cargaban su mochila con herramienta, o con los chichifos 

malencarados y peligrosos” (Ulloa, 2017, p. 27). La metáfora del cuerpo homoerótico se 

logra en el estado de soltería del cuerpo individuo de Gerald que bajo el estereotipo de un 

disidente sexual maduro generoso logra proximidad con diversos cuerpos individuo de 

hombres, estereotipos de machismo, como los obreros con metonimia de herramientas, o 

los chichifos con metonimias de violencia, en un cuerpo sociedad que se los permite, los 

bares de la zona roja de Guadalajara. 

La vida de Gerald se transforma cuando conoce al niño. El niño es el cuerpo 

individuo de un joven con metonimias como suspicacias, envidias, sonrisas seductoras, 

invitaciones y caricias sin querer. En vez de permitir figurar el cuerpo directamente por 

atributos enfocados en el cuerpo, estas metonimias permiten figurar el cuerpo a partir del 

efecto que su cuerpo produce en otros. Por ello, el cuerpo individuo del niño es un cuerpo 

con jerarquía en el ambiente de los bares. Esta jerarquía también surte efecto en el cuerpo 

individuo de Gerald quien lo procura: “Gerald no le permitía que tomara mucho, le 

explicaba y daba consejos cuando las charlas en el bar iban por rumbos inextricables” 

(Ulloa, 2017, p. 27), La preocupación de Gerald por el niño y la exclusividad del niño por 

Gerald, completa la figuración del estereotipo de una pareja al menos durante medio año. 

La metáfora del cuerpo homoerótico se logra en el cuerpo sociedad de la ruta 

homoerótica de Guadalajara, con dos cuerpos individuo, uno estereotipado como un joven 

muy guapo y el otro como un disidente sexual maduro, que en la exclusividad en que 



  218 

 

   

 

aproximan sus cuerpos complementan el estereotipo como pareja. Pero esta forma de la 

metáfora del cuerpo homoerótico que incluye dinámicas de amor, también conlleva a su 

contraparte, el desamor. Así el relato continúa con la búsqueda de Gerald al niño, justo 

en el in media res al inicio del cuento.   

Como Gerald no encuentra al niño en ninguna parte de la ruta homoerótica, el 

desamor le llega en el espacio privado dentro de lo público que son los bares, mediante 

prosopopeyas como la rocola y la música: “Le dio por poner música ranchera y cantar 

con mucho sentimiento, con una mano extendida sobre el pecho, los ojos cerrados y la 

cabeza echada hacia atrás” (Ulloa, 2017, p.27). El espacio y las prosopopeyas como el 

alcohol y los artefactos culturales sonoros le permiten a Gerald externar su pesar por 

perder la proximidad y exclusividad del niño. Y para superar este desamor el cuerpo 

individuo de Gerald tiene un encuentro homoerótico : “Los contertulios dieron por 

finalizado el duelo cuando se fue con un muchacho alto de rasgos indígenas, a quien se 

le había creado la fama de estar bastante bien armado” (Ulloa, 2017, p. 28).  

La metáfora homoerótica se logra a partir de los cuerpos individuo de dos 

disidentes sexuales que se estereotipan como un desenamorado y un chichifo, compuestos 

de metonimias como cantante con sentimiento, mano extendida en el pecho, ojos 

cerrados, cabeza hacia atrás, sin llorar y tristeza para el desenamorado; y por otro lado, 

alto, rasgos indígenas y bien armado, para el Chichifo, en un espacio sociedad con 

prosopopeyas como el alcohol y canciones como “Las ciudades” (1964 ), de José Alfredo 

Jiménez.  

Después de este encuentro homoerótico se pierde la pista de Gerald y su foco en 

la narración. Este foco se traslada al niño quien aparece al final del relato. El cuerpo 

individuo del niño vuelve con otro tipo de metonimias que no corresponden a su 

estereotipación como objeto de deseo: embarnecido, pedante, sin recuerdos. Su jerarquía 



  219 

 

   

 

se pierde y es cuestionado por Gerald: “A todo arguyó que no se acordaba, que no sabía. 

De cualquier manera ya había quedado marcado” (Ulloa, 2017, p. 28). Con esta negación 

se confirma que la metáfora del cuerpo homoerótico, lograda por el estereotipo de pareja 

entre Gerald y el niño se desvanece con sus propias metonimias, ya que supuestamente, 

a Gerald se le ve distinto en imagen y por lo tanto en jerarquías: “Alguien contó que creyó 

haberlo visto a unas cuadras de allí, entrando a una oficina de Gobierno, muy trajeado y 

muy en su papel” (Ulloa, 2017, p. 28). 

4.2.8.- “Canción de amor 3” 

De las dos compilaciones de Luis Martín Ulloa, este es el relato más breve, escrito en 

apenas dos párrafos de diecisiete líneas entre ambos. La historia es un cuadro descriptivo 

de un hombre en una habitación en penumbras frente a su computadora, lo que hace 

suponer que la historia puede desarrollarse en la noche. Este relato se conforma de un 

sólo espacio: la habitación que contiene un escritorio y este último a su vez, a una 

computadora que reproduce distintas imágenes auditivas y visuales de distintos productos 

culturales. El relato tiene como foco al hombre de la habitación y es narrado en tercera 

persona del presente.  

Existe un fenómeno muy particular en este texto, que permite figurar un recurso 

cinematográfico. En la descripción de la misma escena, el narrador no sólo interactúa 

como descriptor y narrador de una historia, sino que interviene en la continuidad 

significativa entre imágenes que el lector produce, como sucede en el desplazamiento de 

esta imagen: “Su cabeza recortada por el reflejo que emana el cuadro luminoso frente a 

él. La imagen gira hasta enfocar el rostro, pálido a la luz de la pantalla” (Ulloa, 2017, p. 

29), en esta descripción vemos la silueta de la espalda del hombre gracias a un haz de luz 

frente a la misma, que pronto descubriremos, proviene de la pantalla de una computadora.  



  220 

 

   

 

Es interesante cómo en este fenómeno se solicita que la imagen de espaldas se 

traslade hacia el frente, sin corte alguno, exige al lector una continuidad significativa de 

la imagen, como la ilusión referencial de una toma continua cinematográfica, teniendo de 

foco el cuerpo del hombre y de fondo la habitación en penumbras con prosopopeyas como 

la computadora, simbolizada en la luz de la pantalla. Esto sucede gracias a que el narrador 

nominaliza la ilusión referencial de la espalda de un hombre frente a la computadora, 

llamándola “la imagen”, e indicando un actuar para esta imagen “gira”, como un guion 

no de la historia de los personajes, sino del desplazamiento de las imágenes producidas. 

 La misma ilusión referencial de un guion cinematográfico, se repite en el segundo 

párrafo: “Acercamiento a la mano que oprime repetida y alternadamente los botones del 

mouse” (Ulloa, 2017, p.29). Al igual que el ejemplo anterior, a partir de la palabra 

“acercamiento” surge una indicación que no corresponde a la diégesis sino a lo que parece 

la ilusión referencial de un guion de película. Aunque acercamiento se trata de un 

sustantivo y no de una acción, es la nominalización o sustantivación de un verbo:  

Nombre derivado, generalmente de una categoría no nominal, que se caracteriza 

por manifestar algunas de las propiedades sintácticas y semánticas de su base de 

derivación. Esta proporciona el criterio fundamental para clasificar las 

nominalizaciones, que pueden ser deverbales, si proceden de verbos, como 

buceador, celebración, embarcadero, estacionamiento, pilotaje o presidente. 

(RAE, 2025, definición 1)  

La figuración que se logra es el nombre de una clase de acción “acercamiento”, con 

respecto a la descripción de la mano, así esta resulta el foco mientras la diégesis avanza 

y la imagen es afectada por un zoom figurado. 

La ruta hermenéutica inicia con el cuerpo individuo de un hombre con metonimias 

como espaldas, cabeza recortada, rostro pálido, aburrido, cansado y mano, que se 



  221 

 

   

 

encuentra en el espacio privado de una habitación en penumbras. Este espacio privado se 

secciona en la prosopopeya del escritorio que sostiene en su superficie otra dimensión 

espacial: una computadora productora de imágenes culturales: “Mezcla de ruidos: 

gimoteos sexuales, avisos de programas, música, una canción inteligible. Los sonidos se 

separan” (Ulloa, 2017, p.29).  

La ilusión referencial de imágenes auditivas que reproduce la computadora 

posibilita al cuerpo entretenerse y obtener placer sexual. Entre el ruido encuentra el 

cuerpo individuo, las prosopopeyas correctas que le permitan vivir su experiencia 

homoerótica, visualmente un video pornográfico y de forma auditiva la canción de 

desamor “Mi corazón es un gitano” (1971) de Lupita D´Alesio: “La música sube 

paulatinamente. <<Tal vez hallarás un día un amor de verdad>> se escucha en la canción. 

Un último click deja en la pantalla de la computadora un video pornográfico” (Ulloa, 

2017, p. 29). 

 4.2.9.- “La Beba Gómezleál no cree en lágrimas” 

Este cuento es el más extenso de la compilación Personas (in) deseables, dividido en 

cinco capítulos. La historia se resume como una reunión entre amigos maduros disidentes 

sexuales, en una noche de cumpleaños. Esta se desarrolla de manera anacrónica, comienza 

in media res, cuando el personaje de Evaristo espera a Adrián al medio día, después de 

que este se fugase de la fiesta de cumpleaños con su amigo Ernesto. Luego, sucede una 

analepsis que ubica la historia al inicio de la fiesta de cumpleaños. Más adelante se suscita 

otra analepsis al momento en que los amigos disidentes sexuales maduros se conocen 

durante su juventud, grupo conformado por Ernesto, Everardo y otros más que en 

colectivo son referidos como “amigos”, a partir de este punto la historia toma el orden 

natural del tiempo hasta que Adrián aparece y desenlaza el nudo, cruzando el fin con el 

inicio. 



  222 

 

   

 

El tiempo que abarca la historia de este relato es de muchos años, por ello se divide en 

dos bloques de temporalidad:1.- La historia que remite a cuando los amigos se 

conocieron; y 2.- La fiesta de cumpleaños a sus seis décadas, reunión de viejos amigos.  

Por otro lado, el narrador se encuentra en tercera persona y sus conjugaciones en pretérito, 

así que este no es participe del relato. La mayor parte del relato, el foco de la narración 

se encuentra en Everardo, pero una parte, la que corresponde a la explicación de su 

desaparición durante el desenlace, se transfiere el foco a Adrián y Ernesto. En el título 

también se reitera que Everardo es el foco principal del relato, esto desde su apodo “La 

Beba Gómezleál”, una concatenación o anadiplosis progresiva: 

consiste en una repetición semejante a la anadiplosis [...] En ella, la palabra* 

repetida cambia su función sintáctica y también puede arrear variaciones en los 

morfemas* y en los significados*, por ejemplo, cuando intervienen verbos. 

(Beristáin, 2004, p. 103). 

En este caso, la concatenación sucede con relación a las variaciones históricas del apodo 

de Everardo:  

En algún momento Ernesto había vuelto a llamarlo con el antiguo apócope de 

<<Eve>>. De allí, la evolución del nombre fue vertiginosa. Un día en alguna 

reunión, ante su negativa a bailar, alguien dijo <<pues entonces que nomás beba 

la Eva>>. Así llegó La Beba. Después por el puro afán de joder por supuesto, otro 

opinó que el apellido debía ser igual de aristocrático, y determinaron que serían 

los mismos pero como uno solo para que se escuchara más elegante: La Beba 

Gomezleál . [sic] (Ulloa, 2017, p.32)  

Su apodo quiere referir a la manera en que Everardo se comporta, como una señora de 

sociedad, con recato entre el ambiente gay. La visión de un disidente sexual muy 

conservador. 



  223 

 

   

 

La ruta hermenéutica toma la dirección de las dos historias, que se conectan de 

manera cronológica: la formación de una amistad y la fiesta de cumpleaños de una de 

esas amistades. La ruta hermenéutica comienza con el cuerpo individuo de un joven 

Everardo menor de veinte años, estereotipado como un señor por metonimias como: 

anticuado, costumbre, veinteañeros, ropa fuera de moda, corte fuera de moda, sin desvelos 

y habla no femenina. 

Everardo ya desde muy joven se carga de metonimias de hombre maduro 

conservador, alejado de un temperamento juvenil: “siempre había sido al que le costaba 

adoptar las modas en la ropa o en el corte de pelo. El que se negaba a desvelarse más allá 

de las 12 de la noche, aunque al día siguiente no tuviera clase” (Ulloa, 2017, p. 32). Su 

estereotipo conservador, contrasta con el estereotipo de la vida libertina, expresada bajo 

el peyorativo “Puto” que pretende reprimir la sexualidad disidente: “pensó que pudo 

haber sido menos estricto consigo cuando tenía su misma edad [...] a todos los rechazó 

porque él no era un puto” (Ulloa, 2017, p. 33),  

Everardo es un disidente con costumbres muy arraigadas al estereotipo de una 

mujer de la alta sociedad, razón de su apodo. Existe un personaje creado durante el boom 

de la literatura homoerótica, Doña Herlinda, estereotipo de mujer conservadora tapatía, 

proveniente del cuento de Jorge López y Páez, “Doña Herlinda y su hijo”, originalmente 

publicado en el suplemento “Sábado” del diario Unomásuno (1980). Doña Herlinda es la 

fuerza política que une a su familia, compuesta por su hijo Rodolfo, un macho closetero; 

Olga, la esposa de Rodolfo y madre de sus hijos, quien completa su estereotipo de 

hombre; finalmente Ramón, amante de Rodolfo, quien cumple sus deseos sexuales, todo 

a partir de dos prosopopeyas que dividen y unifican: 

Doña Herlinda hizo un departamentito encima del garage. Tiene dos puertas, una 

por supuesto a la calle y otra hacia la casa. En cualquier situación siempre hay una 



  224 

 

   

 

salida, y debo registrarlo. Olga no es entrometida y hasta la fecha esa situación no 

se ha presentado. Ha habido ocasiones, muy especiales, como un aniversario o 

alguna situación aflictiva para mí, en que Rodolfo se ha quedado hasta la 

madrugada. (López, 1993, p. 207) 

Doña Herlinda en su estereotipo de poder y conservadurismo, asemeja a la iglesia, que 

une al padre, la madre y el hijo, aunque en esta trinidad se agrega al disidente sexual y 

son necesarios espacios privados dentro de lo privado, para ocultarse de una 

heteronormatividad que no cesa hasta en los espacios más íntimos. 

  El cuerpo individuo de Rodolfo junto con el cuerpo individuo de Ramón pueden 

entablar sus encuentros homoeróticos, en el espacio del departamento, por medio de dos 

prosopopeyas como las dos salidas, previniendo un escape. La metáfora del cuerpo 

homoerótico en este texto se logra a partir de un espacio privado dentro de lo privado, 

para poder subsistir en la heteronormatividad.  

Quizá el personaje de Everardo no se desprenda directamente de Doña Herlinda, 

sino de la constante que Luis Martín y Jorge López figuran sobre las disidencias sexuales 

en el espacio heteronormado de Guadalajara, un conservadurismo que los lleva a una 

doble vida y al rechazo de la vida de ambiente:  

Después de haberse acostumbrado por fin a salir cada fin de semana a los 

numerosos bares que existían ahora, un día de repente se vieron en medio de una 

pista rodeado de jovencitos a los que sobrepasaban con muchos años. Aguantaron 

dos cervezas y de pronto Ernesto sentenció <<vámonos de este lugar de jotitas 

brinconas>>. (Ulloa, 2017, p.34)  

El estereotipo de jotitas brinconas corresponde a los cuerpos individuo de jóvenes 

disidentes sexogenéricos que bailan en los antros.  



  225 

 

   

 

El personaje de Everardo no sólo rechaza a los antros, sino cualquier libertinaje 

homoerótico.  Un lugar sobresaliente donde se comprueba esto, es el espacio privado de 

un cibercafé: “El lugar era casi un mito, un abanico de maravillosas posibilidades donde, 

se rumoraba, podías encontrar lo que desearás” (Ulloa, 2017, p. 34). La prosopopeya 

fundamental en ese sitio son los pasillos oscuros que dominan a Eve y lo mantienen 

alejado: “Eve estaba distraído, un tanto nervioso, mirando constantemente el pasillo 

oscuro por el cual Ernesto se había perdido” (Ulloa, 2015, p. 35). 

Para no verse dominado por el morbo y el miedo el cuerpo individuo de Everardo 

decide permanecer en otra de las prosopopeyas del sitio, una barra donde bebe cerveza. 

La metáfora del cuerpo homoerótico no se logra en este sitio por falta de compatibilidad 

entre el cuerpo individuo de Everardo con otros cuerpos individuo disidente sexuales, a 

pesar de que el espacio inmerso en el cuerpo sociedad se presta para ello. Es en este 

momento del relato cuando Everardo conoce a Adrián en la barra, quien lo invita a cenar: 

“<<vas a esperar a tu amigo o quieres ir a cenar algo >>, le dijo por fin. (Ulloa, 2017, 

p.36). La metáfora del cuerpo homoerótico se logra no por intenciones del cuerpo 

individuo de Everardo sino por intenciones del cuerpo individuo de Adrián, quien corteja 

e invita a Everardo a cenar, proponiéndole abandonar el cibercafé y sus prosopopeyas por 

otras fuera del ambiente gay. 

Vuelto en el orden cronológico de la narración, durante la fiesta de cumpleaños el 

desamor es el tema principal, cuando el cumpleañero recibe la metonimia de las flores: 

“Todo iba bien, hasta que entregaron un enorme arreglo floral. Ernesto ni siquiera quiso 

ver la tarjeta, sabía perfectamente quién lo remitía: el hombre que vivió a medias en esa 

misma casa” (Ulloa, 2017, p.31). Esto motiva a que el cuerpo individuo de Ernesto huya 

de su propia casa. El estereotipo de hombre casado con amante disidente sexogenérico, 

es otro tema que comparte este texto con “Doña Herlinda y su hijo”, quizá otra 



  226 

 

   

 

intertextualidad u otra coincidencia entre ambos textos, sobre la visión cultural de las 

disidencias sexogenéricas de Guadalajara. 

Al retomar la orientación narrativa, surge un último espacio donde las disidencias 

sexuales pudieron haber concretado la metáfora del cuerpo homoerótico, pero queda en 

duda, puesto que la historia que se narra es la de una borrachera involuntaria entre Adrián 

y Ernesto, que bien puede ocultar una infidelidad: “Comenzaron a discutir sobre temas 

como la existencia del Amor, por ejemplo. Terminaron la botella y otra medio llena. Así 

llegó la luz del día” (Ulloa, 2017, p. 37). Se encuentran en el espacio privado en lo público 

de la Granja de Ernesto, la queja de las horas extraviado deja suponer que Everardo piensa 

la probabilidad de una infidelidad, que da pie a de una metáfora del cuerpo homoerótico, 

a partir de dos cuerpos individuo en el espacio privado de la granja con prosopopeyas 

como el alcohol: “Everardo, de pie, le observa comer. Un amasijo de sentimientos en el 

pecho engarruñado. <<Cuánto tiempo te busqué>>, dice en voz baja sin dejar de verlo 

<<diez horas, doce horas>> responde Adrián” (Ulloa, 2017, p. 39).    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  227 

 

   

 

5.- Conclusiones 

Las constantes de la estructura narrativa en la cuentística de Luis Martín Ulloa pueden 

distinguirse desde la ilusión referencial y la voz productora de la ilusión referencial. En 

tanto a la ilusión referencial, todos los cuentos mantienen una dinámica homoerótica en 

dos tipos de espacio: el espacio público y el espacio privado. Así muchos relatos en el 

espacio público hacen referencia a los LUPIS del centro de la ciudad de Guadalajara, que 

conforma a la zona de prostitución y la ruta de ligue homoerótico de finales del siglo XX:  

la Plaza de Armas en “Hombre y niño sentados en una silla”; el parque del Exconvento 

del Carmen en “Acercamientos”; la Av. Juárez en “Amor perdido (Tragicomedia en dos 

actos)”; la Fuente de las Ranas en “Plaza”; y del único cuento de este tipo proveniente de 

Personas (in)deseables, los bares de la calzada en “Historia de amor”. Lo que evidencia 

un claro contraste en el desarrollo de esta temática entre ambas compilaciones. 

Fuera de los LUPIS que refieren a la zona centro de Guadalajara, en Damas y 

caballeros los disidentes sexuales logran actividad homoerótica en una cotidianidad que 

puede estar ubicada en cualquier parte de la ciudad, como el salón de clases en “Los 

sueños de José”, o los vestidores de un coliseo de lucha libre en “El Brujo Blanco”, o una 

zapatería como en “Cumpleaños”. En Personas (in)deseables, también se hace referencia 

a múltiples zonas públicas fuera de la zona del centro de Guadalajara, en las que puede 

constarse un cambio en la forma de vida y por ende en las interacciones homoeróticas, 

como es el caso de los baños de un centro comercial en “Barato”, o los mismos pasillos 

del centro comercial en “Canción de amor”, o bien en los baños de una tienda comercial 

en “Plaza”, o los baños de una oficina en “Historia de amor 3”. La selección de estos 

espacios, muestra mayor apego a las transformaciones políticas y culturales sucedidas en 

Guadalajara a finales del siglo XX: 



  228 

 

   

 

En los noventa aparece un modelo más americano, creado por las cadenas de 

supermercados, los denominados Megamercados, es decir, tiendas 

departamentales que abarcan todo tipo de productos, que van desde frutas y 

verduras hasta artículos de línea blanca y electrónica o de ferretería, que además 

instalan pequeños locales en su interior que son rentados para otros comercios o 

servicios (tintorería, banco, comidas rápidas, entre otros). También cambia el 

sentido original de los centros comerciales, al ser considerados sobre todo centros 

de esparcimiento y diversión, por lo que el principal atractivo puede llegar a ser 

una instalación de salas cinematográficas, y un área de comida rápida y 

restaurantes de lujo (como Plaza Pabellón y Centro Magno), donde la actividad 

comercial solo es un atractivo más y no el fin más importante de su instalación. 

(Huerta, 2005, p.9).  

Lo que implica una infraestructura adaptada al dominio del mercado neoliberal 

estadounidense y concretado con el Tratado de Libre Comercio entre 1994 y 2000 

(Arellanes, 2014). Aunque dicha apertura comercial fue en principio potenciada por 

Estados Unidos, pronto se abriría a la noción del mercado global: 

En las últimas tres décadas México cambió de piel y se transformó en un país muy 

distinto al del siglo XX: transitó de una economía cerrada a otra abierta, de un 

sistema político de partido hegemónico altamente centralizado a un régimen plural 

con gobiernos divididos y yuxtapuestos. 

Gracias a la política cultural de este contexto globalizado en el año 2000 puede resurgir 

en la heteronormatividad de Guadalajara, la Marcha de la Diversidad, después de casi dos 

décadas. 

Distinto al espacio público, el espacio privado en ambas compilaciones resalta por 

su cualidad de constricción, la necesidad de múltiples grados de privacidad, hasta lograr 



  229 

 

   

 

el hermetismo indispensable para que el acto homoerótico suceda. Tal como en “Ni un 

roce”, que tanto el automóvil en carretera y la casa a las afueras de la ciudad, no son 

espacios lo suficiente privados para que Alan y Fernando externen con libertad su 

atracción, a pesar de encontrarse en un ambiente de homosociabilidad. Al final se revela 

un posible encuentro cuando el espacio privado se estrecha en su habitación y sin ser 

suficiente, se estrecha aún más cuando se recuesta desnudo en su cama, de igual forma 

posiblemente en los sueños se estrecha más el espacio privado, a partir de la frase: “Y tal 

vez dormitó un poco antes de oír, lejanos, unos toquidos en la puerta” (1998, Ulloa, p. 

32). 

En “Los sueños de José” es claro el proceso de estrechamiento del espacio privado 

cuando el narrador pasa del salón de clases a sus recuerdos y de los recuerdos a 

experimentar su sueño, así es posible que José libere sus fantasías homoeróticas. La 

manera en que los espacios privados se estrechan indica la presión de la 

heteronormatividad, la constante premura de ser descubiertos, como se puede observar en 

“Poco amor”, cuando Alfonso y su amante son encontrados desnudos y hechos nudo en 

su recámara. Aún cuando a la puerta se le ha puesto llave son interrumpidos.   

También En “El Brujo Blanco” se observa este fenómeno, pues a pesar de que el 

espacio del Coliseo se estrecha en el de los vestidores, este mismo se estrecha en el de la 

plancha o camilla donde yace herido el Brujo Blanco, el espacio quizá se estreche más a 

un nivel de intimidad onírica, puesto que ese fragmento de la historia, donde puede 

atreverse el sobrino a lamer los pies del Brujo Blanco, se presenta a partir de un posible 

sueño del sobrino: “Durante mucho tiempo tuvo un sueño muy extraño” (Ulloa, 1998, p. 

50). Con esta línea se reitera la posible ilusión referencial del espacio del sueño, como 

espacio ideal para la intimidad homoerótica: “No. Despierta. Tal vez ni siquiera esté 

dormido” (Ulloa, 1998, p.51). 



  230 

 

   

 

Debido a que el relato adopta la tercera persona, la frase anterior podría referir a 

cualquiera de los dos personajes involucrados en el contacto homoerótico, así que ambas 

historias del tío y el sobrino durmiendo, presentan condiciones probables para ser 

coherentes a la misma estructura del relato. Es interesante esta iteración, debido a la 

ilusión referencial de dos espacios posibles en el mismo fragmento de la historia. Lo que 

a final de cuentas sí es evidente es la pena con la que el sobrino se aproxima al Brujo 

Blanco, incluso en sus probables fantasías, debido, no sólo a un miedo por cruzar el tabú 

de la homosexualidad, sino al del incesto. Debe recordarse el valor tan controvertido del 

incesto, que se vivió durante la época de la Colonia en Guadalajara, un tabú que podía ser 

cruzado bajo el contradictorio pretexto de conservar “las buenas costumbres”, pero sólo 

posible bajo el respaldo material del dinero. Esta relación del incesto y el homoerotismo, 

pone en primer plano cuestionamientos sobre el desarrollo de la sexualidad inicial, en el 

entorno del hogar y la familia. 

El hogar como espacio privado durante los actos homoeróticos es común en los 

relatos. Del mismo se puede diferenciar el hogar familiar heteronormado al hogar 

disidente. El primero de estos deja ver que el hogar heteronormado, a pesar de su carácter 

restrictivo, es incluso un espacio posible para experimentar homoerotismo: en “Hombre 

y niño sentados en una silla” el personaje de David recuerda fragmentos homoeróticos, 

donde la violencia forma parte del discurso sexual, ya que este es abusado por el primo 

de su papá al interior de su habitación. En “Los sueños de José” una aproximación de 

cuerpos se suscita al interior de la habitación de Homero. José y Homero duermen juntos 

bajo un código de amistad y falta de supervisión familiar, aunque el coito no se suscita, 

la proximidad entre cuerpos es suficiente para desencadenar un discurso homoerótico 

proveniente del enfoque de José. En el “Brujo Blanco” bajo la intimidad del hogar, 

mientras miran televisión en familia, la proximidad homoerótica comienza con las 



  231 

 

   

 

caricias del tío a su cabello y le dan continuidad desde el voyeur, al establecer una 

conexión homoerótica con la semidesnudez de los pies del Brujo Blanco. Así el discurso 

homoerótico depende de la perspectiva del disidente y cómo este experimenta su 

sexualidad. 

Contrario al hogar familiar heteronormado, el hogar disidente sirve como espacio 

de encuentros sexuales en algunos cuentos. En “Acercamientos” por ejemplo, la vieja 

disidente lleva al joven foráneo a su hogar bajo el engaño de un mandado. Aunque no 

podemos ver el acto homoerótico, este puede deducirse al final, a partir de los elementos 

del anís como bebida seductora y el dinero en su bolsillo como pago. En “Cumpleaños” 

la casa del viejo zapatero Marcial, le permite al joven Aníbal ofrecerse como regalo, 

desnudo y envuelto en cinta.  Distinto a “Acercamientos” en este relato el homoerotismo 

se hace evidente desde la descripción directa y carnal al falo: “retiro el listón y aparece 

su pene tibio con olor a baño reciente” (Ulloa, 1998, p.96). Justo cuando el contacto 

sexual se logra, la historia finaliza.  

Existe una graduación homoerótica en tanto al manejo del espacio privado del 

hogar disidente en Personas (in)deseables. En los cuentos de esta compilación, las 

dinámicas homoeróticas se enriquecen de elementos culturales. En “Canción de amor 2” 

por ejemplo, sucede un encuentro entre dos desconocidos, aquí referidos como Narrador 

y Hombre de las sandalias. Al interior del hogar del Hombre de las sandalias, el ambiente 

fresco es matizado a partir de la canción “This Strange effect” de Hooverphonic (1998) 

bajo la descripción del narrador: “Una canción que conocía muy bien porque le gustaba 

a mi papá” (Ulloa, 1998, p. 17). A este referente cultural se suma el consumo de una 

esfera de menta, que le otorga un aliento helado. De igual forma la previa descripción de 

un hogar común: “comedor, sillones, un mueble para los platos, otro para la televisión” 

(Ullóa, 2017, p. 17), sirve para complementar el acto homoerótico: “Él se dejó caer en un 



  232 

 

   

 

sillón. Se deshizo de las sandalias y subió los pies a la mesita de centro” (Ulloa, 1998, p. 

17). De tal forma que varios elementos culturales, permiten dimensionar el placer que el 

disidente experimenta en el fetichismo: “Un exquisito aroma a sudor y cuero llegó a mi 

nariz. Y me arrodillé” (Ulloa, 1998, p. 17).  

En “Canción de amor 2” ante los conflictos de relación de dos personajes A y B,  

surge el acto homoerótico en el espacio privado del hogar disidente, en concreto en el 

baño. Las dinámicas van dejando un índice de dominio sexual que se vuelve evidente en 

la última parte del texto, cuando A exige ser bañado con los orines de B.  En principio B, 

conociendo los impulsos fetichistas de A, se quita las botas y permanece en calcetas: “A. 

Piensa que están mojadas, pegadas a la piel por el sudor. Tiene un impulso pero se retrae 

instantáneamente” (Ulloa, 2017, p.23), como el anzuelo de los calcetines no funciona, B 

se descalza y presume sus dedos. Ante esto, como respuesta, A le facilita la cerveza a B. 

Para que después de un rato de beber, B acuda al baño y A lo persiga. Esta tensión sexual 

la dominia B, y es empleada para manipular a A, para que este lo disculpe: “A lo abraza 

por detrás. <<¿Por qué me haces siempre lo mismo?>> le dice mientras baja una mano 

hacia su pene” (Ulloa, 2017, p. 24).  

Resalta la masturbación mediante el cuento “Canción de amor” como dinámica 

homoerótica en el hogar disidente.  Aunque el personaje referido como “hombre” se 

sujeta al espacio de una habitación en penumbras, a partir del espacio de su computadora, 

el espacio privado se estrecha, donde la pornografía es un medio para experimentar tras 

el voyeur su propia sexualidad. Paradójicamente este espacio privado del hogar disidente, 

se vuelve público al comprender que la web se trata de un fenómeno de interacción global. 

A manera que la descripción de: una habitación en penumbras, el cuadro luminoso de la 

pantalla y sonidos como gemidos y mecanismos del mouse, determinan la experiencia 

homoerótica de la masturbación. Una experiencia que se mezcla con la letra de la canción 



  233 

 

   

 

“Mi corazón es un gitano” (1971) de Lupita D´alessio: “<<Tal vez hallarás un día un 

amor de verdad>>” (Ulloa. 2017, p. 29).  

Aunque el enfoque de este análisis no es la homosociablidad, ya se distingue una 

separación o elisión del homoerotismo ante las dinámicas de homosociabilidad, como al 

interior de algunos hogares disidentes. En “Ni un roce”, los disidentes se congregan en la 

casa de campo de uno de sus compañeros, un hogar disidente que como se recuerda, la 

tensión sexual no se resuelve, en cambio las dinámicas de homosociabilidad aparecen, 

una fiesta de coctel, un brindis y una rifa de cuartos. En “Amor perdido” el hogar disidente 

sirve como escenario de una pelea por infidelidad, así una discusión entre Jorge y Pascual 

concluye con un acto de violencia, una cuchara proyectada a la cien de Pascual. En “Poco 

amor” un grupo de disidentes se reúne en una casa compartida, para convivir como cada 

fin de semana, bajo el motivo de la muerte de uno de sus compañeros.  

Al respecto de la homosociabilidad en el hogar disidente, Personas (in) deseables 

posee dos ejemplos en los cuentos “La Beba Gómezleál no cree en lágrimas” e “Historia 

de amor 3”. En el primero de estos cuentos, en el hogar disidente sucede una fiesta de un 

grupo de amigos, que desenlaza en una probable infidelidad, no en el hogar disidente sino 

en una granja a las afueras. Mientras que en el segundo la relación erótica y extramarital 

entre el personaje aquí denominado como Esposa y Compañero de trabajo en unas 

oficinas, se destruye cuando este último se va a vivir al hogar de la Esposa. De alguna 

manera, esta clase de espacio nos muestra que la homosociabilidad en el hogar disidente 

anula el homoerotismo. 

En tanto a la voz narrativa, pueden observarse todas sus generalidades en este y 

todos los demás cuentos analizados en cada una de las “Tablas de frecuencias de recursos 

en la voz narrativa” anexadas al final de esta investigación. Se comprueba que cada uno 

de los relatos, producen un discurso confesionario enfocado en la perspectiva de un 



  234 

 

   

 

disidente sexual. Esto en principio, porque entre ambas compilaciones existen cinco 

cuentos narrados desde la voz de un personaje disidente sexual, es decir, desde su 

perspectiva, que al ser conjugada en primera persona, no sólo se experimenta la sucesión 

de eventos que le dan forma a la historia, esta historia a su vez es delimitada por la 

perspectiva del personaje, mediante sus pensamientos y emociones en el transcurrir de la 

historia. Nos enteramos por ello de los deseos de Fernando hacia Alan al interior del 

automóvil en “Ni un roce”, o a la obsesión y celos por un hombre desconocido, en un 

LUPIS de un centro comercial en “Barato”. Cada uno de estos cinco relatos nos internan 

en la experiencia homoerótica particular de cada disidente.  

Este carácter confesionario tiene un sentido histórico, que se comprueba incluso 

desde épocas coloniales, donde los testimonios de disidentes sexuales y los señalamientos 

del Santo Oficio de la Inquisición permitieron figurar la experiencia homoerótica a partir 

del pecado, el sufrimiento, lo bestial y la muerte. Así en la literatura del siglo XX este 

carácter quimérico y confesionario,  se observa en novelas homoeróticas escritas previo 

al boom de la narrativa gay a principios de la segunda mitad del siglo XX, como sucede 

con El diario de José Toledo, donde Barbachano adopta el formato del diario de un 

disidente sexual, mismo que supuestamente fue encontrado en un camión de segunda 

clase de la Ciudad de México, recurso que dota de verosimilitud a la historia en la novela, 

en atención a una perspectiva narrativa disidente sexual. Ya a finales del siglo XX en el 

boom de la narrativa gay, este recurso se reitera, desde la transcripción de unas supuestas 

cintas en las que Zapata grabó la entrevista realizada a Osiris Pérez, disidente sexual de 

la Ciudad de México que inspiraría al personaje de Adonis García para su novela El 

vampiro de la colonia Roma. 

Aún en los demás relatos de las compilaciones se afirma este carácter 

confesionario en el discurso narrativo. Aunque cinco relatos de Damas y caballeros y dos 



  235 

 

   

 

de Personas (in)deseables son narrados en segunda persona el empleo del narrador 

omnisciente permite conocer no sólo las acciones con las que interactúa el personaje 

disidente, también sus impresiones psíquicas y mentales, algo que forma parte de  la 

ilusión de una voz reflexiva, con la que el lector puede experimentar el enfoque del 

disidente sexual, muy evidente en relatos como “Hombre y niño sentados en una silla”, y 

“Acercamientos”, donde además, los relatos emplean el tiempo presente, lo que suma a 

la ilusión de una voz reflexiva, la noción de una realidad, no reconstruida tras la lectura, 

sino que se construye en el instante de la lectura, que puede considerarse una voz reflexiva 

“autoconfesionaria” concordante con las nociones tradicionales del diario: “el diario no 

ocupa estamentos privilegiados en la historia literaria como la novela, el cuento o la 

poesía; su importancia y excepcionalidad están más asociadas al vínculo que ejerce este 

tipo de escritura sobre quien lo escribe y quien lo atesora como un espacio que resguarda 

su mundo personal” (González, 2017, párr. 5).  

Por otra parte, el uso de la tercera persona es poco recurrente en Damas y 

caballeros, tan sólo empleada en “Cumpleaños” y muy empleada en Personas 

(in)deseables, en cuatro de sus relatos, algo que es inversamente proporcional a la 

segunda persona, ya que esta es muy empleada en Damas y caballeros y poco empleada 

en Personas (in)deseables. En todos estos relatos donde la narración se conjuga en tercera 

persona, también es imprescindible el recurso del narrador omnisciente, lo que reitera el 

carácter confesionario de toda la cuentística de Luis Martín Ulloa, que no es más que un 

carácter implícito en la narrativa homoerótica mexicana, por sus cualidades contestatarias 

ante la política dominante de los cuerpos.  

Al analizar la voz narrativa de cada cuento en Damas y caballeros también puede 

comprobarse que existen múltiples recursos empleados de manera alternativa o aleatoria 

al de una estructura narrativa principal, como las que han sido descritas con anterioridad. 



  236 

 

   

 

Algo que diversifica al relato, logrando peculiaridades lúdicas como se especifica en el 

análisis del cuento “Hombre y niño sentados en una silla”. En este cuento la tercera 

persona se pierde o confunde como una segunda persona al momento en que David refiere 

al hombre de la plaza con el pronombre “usted”, para después nominalizarlo como 

“Usted” y que tras una primera lectura, se figura el acto homoerótico entrelazado por dos 

focos narrativos, confundidos con la segunda persona, debido a una ambigüedad 

lingüística, que semeja al mecanismo de una metáfora de perspectivas narrativas, a la que 

el lector debe atender con detalle para comprenderla. Pero existen múltiples referentes 

que tras una segunda lectura revelan la ambigüedad, desde los tipos de acciones que 

realizan como la pasividad y la actividad penetrativa, o con el recuerdo de David y el mal 

augurio de Juan. Este efecto de la metáfora de foco narrativo es un recurso sólo posible 

en la literatura, entre tantos discursos artísticos, debido a su naturaleza inherente al código 

lingüístico, materia fundamental de la literatura. 

Otro de los recursos narrativos empleados de manera alternativa o aleatoria a una 

estructura narrativa principal en Damas y caballeros se comprueba en muchos de los 

cuentos, como en “Los sueños de José” donde el relato alterna entre tiempos y personas 

para crear la ilusión referencial de un ambiente de privacidad del cual sus límites se 

constriñen y se expanden, dependiendo de si el relato cambia entre las acciones de José 

en el cuento y sus recuerdos, así como sus sueños y fantasías. En principio, el relato se 

estructura con un narrador omnisciente en segunda persona enfocado en el presente de 

José al interior de un salón de clases. Después la estructura alterna a una primera persona 

que se vuelve evidente en el cambio de la tipografía en cursiva, cuando el enfoque se 

cierra a la intimidad de los sueños de José. Más adelante, el relato adopta la retrospectiva 

para estrechar el espacio de intimidad hacia las reflexiones al despertar de los sueños, 

reconocible en el cambio de la tipografía, de vuelta a su diseño estándar.  



  237 

 

   

 

Esta alternancia de tiempos y personas que logra un cambio significativo en el 

grado de intimidad, nos acerca a la experiencia homoerótica, así en “El Brujo Blanco” el 

personaje del sobrino es referido a partir de la segunda persona en pretérito, pero al 

intervenir en el recuerdo de su sueño, el relato estrecha el espacio de la intimidad, 

mediante un narrador en tercera persona también en pretérito, para finalmente cerrar aún 

más el espacio de intimidad, al emplear un narrador en segunda persona del presente, 

cuando los sueños de José se suscitan, donde se producen las fantasías sexuales de José, 

tal como en las dinámicas de los LUPIS, donde el espacio físico se transforma. 

Muy distinto a Damas y caballeros, en la compilación Personas (in)deseables, tan 

sólo dos relatos cuentan con recursos alternativos en la voz narrativa, tal es el caso del 

cuento “La Beba Gómezleál no cree en lágrimas” y “Plaza”.  En “Plaza” la estructura de 

la voz narrativa se produce en segunda persona del pretérito, para narrar la historia de un 

foráneo que por error experimenta por vez primera la prostitución, pero al inicio y al final 

del relato se emplea un narrador en tercera persona del presente para recrear la ilusión 

referencial de un conocido LUPIS del centro de la ciudad de Guadalajara, la Fuente de 

las Ranas.    

Por otra parte al comparar la orientación narrativa de las dos compilaciones, se 

muestran múltiples configuraciones desde: relatos simples como “Canción de amor 1”, 

donde la secuencia de acciones toma un orden cronológico en una misma escena, por lo 

tanto, un mismo espacio, un autobús donde dos músicos urbanos hacen dueto y a 

escondidas coquetean; a relatos complejos como “La Beba Gómezleál no cree en 

lágrimas” que comienza in media res y por medio de la analepsis, cinco capítulos del 

cuento entrelazan el antes, durante y después de la historia, así que distintas acciones en 

distintos espacios son referidos en múltiples momentos en el orden convencional de la 

lectura, algo que puede compararse y corroborarse visualmente en el esquema de la 



  238 

 

   

 

matrushka del relato, en las tablas de análisis de cada cuento en los anexos, al final de 

esta investigación.  

Por otro lado, gracias a la metáfora del cuerpo homoerótico se han podido 

establecer estereotipos de cuerpos disidentes en la cuentística de Luis Martín Ulloa, con 

jerarquías en el espacio, que demuestran la tensión política de los cuerpos disidentes, ante 

la heteronormatividad. Se reconocen algunas convergencias significativas de los 

estereotipos, en función del hogar como: “Esposa” y “Padres de familia”. O de coito 

penetrativo como: “activo” o “pasivo”. Algunos otros en función filial como “padre” y 

“tío”. O de tradición clásica y literaria como: “efebo”, “Eco”, “Narciso”, “bacante”, Baco, 

“San Sebastián”, “Lolita” y “Dorian Grey”. Algunos más de tradición machista popular 

mexicana como: “puto”, “joto!” y “loca”.  Otros en relación de naturalizar el servilismo 

y la prostitución en las disidencias, a manera de réplica al sistema heteronormativo: 

“chichifo”, “mayate”, “esclavo”, “placera”, “toy boy”, “sugar daddy”, “sugar babe”, 

“cliente” y “siervo”. Otros más con relación al orgullo identitario: “gay”, “closetera”, y 

“bicurioso”. Pero los más sobresalientes son los que refieren a fetiches y parafilias como: 

“toy boy”, “footfetich”, “voyeurista”, “masoquista” y “exhibicionista”. 

Pero vistos los estereotipos en contraste con la semiósfera de lo heteronormado y 

lo no heteronormado, revelan otro orden de jerarquías, en función de la ruta semiótica del 

discurso homoerótico y que pueden entenderse en cuatro niveles. En principio, se agrupan 

los estereotipos que naturalizan una cultura coherente a la heteronormatividad, como: 

“Esposa” y “Padres de familia”, “padre”, “tío”, “esclavo”, “cliente” y “siervo”. Después 

pueden reconocerse los estereotipos cuirificantes, que desnaturalizan a lo no 

heteronormado, incluyendo aquellos que se desprenden de una tradición cultural artística, 

tales como: “puto”, “joto!” y “loca”, “gay”, “efebo”, “Eco”, “Narciso”, “bacante”, Baco, 

“San Sebastián”, “Lolita” y “Dorian Grey”. Luego, se distinguen los estereotipos 



  239 

 

   

 

reconocidos en la vida de ambiente, que replican las jerarquías heteronormativas del 

dominio del cuerpo de la mujer, en las prácticas homoeróticas y de homosociabilidad, 

como: “chichifo”, “mayate”, “gay”, “toy boy”, “placera”, “closetera”, “sugar daddy”, 

“sugar babe” y “bicurioso”. Finalmente pueden distinguirse los estereotipos de prácticas 

sexuales, que amplían las nociones de la diversidad sexual, pero por su rechazo 

heteronormado, encuentran eco en la tradición homoerótica: “footfetich”, “voyeurista”, 

“masoquista” y “exhibicionista”. 

Esta variedad de estereotipos demuestra una complejidad cultural con la que el 

lector se enfrenta ante el discurso homoerótico, compuesto de distintos marcadores, ya 

sea de tradición popular o de tradición clásica literaria, donde hasta el boom de la narrativa 

gay tiene cabida, como lo demuestra este intertexto al Vampiro de la colonia Roma: “—

Si te pusieras a contar su vida, y según lo poco que sé, dejarías corto a Zapata” (Ulloa, 

1998, p. 79). Además de complejidad de estereotipos, como se ha mencionado, el discurso 

presenta diversos mecanismos o juegos lingüísticos, que influyen en la percepción de la 

ilusión referencial de los relatos. Lo anterior se suma a la afirmación de que esta obra 

abarca una diversidad de voces narrativas que influyen en el discurso homoerótico. Así 

se distingue el papel de la familia como opositor al homoerotismo y por esta aguda 

oposición, los actos homoeróticos más abruptos suceden en el hogar. 

En alguna medida el contraste entre las dos compilaciones muestra que en 

Personas (in)deseables, los estereotipos recorren esta cuarta fase del discurso narrativo, 

abierto a la diversidad sexual. Nótese que de manera opuesta, en Damas y caballeros se 

presentan mayores estereotipos que se desprenden de la heteronormatividad. De forma 

que el hogar hetonormado influye en el discurso homoerótico de Damas y caballeros en 

mayor medida que Personas (in)deseables. En este punto, un probable intertexto a “Doña 

Herlinda y su hijo” refuerza esta dinámica asfixiante del hogar heteronormado en el 



  240 

 

   

 

discurso homoerótico. En “Poco amor” las funciones de los personajes figuran a las de 

dos personajes del cuento “Doña Herlinda y su hijo”, aunque mediante una versión 

reivindicada: 

Ella lo trataba muy bien. Cómo no, si las visitas a lo largo de seis años no fueron de 

un sólo hijo, sino de dos, decía. A pesar de ser madre soltera y del miedo a quedarse 

sola y demás reclamos, había terminado por aceptar de muy buena manera la 

condición de su hijo” (Ulloa, 1998, p. 77).  

Algunos elementos del relato, permiten figurar este fragmento como intertexto de “Doña 

herlinda y su hijo”. En ambos cuentos, Alfonso es el joven amante de otro hombre, cuya 

madre protege su relación. Así en ambos cuentos la madre consecuenta la relación 

disidente del hijo. La diferencia radica en que Doña Herlinda, acoge a Alfonso bajo el 

referente de amigo de la familia. Esta lo convence para mudarse a la casa familiar, a 

sabiendas de que se trata del amante de su hijo. Estratégicamente Doña Herlinda, produce 

una estructura familiar en donde Alfonso es negado socialmente pero logrado de manera 

oculta en el hogar, como capricho del hijo, a quien pendencia a casarse. Una fórmula de 

familia disidente que le permite a Doña Herlinda conservar la jerarquía social en la 

heteronormatividad. A manera que el hogar como espacio heteronormado es figurado 

como un espacio opresor de las disidencias.  

Si el hogar heteronormado es opresor, el hogar disidente demuestra una gran 

estabilidad en las prácticas homoeróticas furtivas algo visto en mayor medida en Personas 

(in)deseables. En cambio la homosociabilidad se deja ver en gran medida en los hogares 

disidentes de los cuentos de Damas y caballeros. A la par de la homosociabilidad surge 

una temática constante que valdría la pena abordar desde otra investigación, el amor. Este 

tema se repite entre los distintos cuentos de sus dos compilaciones. En Damas y 



  241 

 

   

 

caballeros más que el amor, el desamor es recurrente. Mientras que en Personas 

(in)deseables el amor se confunde entre prácticas homoeróticas.   

Al finalizar de esta investigación, se hace constancia de dos obras de narrativa 

homoerótica publicadas en Guadalajara, con cercanía a la obra de Luis Martín Ulloa, que 

se prestan para ahondar en el fenómeno de la narrativa homoerótica de la ciudad de 

Guadalajara: el cuento “Los caracoles son hermafroditas” (1991) de Gustavo Lupercio, 

publicado en la compilación, Con tinta sangre del corazón y Los ángeles también 

escriben cartas de Alexander Kiev (1998). En el cuento de Gustavo Lupercio, bajo la 

modalidad de autoligue, dos disidentes mantienen relaciones sexuales al interior del 

automóvil, estacionados cerca del centro de Guadalajara. Mientras que en la novela de 

Kiev, se legitima la homosexualidad desde una fábula de conspiración bíblica, a partir del 

recurso de 27 supuestos versículos perdidos, que le otorgan validez a los disidentes 

sexuales en el discurso bíblico. Por lo que aún existe materia de estudio al respecto de la 

narrativa homoerótica de la ciudad. 

Sin otro punto a desarrollar, se puede concluir que la narrativa homoerótica de 

Luis Martín Ulloa presenta un discurso contestatario que evidencia la opresión 

heteronormativa, con la que los disidentes experimentaban su sexualidad en el contexto 

de Guadalajara, de finales del siglo XX y principios del XXI. Algo que de alguna manera 

explica, la poca producción y difusión de narrativa homoerótica en la ciudad, esto a pesar 

de que en el contexto de Guadalajara las disidencias sexuales tienen amplia presencia 

cultura en la ciudad. 

 

 

 

 



  242 

 

   

 

Referencias bibliográficas 

Abud-Armendáriz, A. (2021). Martirio homosexual: paralelismos en la visualización de 

San Sebastián. MAGOTZI Boletín Científico de Artes del IA, 9, 36-43. 

Alcina, J. (1991) Procreación, amor y sexo entre los mexicas. En Estudios de cultura 

náhuatl, 21, 59-82.  

Alarma. (16 de diciembre 1970). Más mujercitos. Alarma, (398), 1. 

Aníbal, B. (2003). “Estado actual sobre los estudios de narrativa.” Ponencia presentada 

en las Jornadas de Literatura, Crítica y Medios: perspectivas 2003, Facultad de 

Filosofía y Letras, Universidad Católica Argentina. Buenos Aires, 2003. 

Araya, E. y Barrantes, I. (2002). Apuntes sobre sexualidad, erotismo y amor. Revista de 

las sedes regionales, 3 (4), 73-82. 

Arellanes, P. (2014). El Tratado de Libre Comercio de América del Norte: antes, durante 

y después, afectaciones jurídicas en México. Revista del Instituto de Ciencias 

Jurídicas de Puebla, 33, 257-274. 

Aristóteles. (2003). Poética. Losada. 

Augé, M. (1993). Los “no lugares”: espacios del anonimato. Una antropología de la 

sobremodernidad. Gedisa. 

Bally, C. y Sechehaye, A. (1945). Prefacio a la primera edición francesa. En Saussure (1945) Curso 

de lingüística general. Losada. 

Beltrán Pérez Rojas, L., (2008). Aportes del estructuralismo a la identificación del objeto de 

estudio de la comunicación. Razón y Palabra, (63). 

https://www.redalyc.org/pdf/1995/199520798015.pdf 

Barbachano, Miguel. (1964). El diario de José Toledo. Distrito Federal: Talleres de librería 

Madero. 

Barrón, M. (2010). El baile de los 41: la representación de lo afeminado en la prensa 

porfiriana. Historia y grafía, 34, 47-73. 



  243 

 

   

 

Bataille, G. (1997). Erotismo. Ciudad de México. Tusquets. 

Beristáin, H. (2004). Diccionario de retórica y poética. Porrúa. 

Biblia de Jerusalén. (2006). Ediciones Folio. 

Blanco, José. (17 de marzo de 1979). Ojos que da pánico soñar. Unomásuno.  

Bobadilla, J. (2020). Homoerotismo en Aguascalientes. Una mirada etnográfica a un lugar 

de encuentro sexual. Ventana, 6 (52), 191-218. 

Bobadilla, G., & Avechuco, D. (2020). Palabra, imagen e identidad en la posindependencia 

y la posrevolución mexicana. Iztapalapa. Revista de ciencias sociales y 

humanidades, 41(88), 97-129. Epub 28 de agosto de 

2020.https://doi.org/10.28928/ri/882020/atc4/bobadillagf/avechucod 

Bosch, E., y Ferrer, V. (2000). Violencia de género y misoginia: reflexiones psicosociales 

sobre un posible factor explicativo. Papeles del Psicólogo, 75, 13-19. 

Broussard, A. (2000). El movimiento por los derechos civiles y la lucha de los negros por 

la libertad, 1945-1968. En B. Driscoll y P. Márquez-Padilla (coord.), El color de 

la tierra, (pp. 99-108). Universidad Nacional Autónoma de México. 

Butler, Judith. (2002). Cuerpos que importan. Ciudad de México: Paidós. 

Calva, J. (1984). Utopía gay. Oasis. México. 

Carrier, J. (2003), De los otros. Guadalajara: Editorial Pandora. 

Castrejón, E. (2010). Los cuarenta y uno: novela crítico-social. Ciudad de México: 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

Chávez, J. (1998). Vampirismo y sexualidad en el siglo XIX. Anuario de letras modernas, 

9, 27-32. 

Chávez, L. (2014). La conformación del movimiento LGBT en Guadalajara, Jalisco. 

Argumentos, 27 (76), 241-273. 

Código Penal Federal, [C.P.F.], 1871, (México). 



  244 

 

   

 

Cornejo, J. (2009). Equívocos del lenguaje: homoerotismo en lugar de homosexualidad. 

ALPHA, (29),143-154.  

Cornejo, J. (01 de abril de 2012). Componentes ideológicos de la homofobia. Revista de 

filosofía y psicología, 7 (26), 85-106.  

Cruz, L. y González. (2021). Los centros comerciales y su evolución hacia un espacio 

público/privado en el siglo XX: Plaza Universidad (1968-1969), Plaza Satélite 

(1970-1971) y Perisur (1979-1980). Academia XXI, 12, (24), 43-65. 

Culler, J. (1987). La crítica posestructuralista. Criterios, 21, 33-43. 

De Cuellar, T. (1871). Historia de Chucho el ninfo. Ignacio Cumplido. 

De la Cruz, J. (2009). I Lírica personal. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica. 

Díaz- Polanco, H. (2006). Elogio de la diversidad. Globalización, multiculturalismo y 

etnofagia.  S. XXI. 

Drivet, L. (2022). Lo onírico es lo político. Sobre la interpretación cultural de los sueños. 

Revista psicoanálisis, 6, 57-75. 

El Universal. (10 de diciembre del 2019). ¿Cuáles grupos causaron violencia en Bellas 

Artes?.El Universal. Recuperado de 

https://www.eluniversal.com.mx/cultura/quienes-son-las-uniones-de- 

Estrada-Montoya, John Harold. (2014). Hombres que tienen sexo con hombres (HSH): 

reflexiones para la prevención y promoción de la salud. Revista Gerencia y 

Políticas de Salud, 13(26), 44-57. Retrieved October 30, 2024, from 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1657-

70272014000100004&lng=en&tlng=es. 

Flores, J. (2010). Travestidos de etnicidad zapoteca: los muxes de Juchitán como cuerpos 

poderosos. Anuario de Hojas de Warmi, (15), 1-24. 



  245 

 

   

 

Fonseca, C. y Quintero, L. (2009) La teoria Queer; la de-construcción de las sexualidades 

periféricas. Sociología, 24 (69), 43-60. 

Foucault, M. (1998). Historia de la sexualidad: 1 la voluntad del saber. Madrid: Siglo 

XXI. 

Galeno, E. (1971). Las venas abiertas de América Latina. Siglo Veintiuno. 

Galvan, J. y Torres, T. (2025). Aproximación a los primeros discursos homoeróticos en la 

narrativa mexicana, a través de la semiósfera de la cultura de Iuri Lotman. La importancia 

de El vampiro de la colonia Roma en la reivindicación del espacio quimérico. En R. 

Gómez, (Coord.), Confluencias y trayectorias en torno al arte y la cultura (pp. 53-87). 

Universidad de Guadalajara. () 

García, J.A. (1997). Sobre la competencia del narrador en la ficción. Atlantis, 19 (2), 77-

101.  

Genette, G. (1972). Figuras III. Lumen 

Gilmore, David. 1994. Hacerse hombre. Concepciones culturales de la masculinidad. 

Barcelona: Paidos.  

Gómez, J. (2001). La experiencia cultural del espacio: el espacio vivido y el espacio 

abstracto. Investigaciones geográficas, (44), 119-125. 

Gómez, J. (2022). Morir en El Puerto. Dos ejecuciones con garrote (1844). Trocadero. 

Revista Del Departamento De Historia Moderna, Contemporánea, De América Y 

Del Arte, 1(17), 193–206. https://doi.org/10.25267/Trocadero.2005.i17.10 

Gómez, P. (17 de febrero del 2001). Imaginarios sociales y análisis semiótico. Una 

aproximación a la construcción narrativa de la realidad. Cuadernos, 17, 196-209. 

González, A. (2017). El diario: la escritura autobiográfica en su dimensión sociocultural 

y sus posibilidades cognoscitivas y creativas. La palabra, 30. 

https://www.redalyc.org/journal/4515/451554632010/html/  



  246 

 

   

 

González, C. (2003). Visibilidad y diversidad no heterosexual entre los tapatíos. Alteridades, 13 

(26), 123-140. 

González, M. (mayo-junio 2005). Marcha del orgullo por la diversidad sexual. 

Manifestación colectiva que desafía las políticas del cuerpo. El cotidiano, 131, 90-

97. 

González, S. y Páez, Y. (2003). Hermenéutica del cuerpo. Revista Psicogente, 2. pp. 43-

64. 

Granados, J. (2002). Orden sexual y alteridad, la homofobia en el espejo. Nueva 

antropología, (8), 61, 79-97. 

Granados, J. (2006). Medicina y homosexualidad, prácticas sociales en tensión. 

Cuicuilco, 13 (36), 293-319.  

Gruzinski, S.(1987). Las cenizas del deseo: homosexuales novohispanos a mediados del 

siglo XVII. En De la santidad a la perversión. Ciudad de México: Grijalbo.  

Guichard, C. (2015). Manual de comunicación no sexista hacia un lenguaje incluyente. 

INMUJERES. 

Guijo, G. (1853). Diario de sucesos notables. Ciudad de México: Imprenta de Juan E. 

Navarro. 

Gutiérrez, F. (2008). El juego de las apariencias Las connotaciones del vestido a fines del 

siglo XIX en la ciudad de México. Varia Historia, 24 (40), 657-674. 

Gutiérrez, G. (2009). La ciudad y el cuerpo en la novela mexicana de temática 

homosexual. Anales de Literatura Hispanoamericana, 38, 279 - 286. 

Haraway, D. (1984). Manifiesto ciborg. Recuperado de 

https://xenero.webs.uvigo.es/profesorado/beatriz_suarez/ciborg.pdf 

Haumphrey, L. (2017). Tearoom trade: Impersonal sex in public places. New York: 

Routlege. 



  247 

 

   

 

Hernández, A. (25 de junio del 2000) Más de mil homosexuales marcharon sin problema 

por Guadalajara. El informador. 3-B 

Herra, M. (1990). El boom El boom de la literatura latinoamericana: causas, contextos y 

consecuencias. Universidad de Costa Rica. 

Herrero, J. (2001). La sociedad gay una invisible minoría. California: Universidad del 

estado de California.  

Higashi, A. (septiembre de 2013). José Tomás De Cuéllar. Obras III. Narrativa III. 

Historia De Chucho El Ninfo, Con Datos auténticos Debidos a Indiscreciones 

Femeniles (de Las Que El Autor Se Huelga) (1871, 1890). Edición crítica, Estudio 

Preliminar, Notas E índices De Belem Clark De Lara.  Literatura Mexicana, 1 

(24), 179-85. 

Jackobson, R. (1975). Ensayos de lingüística general. Seix Barral. 

Jones, E. (Director) (2007). Tea room 1962 [Video documental]. Jones, E. 

Jordan, F. (2017). Psicología: una introducción a las nociones fundamentales. Córdoba: 

Universidad Católica de Córdoba.  

Herrero, J. (1992). Sobre la posición del sujeto en las interrogativas directas encabezadas 

por pronombre o adverbio interrogativo. Revista filológica de la Universidad de 

la Laguna, 11, 115-123.   

Huerta, M. (2005). Desarrollo del comercio en la Zona Metropolitana de Guadalajara: 

1910- 2000. Sincronía, 35, 1-10. 

Huges, J. (1999) Darwin in the Galápagos, Capitalism Nature Socialism, 10 (2), 107-114, 

DOI: 10.1080/10455759909358860 

Kristeva, J. (1972). El sujeto en proceso. Colombia: Ediciones signos. 

Laguarda, R. (2002, abril). “Vamos al Noa Noa”: de homosexualidad, secretos a voces y 

ambivalencias en la música de Juan Gabriel. Ponencia presentada en el IV 

Congreso Latinoamericano de la asociación Internacional para el Estudio de la 

Música Popular. Ciudad de México, México. 

Las Noticias. (19 de junio de 1938). Se halla preso el pintor Ferreira.  Las Noticias. p. 1. 



  248 

 

   

 

Levitt, H., Manley, E. y Mosher, C. (2008). Layers of Leather. Journal of Homosexuality, 

51 (3), 93-123.  

Latner, J. (2007). Fundamentos de la Gestalt. Editorial Cuatro Vientos. Lázaro, Ch. 

(2014). La conformación del movimiento LGBT en Guadalajara, Jalisco. 

Argumentos, 76, 241-273.   

Lewis, L. A. (2021). De la sodomía a la superstición: el pasivo activo y transgresiones 

corporales en la Nueva España. Cuadernos De Literatura, 25, 28. 

https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.sspa 

López, C. (2008). Sangre y temperamento: pureza y mestizajes en las sociedades de 

castas americanas. En F. Gorbach y C. López (Eds.), Saberes locales: ensayos 

sobre historia de la ciencia en América Latina (pp. 289-342). El Colegio de 

Michoacán. 

López, J. (1993). Doña Herlinda y su hijo. Fondo de Cultura Económica. 

López, T. (2002). Leyendas mexicanas: historias de medianoche. Universidad Autónoma 

de México. 

Maier, E. (2020). Revistando el Sentipensar de la Segunda Ola Feminista: Contextos, 

miradas, hallazgos y limitaciones. Culturales, 8, e485. 

https://doi.org/10.22234/recu.20200801.e485.  

Mann, T. (2016). Muerte en Venecia. México. Editores Mexicanos Unidos.    

Marcial Rogelio. (2009). Identidad y representación del cuerpo en jóvenes gays de 

Guadalajara. Ventana, 3 (29), 90-97.  

Martínez, A. (2018)  imágenes pirata de la cultura gay. Yaconic. Recuperado de 

https://www.yaconic.com/agustin-martinez-castro-gay/ 

Méndez, G. (2014). Fenomenología-hermeneútica en Paul Ricoeur.  Una integración para 

el abordaje de lo real. Gaceta de pedagogía, 33, 85-101 



  249 

 

   

 

Mendieta, G. (2013). Significado de la experiencia vivida de cuerpos en hombres que 

ejercen la prostitución viril en la plaza tapatía de Guadalajara, Jalisco, México. 

Tesis de doctorado. Universidad de Guadalajara. 

Mendieta, G., Ramírez, J., Pérez, E. (2015). Prostitución masculina. Una revisión 

narrativa. Investigaciones Andina, 17 (31), 1368-1389. 

Mercado, J. (2009), Intolerancia a la diversidad sexual y crímenes por homofobia. Un 

análisis sociológico. Sociológica, año 24, número 69, enero-abril de 2009, pp. 

123-156 Fecha de recepción 27/02/09, fecha de aceptación 23/06/09 

Mesa, J. (junio de 2013). Tabú y Educación. Los orígenes de la mediocridad adaptativa 

voluntaria. Poliantea, 4 (7), 9-13.  

McKay. P. (22 de agosto de 1983). Cáncer de homosexuales; AIDS la nueva peste bíblica. 

El Informador. p. 16-C. 

McKee, R.(2010). Los Cuarenta y uno, novela perdida de Eduardo Castrejón. En R. 

Mckee (eds), Los cuarenta y uno: novela crítico-social. Ciudad de México: 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

Miranda, R. (2000). La vida al filo de las espadas: Familia, matrimonio, sexualidad y 

elección de la pareja en el Obispado de Guadalajara 1776, 1828 (tesis inédita de 

doctorado). Universidad de Guadalajara, Guadalajara, México. 

Monsiváis, C. (1978-03). El lugar sin límites los últimos de los condenados de la tierra.  

Fem, 2 (6), 36-40.  

Monsiváis, C. (1981-05). Pero hubo alguna vez once mil machos.  Fem, 5 (18), 9-20. 

Monsiváis, C. (2001). "La gran Redada". La Jornada.  

https://www.jornada.com.mx/2001/11/08/ls-monsivais.html 

Monsiváis, C. (2010). Que se abra esa puerta. Ciudad de México: Paidós. 

Monsiváis, C. (2010). Los 41 y la gran redada. En R. Mckee (eds.), Los cuarenta y uno: 

novela crítico-social (pp. 35-62). Universidad Nacional Autónoma de México. 



  250 

 

   

 

Montoya, R., Et al. (2013). Urofilias: aproximación clinicoterapéutica a propósito de un 

caso de una vela intravesical. Revista internacional de andrología, 11 (2), 70-7. 

Moragón, L. (2007). Estructuralismo y posestructuralismo en arqueología. Arqueoweb. 

https://webs.ucm.es/info/arqueoweb/pdf/9-1/moragon.pdf. 

Moreno, A. y Pichardo, G. (2006). Homonormatividad y existencia sexual. Amistades 

peligrosas entre género y sexualidad. Revista de Antropología Iberoamericana, 1 

(1), 143-146. 

Nava, M. (1948). El costumbrismo de Guillermo Prieto [Tesis de licenciatura no 

publicada]. Universidad Autónoma de México.  

Navokob, V. (1975). Lolita. Barcelona. Grijalbo. 

Nebot-Garcia, J. E., Ballester-Arnal, R., & Ruiz-Palomino, E. (2020). Atracción, deseos 

y conductas sexuales: Evidencias de la diversidad en la orientación sexual de 

jóvenes españoles. INFORMACIO PSICOLOGICA, (120), 20–34. 

https://doi.org/10.14635/IPSIC.2020.120.1 

Nervo (1999) Andrógino. En J. Pacheco (comp.), Antología del modernismo (1884-

1921), (p.169). Ediciones Era. 

Noriega, G. (2016). Qué es la diversidad sexual. Ciudad de México: Universidad 

Nacional Autónoma de México. 

Novo, S. (1998). La estatua de sal. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica.   

Oviedo, G. (2004). La definición del concepto de percepción en psicología con base en 

la teoría Gestalt. Revista de Estudios Sociales, 18, 89-96. 

Pacheco, J. (1999). Antología del modernismo (1884-1921). Ciudad de México: 

Ediciones Era.  

Palafox, A. (2015). Sodomía y masculinidad en la ciudad de México (1821-1870)/ 

Sodomy and Masculinity in Mexico City (1821-1870).  



  251 

 

   

 

Paz, O. (1992). El laberinto de la soledad. Fondo de Cultura Económica. 

Pedroza, Teófilo. (2003). El ánima de Sayula. En H. García (comp), Leyendas y 

personajes populares de Jalisco (pp. 108-116).  Secretaría de Cultura Gobierno de 

Jalisco.   

Pellicer, C. (1981). Obras. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica. 

Pérez-Siller, J. y Cramaussel, C. (2013). Presentación. La sensibilidad: una herramienta 

y un observatorio. En J. Pérez-Siller y C. Cramausel (dir). Memoria de una 

sensibilidad común; siglos XIX-XX. Tomo II (pp. 9-20). OpenEdition. 

<http://books.openedition.org/cemca/829. 

Pierce, C. (2024). Division of signs. The collected papers, 362-363.  

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5165117/mod_resource/content/0/The%20Co

llected%20Papers%20of%20Charles%20Sanders%20Peirce%20%282904s%29.pdf 

Pimentel, L. (1994). El relato en perspectiva. Siglo XXI editores. 

Platón. (1988). República. Gredos. 

Posada, J. G. (2016). Aquí están los maricones, muy chulos y coquetones. La izquierda 

diario. Consultado el 05 de diciembre 2022.  https://www.laizquierdadiario.mx/El-

baile-de-los-41. 

Prieto, G. (2013). Por estas regiones que no quiero describir. Consejo Nacional para la 

Cultura y las Artes. 

Propp, V. (1981). La morfología del cuento. Editorial fundamentos. 

Queer Nation. (Junio de 1990). Read this queers. Recuperado de  

https://actupny.org/documents/QueersReadThis.pdf 

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina 1. En E. 

Lander (Ed.), Colonialidad del saber; eurocentrismo y ciencias sociales. 

Perspectivas latinoamericanas (pp. 122-152), CLACSO.  



  252 

 

   

 

Ramírez, N. (2016). Nociones de androginia en la obra de la artista “Frida Khalo”. En 

REVELL, 2 (13), 158-176. 

Real Academia Española. (2004). Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., [versión 

23.7 en línea]. < https://dle.rae.es/caballero> [30 de abril del 2024]. 

Real Academia Española. (2004). Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., [versión 

23.7 en línea]. < https://dle.rae.es/dama> [30 de abril del 2024]. 

Real Academia Española. (2004). Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., [versión 

23.7 en línea]. < https://dle.rae.es/hombre> [30 de abril del 2024]. 

Real Academia Española. (2004). Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., [versión 

23.7 en línea]. < https://dle.rae.es/niño> [30 de abril del 2024]. 

Real Academia Española. (2004). Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., [versión 

23.7 en línea]. < https://dle.rae.es/persona> [27 de septiembre del 2024]. 

Real Academia Española. (2004). Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., [versión 

23.7 en línea]. < https://www.rae.es/dpd/usted> [30 de abril del 2024]. 

Real Academia Española. (2004). Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., [versión 

23.7 en línea]. < https://dle.rae.es/bacante?m=form> [07 de mayo del 2025]. Reid, 

S. (2022), La Malinche. Cuaderna Vía, 4, 11-12.  

Real Academia Española. (2025). https://www.rae.es/gtg/nominalizaci%C3%B3n  

Reid, S. (2022), La Malinche. Cuaderna Vía, 4, 11-12. 

Reyes, J. (2018). “Cruising y dogging: la ciudad de México a través de los encuentros 

sexuales”. Esencia y espacio, 46, 49-59. 

Rico. A. (1996). El estructuralismo. Boletín Académico. Escola Técnico Superior de 

Arquitectura da Coruña, 17-19. 

Rincón, M. (2019). El término tragicomedia en el drama humanístico. Centro de Estudos 

Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra, 441-447. 



  253 

 

   

 

Rivera, G. (2018). De machos, muxes y mayates. Comisión Nacional de Derechos 

Humanos.   

Robledo, L. (2021). El origen perdido de la homosexualidad. Perfiles de la cultura 

cubana, 29, 247-283. 

Romero, A. (2001). Visiones sobre el temazcal mesoamericano, un elemento cultural 

polifacético. En Ciencia Ergo Sum, 8 (2), 133-144. 

Sabasay, L. (2011). Fronteras sexuales, espacio urbano. Paidós: Buenos Aires. 

Sanabria, Carolina. (2008). La mirada voyeur: construcción y fenomenología. Revista de 

Ciencias sociales, 1(119), 163-172.  

Sánchez, E. (1989). Apuntes para una historia de la prensa en Guadalajara. Cuadernos 

del SEIC, 5, 10-38. 

Sánchez, Y. y Flores, M. (2019). Retos de la inclusión educativa: dificultades de 

aprendizaje en la diversidad funcional auditiva; en http://quadernsanimacio.net ; nº 

30; Julio de 2019; ISSN: 1698-4404 

Santiesteban, H. (2000). El monstruo y su ser. Relaciones. Estudios de Historia y 

Sociedad, XXI (81), 95-126.  

Saussure, F. (1945). Curso de lingüística general. Losada. 

Serna, E. (2018). El primer desfile de locas. México se escribe con J. De bolsillo. 

Silva, M. (2021). Liberación sexual: cambios en la sociedad estadounidense durante los 

años de 1920 hasta 1980. Bloch, 99-114. 

Simmel G. (2019). Estudio sobre las formas de socialización. Buenos Aires: Alianza 

Editorial. 

Svendsen, L. (2008). Filosofía del tedio. Ciudad de México: Tusquets. 

Tacoronte, A. (2012). Variación lingüística en el español de Cuba. Univerzita Karlova.   



  254 

 

   

 

Taylor, C. (1978). How mexicans define male homosexuality: labeling and the Buga 

view. Kroeber Anthropological Society Papers, (53 y 54), 106-128. 

Téllez-Pon, S. (2017). La síntesis rara de un siglo loco. Ciudad de México: Fondo 

Editorial Tierra Adentro.Téllez-Pon, S. (marzo 2021). Por una literatura queer. 

Luvina. Recuperado de https://luvina.com.mx/por-una-literatura-queer-sergio-

tellez-pon/  

Téllez-Pon, S. (29 de junio del 2020). La verdad sobre el «Baile de los 41»: la fiesta. El 

clóset LGBT.https://elclosetlgbt.com/mi-pluma/la-verdad-el-baile-41-la-fiesta-

clandestina-lgbtq-reprimida-en-mexico/?fbclid=IwAR33YlkfVTMzkMAWePA-

15wimDRp1HqFuJ8i_j-U7DUx1QopuRk-wMaZ5UM.  

Teposteco, M. (19 de diciembre 2015). Paolo Po: la historia oculta tras la primera novela 

gay de México. Confabulario del Universal. Recuperado de 

https://confabulario.eluniversal.com.mx/paolo-po-50-anos-del-escritor-que-

nunca-existio/  

Terán y Ortiz. (2017). El diablo en los relatos populares. En C. Carranza, (coord.), Del 

inframundo al ámbito celestial, (pp. 81-111). La colección de San Luis. 

Todorov. T. (1991). Los géneros del discurso. Monte Ávila Editores. 

Todorov. T. (1970). Presentación. En T. Todorov. (ant.) Teoría de la literatura de los 

formalistas rusos. Siglo Veintiuno. 

Torres, J. (2025). Desafíos a la masculinidad hegemónica en secundarias de la Ciudad de 

México. Emerging trends in educations, 5 (10), 37-48. 

Torres, Víctor. (2010). Del escarnio a la celebración, prosa mexicana del siglo XX. En 

México se escribe con J . Ciudad de México: Planeta. 

Tortorici, Z. (2007). Heran todos putos: Sodomitical Subcultures and Disordered Desire 

in Early Colonial Mexico. Ethnohistory, 54 (1), 34-67. 



  255 

 

   

 

Ulloa, L. (1998). Damas y caballeros. Mantis. 

Ulloa, L. (2017). Personas (in)deseables. Paraíso perdido. 

Van Dijk, T. (1999). El análisis crítico del discurso. Anthropos, 186, 23-26. 

Van Dijk, T. (2000) El discurso como estructura y proceso. T. Van Dijk. (Comp.), 

Estudios del discurso: introducción multidisciplinaria. Gedisa.  

Van Dijk, T. (2016). Discurso y conocimiento. Gedisa. 

Van Dijk, T. (2009). Discurso y poder. Gedisa 

Vargas, S. (2014). ¡Alarma! Mujercitos Performing Gender in 1970s México. 

Transgender Studies Quarterly, 1(4), 552-558. 

Warner, M. (1993). Introduction Fear of a Queer planet. En Warner, M. (1993) Fear of a 

Queer planet. Mineapolis: University of Minnesota press.  

Weinberg, M.S., Williams, C.J. & Calhan, C. (1994). “Homosexual foot fetishism”. Arch 

Sex Behav 23, 611–626 . https://doi.org/10.1007/BF01541815 

Wilde, O. (2012). El retrato de Dorian Grey. Imprenta nacional de Costa Rica. 

https://www.imprentanacional.go.cr/editorialdigital/libros/literatura%20universa

l/el_retrato_de_dorian_grey.pdf 

Wittig, M. (2006). El pensamiento heterosexual y otros ensayos. Eagles. 

Zapata, Luis. (2019). El vampiro de la colonia Roma. Ciudad de México: De Bolsillo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  256 

 

   

 

Anexos 

 

Figura 1. Primera fase del discurso homoerótico en la narrativa mexicana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2. Segunda fase del discurso homoerótico en la narrativa mexicana 

 

 

 

 

 



  257 

 

   

 

Figura 3. Tercera fase del discurso homoerótico en la narrativa mexicana 

 

 

Figura 4. Cuarta fase del discurso homoerótico en la narrativa mexicana 

 

 

 

 

 



  258 

 

   

 

Figura 5. Quinta fase del discurso homoerótico en la narrativa mexicana 

 

 

 

Figura 6. “Versos de Posada 1” 

 

 

 

 



  259 

 

   

 

 

Figura 7. Red lingüística de ilusión referencial 

 
Figura 8. Metáfora del cuerpo 

 
 



  260 

 

   

 

 

Figura 9. Isomorfismo 

 



  261 

 

   

 

 

 

Figura 10. Metáfora del cuerpo heteronormado 



  262 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

  



  263 

 

   

 

Cuento 1 “Hombre y niño sentados en 
una silla” 

Damas y Caballeros 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
Mañana-Noche 
Día activo                    

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Privado - Público - Privado en lo público 
- Privado 
 
Hogar de David – Centro de Guadalajara 
Plaza – Hotel – Hogar de Juan  
 

Dimensión 
actancial 

Personajes y acciones: 
Niño - David 
El hombre – Usted - Juan 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 

Enfoque: 
David 
 
Usted – falso enfoque por 
correspondencia sintáctica entre sujeto y 
acción  

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
Se trata de una historia enmarcada y 
dirigida por el tiempo, en concordancia al 
desplazamiento del día a la noche, 
omitiendo el sueño de ambos. Del 
despertar de David en su hogar, al 
encuentro homoerótico de Juan y David en 
el espacio público del centro de 
Guadalajara y finalmente el dormir de 
Juan en su hogar.  

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 
-Contexto político de las disidencias 
sexuales de Guadalajara: LUPIS, la ruta 
de ligue, las dinámicas de interacción 
sexual, identidad disidente. 
 
-Cultura de tradición homoerótica:  La 
lolita y el ninfo.  

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 

Identidad del 
narrador a 

Homodiegétic
o 
 

Persona: 
 



  264 

 

   

 

 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

partir de su 
enunciación 

 
Participación 
en la diégesis 
Heterodiegétic
o sin 
participación 

Persona: 
-Enuncia en segunda persona: Narrador 
no partícipe en la historia, con foco en 
David.  
 
-Se produce un narrador ambiguo que 
aparenta focalizar en Juan en segunda 
persona, aunque se trata de una tercera 
persona referida en Juan. Esta confusión se 
da a partir del empleo del seudónimo 
“usted” en vez de “el hombre”. 
 
Esta constante itinerancia de la 
ambigüedad permite figurar una comunión 
de las consciencias de David y Juan.  

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 
  

 
1.-El universo individual de David 
2.- El espacio público en el centro de la 
ciudad 
3.- Parte de la ruta homoerótica de la 
ciudad 
4.- El hotel 
5.- El universo individual de Juan 
 
El relato está enmarcado por un día activo 
que une dos universos del espacio privado 
en el espacio público de la ciudad de 
Guadalajara: El universo individual de 
David y el universo individual de Juan. 
Esta fusión en un tercer universo, en el 



  265 

 

   

 

espacio público en el centro de la ciudad, 
se estrecha en otro universo, en parte de la 
ruta homoerótica de la ciudad, que 
contiene el contexto político de los LUPIS, 
hasta uno más particular dentro de lo 
público, en el hotel donde concluyen el 
encuentro homoerótico.  
 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
El narrador expresa las acciones y 
reflexiones de David, en presente, lo que 
permite figurar su voz como la voz de su 
consciencia reflexionando cada acto. 
 
El narrador expresa en pretérito las 
retrospectivas de David, al recordar que: 
guardó sus cosas en su mochila la noche 
anterior, se ha escapado otras veces y los 
encuentros sexuales con el primo de su 
papá. 
 
El narrador expresa en condicional un 
universo imaginado, una detención 
policiaca debido al encuentro homoerótico 
con un menor. 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 2 “Ni un roce” Damas y Caballeros 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
Tarde- anochecer- madrugada 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Cafetería – carretera – carro – tienda – 
poblado – casa de campo. 
Origen – carretera - destino  

Dimensión 
actancial 

Personajes y acciones: 
Alan, Fernando, Miguel y Élmer 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: El discurso narrativo tiene como 
foco a Fernando que a partir de un 
monólogo interno construye un relato 
entre narrador y el discurso directo de 
Fernando, Alan, Miguel y Élmer. 

Trama 
 

Orientación narrativa: 



  266 

 

   

 

 La trama tiene una orientación narrativa 
que se ajusta al traslado en automóvil, de 
los cuatro personajes, hacia una casa de 
reunión entre amigos. Por lo que tres 
universos conjugan uno cuarto: Universo 
A un origen incierto; universo B traslado 
en automóvil por carretera; universo C, 
casa de campo en algún poblado. 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 
Cultura popular musical de la época: 
R.E.M., Ana Gabiel, K.D. Lang, Pet Shop 
Boys, Chayito Valdez, la banda Machos  

 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegético 
 
 
Participación en 
la diégesis 

Persona: 
El narrador en primera persona es 
Fernando, quien narra un coqueteo entre 
él y Alan, el conductor del carro. 

Heterodiegético 
Sin 
participación 

Persona: 

Imbricación 
de la 
diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 
 

 
1.- Origen 
2.- Carretera 
3.- Cafetería 
4.- Tienda 
5.- Carro 
6.- Comunidad 



  267 

 

   

 

7.- Casa de campo 
8.- Cuarto 
 
Durante el relato, el universo que aquí se 
muestra, presenta una versión alterna, 
donde Fernando y Alan mantienen un 
discurso homoerótico. 

Tiempo del 
acto 
narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
El discurso narrado emplea la primera 
persona en presente, como monólogo 
interno. 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 3 “Los sueños de José” Damas y Caballeros 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
Días (quizá semanas o meses) 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Salón, mente, sueños, casa 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
José, maestro,Víctor Adolfo, Homero, 
Claudia  

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
José 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
La narración mantiene un orden 
cronológico en el salón de clases durante 
días que bien podrían tratarse de semanas 
o meses, donde José escapa del mismo a 
partir de las reflexiones y recuerdos. El 
relato concluye en una fiesta.  

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 
 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 

Identidad del 
narrador a 

Homodiegétic
o 
 

Persona: 
Durante los sueños, es José quien toma la 
voz del narrador en presente. 



  268 

 

   

 

 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

partir de su 
enunciación 

 
Participación 
en la diégesis 
Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
 
La voz del narrador toma como foco las 
reflexiones de José 
 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 
 
El relato es contenido por el salón de 
clases dentro del cual son contenidas las 
reflexiones y los sueños de José. Al final 
el espacio se amplía hacia una fiesta. 
 
 

 
 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
El narrador describe en segunda persona 
del presente las circunstancias de José 
ante el salón, pero cuando se une a las 
reflexiones de José se expresa en primera 
persona del copretérito. 
Por otro lado los textos narrativos con los 
que se representan los sueños de José se 
encuentran descritos en primera persona 
del presente. 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 4 “El brujo blanco” Damas y Caballeros 

Elementos 
del discurso 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 



  269 

 

   

 

en modo 
narrativo 
Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
El relato transcurre en un periodo de seis 
años, que corresponde al margen de años 
de la educación primaria, referente 
temporal del desarrollo del personaje del 
sobrino del Brujo blanco. Bajo esta 
ambigüedad de tiempo, sucede el 
desarrollo de la infancia a la adolescencia 
en tres unidades de tiempo: 1.- La 
infancia cuando se describe una relación 
lejana entre el tío y el sobrino; 2.- La 
segunda infancia cuando el sobrino y el 
tío estrechan su relación y finalmente la 
adolescencia cuando el homoerotismo se 
concreta.  

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Tomando como referente las tres unidades 
de tiempo, distintos espacios surgen en 
cada una de estas. 
1 La primera infancia: arena, vestidores, 
cuadrilátero, escuela, televisión 
2 La segunda infancia: casa, sala, arena, 
Mazatlán, hotel 
3 La pubertad: sueño casa/ pesadilla 
muerte a las afueras de la arena. De 
intermedio una escena homoerótica en los 
vestidores. 
 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
El Brujo blanco, el sobrino, el hermano 
del Brujo blanco, la mamá,  

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque:  
Al igual que “Hombre y niño sentados en 
una silla” y “Los sueños de José” este 
relato tiene un discurso narrado en 
segunda persona, en este caso en el 
enfoque del sobrino del Brujo blanco. 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
El relato toma la perspectiva del sobrino, 
quien en tres fases va evolucionando su 
pensamiento. En cada fase se suscitan 
escenas homoeróticas. 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 

Elementos 
del discurso 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 



  270 

 

   

 

en modo 
narrativo 
Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
Debido a que el narrador se refiere a las 
dinámicas del sobrino del Brujo blanco en 
segunda persona del presente, este 
discurso asemeja ser un discurso 
reflexivo, de la misma consciencia del 
sobrino, de esta manera figura como 
homodiegético pero en realidad es 
heterodiegético. A excepción de la 
aproximación homoerótica del sobrino al 
Brujo Blanco, cuando el tiempo se cambia 
a presente, donde la consciencia de la voz 
aparenta mayor intimidad de desarrollo, 
como si se tratase de un sueño o fantasía 
en marcada por otro tiempo narrativo. 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 
 

 
Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
El tiempo narrativo es el presente en 
constante formación del relato. En 
momentos de retrospectiva se emplea el 
pretérito simple.  

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 



  271 

 

   

 

Cuento 5 “Acercamientos” Damas y Caballeros 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
Mañana- mediodía 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Parque del Carmen 
Supermercado 
Av. Juárez 
 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
Adolescente de Florencia, Zacatecas 
Vieja 
 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
El foco de la narración se fija en el 
adolescente de Florencia. 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
El relato se enmarca por el tiempo de la 
historia, de la mañana a la tarde. En este 
lapso surgen distintos espacios del centro 
de Guadalajara: el parque del Carmen, el 
supermercado, la av. Juárez y la casa de la 
vieja. 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
 
Se narra en segunda persona, lo que 
genera un efecto de reflexión, que 
aparenta un narrador homodiegético pero 
en realidad se trata de uno heterodiegético 
omnisciente. 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 



  272 

 

   

 

 

 
 
El centro de Guadalajara es el espacio 
contenedor de otros espacios como la 
Plaza del Carmen, Av. Juárez y la casa de 
la vieja. 
 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
El texto es narrado en presente, incluso en 
la retrospectiva. 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 6 “Amor perdido (tragicomedia 
en dos actos)” 

Damas y Caballeros 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
Existe una unidad de tiempo anacrónica, 
con acciones que no figuran con el orden 
natural del tiempo, pero permiten 
reconocer su secuencia lógica a pesar de 
que no concretan la cantidad de tiempo 
que existe entre cada unidad de tiempo.   

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Fiesta en Centro nocturno “Trece Rojo 
Night Club” en una casona vieja. 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
Asistentes disfrazados de monstruos 
Javier:momia 
Sergio:vampiro 
Ernesto:árabe 



  273 

 

   

 

Jorge: antifaz 
 
Pascual 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
El foco de la narración se encuentra en 
Jorge y se conjuga en segunda persona 
singular del presente, al igual que todos 
los relatos previos de esta compilación. 
 
 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
El relato se orienta a partir de la fiesta de 
disfraces, por lo que la casona vieja del 
antro es el espacio principal. Esta 
dimensión del relato se conectan con 
ciertas retrospectivas homoeróticas y 
homonormativas. 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 
 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 
Sólo se presenta un narrador 
homodiegético, durante el prólogo, a 
partir de su conjugación en presente, 
primera persona del singular. El foco 
narrativo en este caso sigue siendo Jorge. 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
El narrador se conjuga en segunda 
persona del presente como en la mayoría 
los anteriores relatos de la compilación, 
este efecto aparenta un estado de 
reflexión, que semeja a un narrador 
homodiegético. 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 



  274 

 

   

 

 
 
A pesar de la anacronía de los eventos, se 
distingue que el relato se orienta en el 
desarrollo de la fiesta de disfraces y que 
algunas retrospectivas fuera de este 
evento justifican los comportamientos 
dentro de la fiesta. 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
Durante el prólogo el tiempo narrativo se 
conjuga en primera persona singular del 
presente. 
Mientras que durante los demás apartados 
de la narrativa se conjugan también en 
presente pero de la segunda persona en 
singular. 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 7 “Poco amor” Damas y Caballeros 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
Debido a las retrospectivas, el tiempo del 
relato se extiende años antes del funeral 
de Alonso y días después. 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Casa de disidentes sexuales 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
 
Familia: mamá y abuelo 
 



  275 

 

   

 

Alfonso- Finado 
Miguel-bailador 
José - Sediento 
Isaac 
Francisco-Fisicoculturista 
Rosalía 
Rafael 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
El foco de la narración está puesto en un 
amigo de Alfonso, sin identidad más que 
esa relación desde el principio del relato. 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
La narrativa se orienta alrededor del 
deceso de Alonso, días antes y después de 
su muerte. 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 
Música de vida nocturna : Sonora 
Santanera, Daniela Romo 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 
 
El narrador se conjuga en pretérito, 
primera persona del plural al principio del 
relato y en momentos en singular. 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 

 



  276 

 

   

 

Debido a que el orden de la lectura no 
reconstruye la historia en el orden natural 
del tiempo, esta es anacrónica. Para 
distinguir la anacronía, se muestra con 
números la secuencia de la lectura en un 
sistema cronológico que muestra los 
distintos saltos en el tiempo, acciones 
antes y después del funeral de Alonso. Este 
será la ruta narrativa que permite figurar 
que el cuerpo individuo de un muerto, 
cobra vida en su pasado homoerótico. 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
El narrador conjuga en pretérito simple. 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 8 “Cumpleaños” Damas y caballeros 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
El relato es contenido en una unidad de 
tiempo muy extensa e incierta que abarca 
el tiempo en que se conocen Marcial y 
David en su juventud, hasta su encuentro 
homoerótico en su vejez. Razón para 
distribuir el relato en tres tiempos: 
Juventud, vejez y encuentro homoerótico. 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Debido a la anacronía del relato los 
espacios son divididos en relación del 
tiempo: Juventud con el patio de fiesta 
clandestina, casa, cine; vejez con la tienda 
y durante el encuentro homoerótico su 
casa una vez más.  

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
Marcial 
Daniel 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
El relato toma como foco al personaje de 
Marcial. 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
Debido a que el relato es anacrónico este 
se orienta en relación a tres dimensiones 
temporales a las que el narrador salta de 
una a otra durante el desarrollo del relato. 

Lector Marco teórico e histórico: 



  277 

 

   

 

 
 

Baco 
 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 
El narrador es parte de la historia durante 
el inicio y fin del relato, precisamente a 
las partes que tratan la incertidumbre de 
David en primera persona del pasado. 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
El narrador no participa en la historia, se 
conjuga como segunda persona en pasado 
a excepción del inicio y final que se 
logran desde un narrador homodiegético.  

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 

 
Aquí la matrushka muestra la anacronía 
del relato, a partir del diagrama 
cronológico de tres etapas: la juventud, la 
vejez y la aventura homoerótica. La 
orientación de la lectura es una pinza, 
puesto que el relato comienza con las 
últimas escenas, después gracias a una 
analepsis, el relato se desplaza a la 
Juventud de Marcial y Daniel. El tiempo 
progresa hacia la vejez de ambos, ya 
como responsables de la zapatería y de 
esta forma hacia la escena final con la 
aventura homoerótica de Marcial. 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
En el relato, el discurso narrativo emplea 
distintos tiempos verbales para referir a la 



  278 

 

   

 

historia, mediando entre las 
conjugaciones un discurso directo o por 
grandes estructuras discursivas como el 
párrafo. En este cuento no se emplea 
signos de puntuación, lo que produce 
mayor efecto de confusión durante la 
anacronía 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 1 “Barato” Personas (in)deseables 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
La unidad de tiempo que enmarca el 
relato es incierta, sólo se sabe que 
involucra días de por medio, quizá 
semanas o meses. 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
LUPIS en una plaza comercial 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
Narrador 
Gerardo 
Muelas 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
Narrador 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
La trama se orienta de manera 
cronológica, al pasar de los días en los 
baños de una plaza comercial, LUPIS. 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 
LUPIS en Guadalajara 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 
El narrador es partícipe de las aventuras 
sexuales en el baño de una plaza 
comercial. 



  279 

 

   

 

 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 

 
 
 
El relato se encuentra ordenado de manera 
cronológica, direccionado al deseo de un 
disidente sexual por reencontrarse con otro 
disidente sexual llamado Gerardo, en un 
LUPIS. Al no encontrarse a Gerardo, el 
narrador recurre a otro disidente sexual: el 
“muelas”. 
 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
El narrador conjuga en primera persona 
del pretérito. 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 2 “Canción de amor 1” Personas (in)deseables 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 

Cuantitativo 
 
 
 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
Unos minutos, los necesarios que 
abarquen la extensión de dos canciones. 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Un camión de transporte urbano 



  280 

 

   

 

 
 
Ilusión 
referencial 

Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
Dos muchachos con guitarras 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
La narración se enfoca en la interacción 
entre dos músicos urbanos. 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
Debido a que la historia se conforma de 
manera cronológica, la orientación del 
relato toma esta dirección, la intervención 
de los músicos en el espacio del 
transporte urbano. 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 
 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
El narrador no participa en el relato. 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 

La matrushka de este relato es muy 
simple, puesto que todo se desarrolla en 
el mismo espacio del transporte urbano. 



  281 

 

   

 

 
Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
El relato se narra en segunda persona del 
presente.  

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 3 “Historia de amor 3” Personas (in)deseables 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
Incierto 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Trabajo: cubículo, escaleras, bodega 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
Esposa (amante) 
Compañero de trabajo 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
El foco de la narración se encuentra en un 
disidente sexual que se autodenomina 
como la esposa. 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
La historia comienza con un resumen, 
después una retrospectiva para presentar 
la historia completa desde el inicio, de 
manera cronológica. 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 
El narrador participa en la historia, es la 
esposa, por lo que su discurso se 
encuentra en primera persona. 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
 



  282 

 

   

 

Voz 
productora 
narrativa 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 
 

 
 
La Matrushka refleja las mismas 
características de la orientación narrativa a 
partir de una secuencia temporal de 
eventos, de inicio a fin en orden 
cronológico. El primer evento es un 
resumen que funciona como in media res 
Los eventos del 2 al 6 suceden enmarcados 
en el espacio laboral. Mientras que los 
sucesos del 7 al 8 refieren a la casa del 
narrador. Finalmente los sucesos del 9 al 
10 muestran el conflicto entre el narrador 
y su enamorado. 
 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
La historia se narra en pretérito. 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 4 “Canción de amor 2” Personas (in)deseables 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
El relato se desarrolla en un fragmento 
del día, aunque es incierto qué parte del 
día abarca su extensión.  

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 



  283 

 

   

 

 
Ilusión 
referencial 

Los espacios principales de este relato 
son: la plaza comercial, el automóvil y la 
casa. 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
Son dos los personajes principales: el 
narrador y el hombre de las sandalias. 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
El foco de la narración se encuentra en el 
mismo narrador un admirador de pies.  

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
La narrativa sigue el orden cronológico, 
este mismo orden muestra el avance de 
una interacción homoerótica entre dos 
disidentes sexuales fetichistas. 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 
 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 
El narrador es partícipe del relato, es el 
narrador en primera persona del pretérito. 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 

 



  284 

 

   

 

El relato comienza in media res, en medio 
de un ligue homoerótico, después, por 
medio de una analepsis, el relato retoma 
la historia, justo cuando los personajes 
principales se conocen, a partir de ahí 
surgen los espacios en orden cronológico: 
plaza comercial, automóvil y casa. 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
El relato es narrado en pretérito. 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 5 “Plaza” Personas (in)deseables 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
El relato homoerótico se enmarca en un 
lapso temporal de una mañana en el 
centro de Guadalajara 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
El centro de Guadalajara es el espacio 
principal que se divide en distintos 
LUPIS 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
Foráneo y un hombre  

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
La narración tiene como foco al hombre 
foráneo. 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
La narrativa se orienta en torno a la ruta 
homoerótica 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 

Heterodiegétic
o 

Persona: 



  285 

 

   

 

 
Voz 
productora 
narrativa 

Sin 
participación 

El narrador no participa en el texto. Se 
trata de un narrador en segunda persona. 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 

 
 
El esquema de esta Matrushka dibuja la 
ruta homoerótica en Guadalajara. 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
El texto se narra en pretérito. 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 6 “Historia de amor 2” Personas (in)deseables 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
Horas 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Casa: sillón, pasillo, baño 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
A 
B 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
El foco de la narración se encuentra en B 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
Debido a que se encuentra en orden 
cronológico la orientación toma el flujo 
de la lectura.  



  286 

 

   

 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
El relato se encuentra narrado en segunda 
persona sin participación del narrador. 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 

 
 
Debido a que el relato sucede en un 
mismo espacio y en orden cronológico, la 
matruska del relato muestra la secuencia 
de acciones que desencadenan un 
encuentro homoerótico. 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
Presente 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 7 “Historia de amor 1” Personas (in)deseables 
Elementos 
del discurso 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 



  287 

 

   

 

en modo 
narrativo 
Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
Existe una temporalidad incierta de días 
que no puede ser medido, pero podría 
corresponder a años. Por ello este relato 
se manejará a partir de cuatro 
circunstancias que le dan continuidad 
significativa a la historia: Gerald en la 
ruta homoerótica, Gerald y el niño, 
Gerald buscando al niño, la aparición del 
niño.  

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Distintos espacios de la ruta homoerótica 
en Guadalajara, conforman este relato a 
partir de las cuatro unidades de tiempo: 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
Gerald 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
Gerald durante el inicio el nudo y el 
clímax de la narración es el foco  
 
El “niño” en el desenlace de la narración  

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
La relación de Gerald con el “niño” es la 
orientación narrativa de este relato. 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 
“Las ciudades” José Alfredo Jiménez 
La ruta homoerótica 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 
 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
Se trata de un narrador en tercera persona 
que no participa en la historia.  

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 



  288 

 

   

 

 
El relato inicia in media res cuando 
Gerald busca al niño. A partir de una 
analepsis, el relato toma parte de la 
historia cuando Gerald comienza a asistir 
a los bares de la ruta homoerótica. Desde 
ese punto la historia toma el orden natural 
del tiempo. 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
Pretérito 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 8 “Canción de amor 3” Personas (in)deseables 
Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 

Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
Noche 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
Habitación en penumbras 

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
Un hombre 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
El relato tiene como foco al hombre 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
La trama se encuentra en orden 
cronológico. 

Lector 
 

Marco teórico e histórico: 



  289 

 

   

 

 “Mi corazón es un gitano” Lupita 
D´Alessio 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 
 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
El narrador se encuentra en tercera 
persona del presente 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 

 
La matrushka del relato expone un sólo 
espacio cerrado de una habitación en 
penumbras, que contiene el espacio del 
escritorio y este a su vez a la 
computadora: aparato reproductor 
cultural. 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
Presente 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

Cuento 9 “La Beba Gómezleál no cree en 
lágrimas” 

Personas (in)deseables 

Elementos 
del discurso 

Principios de 
selección 

Elementos de 
análisis 

Estructuras narratológicas 



  290 

 

   

 

en modo 
narrativo 
Lo 
enunciado 
 
 
 
 
 
 
Ilusión 
referencial 

Cuantitativo 
 
 
 
Iconicidad 
narrativa 
descriptiva 

Dimensión 
temporal  
 

Unidades de tiempo:  
El tiempo que abarca la historia de este 
relato es de muchos años por ello se 
divide en dos bloques:1.- una historia que 
remite a cuando los amigos se 
conocieron; y 2.- La fiesta de 
cumpleaños, reunión de viejos amigos. 

Dimensión 
espacial 
 

Espacios: 
El recuerdo es un espacio de idealización 
en este cuento, en el que se contiene la 
historia de los amigos, que se reúnen para 
una fiesta de cumpleaños. 
 
La casa es otro espacio principal de este 
cuento, pues ahí se realiza la fiesta de 
cumpleaños a Ernesto. 
 
La casa de encuentros con fachada de 
ciber café donde se conocen Everardo y 
Adrián es otro espacio principal de esta 
historia. 
 
La granja donde se quedan Adrián y 
Ernesto 
 
  

Dimensión 
actorial 

Personajes y acciones: 
Everardo, Adrián, Ernesto, el hombre 

Cualitativo 
 
Límites 
narrativos 

Perspectiva 
del narrador y 
los personajes 
 

Enfoque: 
El foco de la narración cambia 
constantemente entre todos los 
personajes. 

Trama 
 
 

Orientación narrativa: 
La historia se divide en cinco capítulos. 
Esta se desarrolla de manera anacrónica: 
el relato inicia in media res, cuando 
Evaristo espera a Adrián al medio día, ya 
que este, se había fugado de una fiesta de 
cumpleaños la pasada noche. Después 
sucede una analepsis que ubica la historia 
al inicio de la fiesta. Más adelante se 
sucita otra analepsis al momento en que 
los personajes se conocen durante su 
juventud, a partir de este punto la historia 
toma el orden natural del tiempo hasta 
que Adrián aparece y desenlaza el nudo 
de la historia, conectando el inicio con el 
fin. 



  291 

 

   

 

Lector 
 
 

Marco teórico e histórico: 
 

Elementos 
del discurso 
en modo 
narrativo 

Criterios de 
la voz 
narrativa 

Niveles de 
participación 

Estructuras narratológicas 

Enunciador 
 
 
 
 
 
 
 
 
Voz 
productora 
narrativa 

Identidad del 
narrador a 
partir de su 
enunciación 

Homodiegétic
o 
 
 
Participación 
en la diégesis 

Persona: 
 

Heterodiegétic
o 
Sin 
participación 

Persona: 
El narrador se encuentra en tercera 
persona y sus conjugaciones en pretérito, 
por lo que no es participe del relato. 

Imbricación 
de la diégesis 

Metadiegético Taxonomía de mundos narrados 
Matrushka del relato: 

Para dar una orientación clara del relato, 
han sido ordenados de manera 
cronológica los eventos de la historia y 
clasificados en dos bloques: 1.- una 
historia que remite al recuerdo cuando los 
amigos se conocieron; 2.- La fiesta de 
cumpleaños, reunión de viejos amigos. 

Tiempo del 
acto narrativo 

Secuencias 
temporales 

Tiempo narrativo 
Pretérito 

Narratario Narratario Lector empírico - HERMENÉUTICA 
DEL CUERPO 

 

“Hombre y niño sentados en una silla”   Damas y Caballeros Cuento 1 

 1 2 3 4 5 



  292 

 

   

 

Figuras 
retóricas 

Estereotipo 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizado   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
Privado 
 
Hogar de 
David 

Hijo 
Quinceañer
o 
Estudiante 
David 

Desnudez 
Mochila 
Uniforme 
Dinero 
Edad 

Cama 
Silla, Escalera 
Puerta 
 
 

 
 
 
 

 

Espacio 
público 
 
Centro de 
Guadalajara 

 
Estudiante 
 
 
 
 
 

 
Lonche 
Refresco 
Dinero 
Discos 
Revistas 
Helados 

 
Mercado 
Corona 
 
Locales 
comerciales 
 
 
 
LUPIS Plaza 
de Armas:  
banca 

 
 
 

 

Hombre Periódico 
 

 
 
 
 
 

Mudo 
Hermoso 
 

 
LUPIS Plaza 
de Armas:  
banca 
 
 
 

 
Niño y 
hombre 
ligando a 
discreción en 
una plaza 
pública. 

Efebo 
Lolita 

Tío 
Familiar 
 

Bicurioso 
 

Espacio 
privado en 
lo público 
 
Hotel en 
San Juan de 
Dios 

 Desnudez 
Camisa 
Pantalones 
 
“Usted” 
(respeto) 
 
 
 
 
 

Colchoneta 
mugrosa, 
Silla de 
madera, foco 
pendiendo de 
un alambre, 
rollo de 
papel... 
 

La metáfora 

del cuerpo 

homoerótico 

se conforma 
de un cuerpo 

individuo, 
identificado 
como niño y 
pasivo, sobre 
otro cuerpo 

individuo, 

identificado 
como señor 
activo. La 
conjugación 
sexual de 
ambos sujetos 
se sostiene 

Papá 
Tío 
Activo 
 
-Seducción 
pasiva 
 
-Coito activo 
 
 
 
 
 
 

Desnudez 
Condones 
Dinero 

Pasivo 
 
-Seducción 
activa 



  293 

 

   

 

Escolar 
Cándido 
Párvula 
boca 
 

sobre un 
cuerpo 

sociedad 

delimitado en 
la 
Silla de un 
hotel en San 
Juan de Dios 
 

 
-Coito 
pasivo 

Espacio 
privado 
 
Hogar de 
Juan 

Juan 
Esposo 
 

Llaves 
Torta 
Ropa 
doblada 
Desnudez 

Cerradura 
Sillón  
Perro 
Contestadora 
de teléfono 
Refrigerador 
Televisor 
Silla del 
comedor 

  

 

“Ni un roce”   Damas y Caballeros Cuento 2 

 1 2 3 4 5 

Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
privado en 
lo público 
 
No lugar  
Automóvil 

Chofer 
Alan 
Objeto de 
deseo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Espejo 
retrovisor 
Camisa 
entreabierta
Pecho firme 
Olor limpio 
Borra 
Vellos 
rubios 
Cosquillas 
Cigarros 
Oreja de 
vellos 
finísimos 
Cuota 
 
 
 
Cigarro 

Asiento de 
chofer 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



  294 

 

   

 

 
Pasajeros: 
 
Fernando 
 
 
 
Miguel 
 
 
 
Élmer 
Extranjero  

Sueño 
 
 
 
 
 
 
Acento 
cubano 
(discurso 
directo 
fonético y 
morfosintác
tico) 
“Miados” 
“Refunfuño
s” 

 
Asiento 
trasero 
izquierdo 
 
Asiento 
delantero 
 
 
Asiento 
trasero 
derecho 

Espacio 
público 
 
No lugar 
 
La carretera 
 
 

Viajeros Automóvil Cerros 
Arbustos 
Curvas 
Escasez de 
luz 
Faros de los 
autos 

 
 
 
 

 

Espacio  
Público 
 
 
 
Punto de 
descanso 

Viajeros: 
 
 
 
 
Alan 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
Refresco de 
lata 
Chiste 
Risas 
Cigarros 
Mechón de 
pelo en la 
frente 
Arqueamie
nto de ceja 
Tic 
Rodilla 
Labios 
Aliento 
Tenis 
blanquísim
os 
Calcetas 
inmaculada
s 

 
 
 
 
 
Tienda: Barra 
de la tienda 
Mirador: 
barda 
Luz 
blanquísima 
de los 
arbotantes 
 
 
 
 
 
Estacionamie
nto: grava 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
en este relato, 
comienza a 
concretarse a 
partir de la 
expresión de 
Élmer, al ver 
la interacción 
y proximidad 
de Alan y 
Fernando, así 
como por el 
comportamien
to del 
empleado de 
la tienda, 
quien no los 
deja de mirar, 

 
 
 
 
 
Puto 
(Expresión de 
Miguel) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Puto 
(Expresión de 
Miguel) 
 



  295 

 

   

 

 
Fernando 
 
 
 
 
 
 
Miguel 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Élmer 
 
 
Empleado 

 
Refresco de 
lata 
Chiste 
Risas 
Cigarros 
Chamarra 
Aliento 
Murmuro 
Beso 
 
Muecas 
Té 
 
Refresco 
“Miados” 
 
Mirada 
Pan Bimbo 
Latas 
Refrescos 
 

Tienda: Barra 
de la tienda 
Mirador 
Luz 
blanquísima 
de los 
arbotantes 
 
 
Tienda: 
Banco 
 
Baño 
Tienda 
 
Tienda 

al reacomodar 
innecesariame
nte la 
mercancía. 

 
 
 

Espacio 
privado en 
lo público 
 
No lugar  
Automóvil  
Espacio  
Público 

Viajeros: 
 
Alan 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fernando 
 
 
 
 
 
 
 
 
Miguel 
 
 
Élmer 
 
 

 
 
Sonrisa 
Perfil de 
dios griego 
Guapo 
Mano 
Casetes 
Mechón 
Respaldo 
Nuca 
blanca 
 
 
Pierna 
Bragueta 
Casetes 
Brazo 
Dedos 
 
 
Ronquido 
 
 
Refunfuño 
Audífonos 
Ronquido 
 

 
 
Automóvil: 
Asiento de 
chofer 
Palanca de 
velocidades, 
Perilla, 
Aparato de 
sonido 
Canción 
 
Asiento 
delantero 
Sombras 
Aparato de 
sonido 
Canción 
 
 
Asiento 
trasero 
izquierdo 
 
Asiento 
trasero 
derecho 
 

 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
se tensa a 
partir del 
comportamien
to contrariado 
de Alan, a 
causa de sus 
rechazos y sus 
acercamientos
, no logra 
concretarse un 
estereotipo de 
amantes. 
 
 

 
 
 
 



  296 

 

   

 

Espacio 
público 
 
Localidad 
 

Viajeros: 
 
Alan 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fernando 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Élmer 
 
 
 
 
Miguel 
 
 
 

 
 
Cuello 
Cara 
Llaves 
Dedos 
Almorranas
Sudor 
Frente 
Menso 
 
 
Mano 
Puño 
Llaves 
Manos 
 
 
 
 
 
 
 
 
Mirada 
aniquilador
a 
 
 
Cara 
somnolient
a 
Bostezo 
Ronquido 

Cerro 
Luces 
Mancha negra 
Calzada 
Calles 
pequeñas y 
empedradas 
Hoteles 
Carretera 
Automóvil 
 
Cerro 
Luces 
Mancha negra 
Calzada 
Calles 
pequeñas y 
empedradas 
Hoteles 
Carretera 
Automóvil 
 
Hoteles 
Edificios 
 
 
 
Hoteles 
Edificios 
 
 

La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
del relato, 
aparenta 
desaparecer 
tras la 
molestia de 
Fernando. 

 

Espacio  
Privado 
 
 
 
 
 
La casa a 
las afueras 
 

Anfitrión 
Alejandro 
 
 
 
 
 
Invitados 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Monarca/pa
lmas 
Jarra de 
cristal 
Rifa 
 
Coctel 
Maletas 
Baile 
 
 
 
 
 
 

 
Suite 
 
 
 
 
 
Sala 
Aparato de 
sonido 
 
Baño 
Cocina 
 
Sala 
 

 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  297 

 

   

 

 
 
Postulantes: 
 
 
 
 
 
 
Fernando 
 
 
 
Alan 

 
 
Papel de 
rifa 
 
 
 
 
 
Papel 2 
Maleta 
Oreja 
 
Labios 
Israel 

 
 
Cuartos de 
arriba 2 
Cuartos 
inferiores 1 
 
 
 
Cuarto de 
arriba 
Escaleras 
 
 
Pasillo 
Cuarto de 
abajo 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Eco 
 
 
Narciso 

Espacio 
privado 
dentro de lo 
privado 
 
El cuarto 

Huésped: 
 
Fernando 
 
 
 
 
 
Él 

 
Ropa 
Desnudez 
Reloj 
 
 
 
 
Toquido 

 
 
Televisión 
Pared 
Cucaracha 
Cama 
 
 
Puerta 

La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
consiste en la 
tensión sexual 
entre dos 
cuerpos 

individuo: uno 
activo y 
abierto a la 
seducción 
homoerótica, 
Fernando; y 
otro pasivo en 
la seducción, 
reservado 
sobre sus 
aproximacion
es corporales, 
ya que no da 
pie al acto 
sexual, ante 
un cuerpo 

sociedad 

compuesto de 
distintos 
espacios 
públicos que 
no le permiten  
desprenderse 
de las 
jerarquías 
heteronormad

Narciso 
 
Eco 



  298 

 

   

 

as, aún en 
espacios 
privados 
donde los 
cuerpos 

individuo de 
disidentes 
sexuales 
prevalecen. 

 

“Los sueños de José”   Damas y Caballeros Cuento 3 

 1 2 3 4 5 

Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
Privado 
Salón de 
clases 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Maestro 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Alumnos: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Soñador 
 
 
 

Cifras 
Números 
Pizarrón 
Lentes de 
fondo de 
botella 
Lista 
Lupa 
Clases de 
estadística 
 
 
 
Pizarrón 
Lista 
Clase de 
estadística 
Barullo 
Rechazados
Recomenda
dos 
Hijos de 
influyentes 
 
Película 
Libro 
Sueños 
(sexuales) 

Butacas, 
Pizarrón 
Escritorio 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  299 

 

   

 

 
 
 

 
 
 
Nuevo 
alumno 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sangrón de 
la clase 
 
 
 
 
 
Amiga/clau
dia 

Cejas 
 
 
Butaca 
Ropa no 
costosa 
Ropa bien 
combinada 
Cara 
conocida 
Tenis 
Sin 
calcetines 
Tobillos 
gruesos 
Cuero 
Hijo de 
familia rica 
Expulsado 
Niño de 
motocicleta
Ginebra 
 
 
Mirada de 
ermitaño 
Sin novia 
Abrazos 
Machín 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Espacio 
Privado 
dentro de lo 
privado  
 
Recuerdos 
 
 

Narrador 
 
 
 
 
 
Maestro 
Víctor 
Alfonso 
 
 
 
 
 
 
 

Estructura 
del relato 
 
 
 
 
Sonriente 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recuerdo 1 
habilidad 
poética 
 
 
 
Recuerdo 2 
homoerótico 
Escuela 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
en este 
recuerdo, se 
conforma de 
un cuerpo 

individuo con 
metonimias 
que lo 

 
 
 
 
 
 
Closeteros 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  300 

 

   

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Maestro 
Víctor 
Alfonso 
 
 
 
 
Fredi 
Kruger 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Recolector: 
Homero 
 
 
 
 
 
Otros  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sin chort 
Sin camisa 
Sin zapatos 
Vajillas 
Clóset 
 
 
 
 
Cara 
desgarrada 
 
Dedos de 
navaja 
 
 
 
Frutos 
extraños 
 
 
 
 
 
Frutos 
extraños 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Casa 
 
 
 
 
 
 
Recuerdo 3 
Película 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Recuerdo 4 
Sobre un 
sueño 
Árbol de 
frutos 
extraños 
 
 
 
 
 

estereotipan 
como alumno,  
que pretende 
a otro cuerpo 

individuo con 
metonimias 
que lo 
estereotipan 
como 
maestro, el 
cual 
corresponde a 
la admiración, 
pero no a un 
encuentro 
sexual, a 
causa de la 
heteronormati
vidad que 
puede en 
ambos, lo que 
los estereotipa 
como 
hombres gay 
de closet. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  301 

 

   

 

 
 
 
El alumno 
soñador 
 
 
El sangrón 
de la clase 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El alumno 
soñador 
 
 
El sangrón 
de la clase 
 
 
 
 
 

 
Espalda 
Nuca 
Mano 
 
Espalda 
Aliento 
Pecho 
Calzón 
brevísimo 
Miembro 
erecto 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fotos 
Cámara  
 
 
Camisa 
Pantalón 
Calzones 
Miembro 
 
 
 

 
 
Recuerdo 5 
Casa: Homero 
Cama 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Recuerdo 6 
Los baños de 
hombres 
 
Apartado 
Mingitorios 
 

 
 
 
 
La metáfora 
del cuerpo se 
conforma de 
un cuerpo 

individuo 

estereotipado 
como alumno 
soñador, que 
goza de la 
proximidad 
del cuerpo de 
otro cuerpo 

individuo 

estereotipado 
como el 
sangrón de la 
clase, en un 
cuerpo 

sociedad 

privado 
dentro de lo 
privado 
(íntimo), 
donde ambos 
refrenan su 
contacto por 
la 
heteronormati
vidad que 
incluso en esa 
prosopopeya 
de libertad, a 
ambos les 
pesa. 
 
 
 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
se forma y se 
destruye. Se 
forma por un 
cuerpo 

individuo con 
estereotipo de 

 
 
Closetero: 
José 
Amo 
 
 
Closetero: 
Fernando 
Esclavo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Closeteros 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  302 

 

   

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

alumno 
soñador que 
desea 
aproximarse a 
otro cuerpo 

individuo, su 
compañero, el 
sangrón de la 
clase, en un 
espacio 
privado 
dentro de lo 
privado lo que 
permite se 
desprendan 
algunas 
metonimias. 
Se destruye 
cuando el 
cuerpo 

individuo del 
sangrón de la 
clase rechaza 
al cuerpo 

individuo del 
alumno 
soñador por lo 
que ambos 
siguen siendo 
estereotipados 
como 
closeteros. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Espacio 
privado, 
dentro de lo 
privado 
 
Sueños 

Policías 
 
 
 
Criminal:Jo
sé 
 
 
 
Asesino 
 
 
 

Perros 
Hocico 
 
 
Castigo 
 
 
 
 
Carcajada  
Broma 
Película 
Pantalla 

Sueño 1 
 Villa 
Casas 
 
Casa 
Reja 
Cuarto 
Desván 
 
Montes de 
cadáveres 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  303 

 

   

 

 
 
 
 
Víctimas: 
Familia 
 
 
 
Presa: José 
 
 
 
Celadores 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Condenado
s: 
 
Otro 
 
 
José 
 
 
Anfitrión 
 
 
 
Invitados: 
 
José  
 
Homero 
 
 
 
 
 
 
 
 

Cinta 
Piernas 
Brazos 
Cuchillo 
 
Gritos y 
huidas 
 
 
Vida 
Espalda 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Lazo 
amistoso 
 
Muerte 
Desahogo 
Brazos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Caricia 
Beso 
Caricia 
Beso 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sueño 2 
Coliseo 
romano 
Plaza de toros 
Edificio 
circular 
Ruedo 
Público 
Tribunas 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sueño 3 
Fiesta 
 
 
 
 
 
Recámara 
Pasillo largo 
Cuarto 
pequeño y 
alejado 
Cama 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
se conforma 
de dos 
cuerpos 

individuo que 
tienen 
jerarquía de 
invitados en 
una fiesta, y 
que por 
motivos fuera 
de sí, son 
reunidos en 
un cuerpo 

sociedad más 
privado, fuera 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Closeteros 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  304 

 

   

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Huéspedes: 
Madre e 
hijos 
 
 
Hombre 
desnudo 
 
 
 
 
 
Otros 
hombres 
 
 
 
José 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
De pie 
Negros y 
gordos 
 
 
Sombrero 
Desnudo 
Sonámbulo 
Loco 
Boca 
 
 
Miembros 
Semen 
Cabeza 
 
 
Miembro 
Eyaculació
n 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sueño 4 
Dormitorio 
 
 
 
Cama fuera 
del 
dormitorio/or
gía 
 

del juicio de 
los demás 
invitados, que 
denota 
intimidad y 
pérdida de 
jerarquías, por 
lo que pueden 
interactuar 
con libertad 
homoerótica. 
 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
en este sueño, 
se conforma 
de varios 
cuerpos 

individuo que 
se 
estereotipan 
como 
bacantes en 
un espacio 
sociedad 
privado 
dentro de lo 
privado, un 
dormitorio 
(íntimo), por 
lo que tienen 
apertura y 
soltura en la 
interacción 
homoerótica. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Bacante 
Esclavo 
sexual 
 
 
 
 
Amo/master 
 
 
 
 
Closetero 
Amo/master 
 

Espacio 
Privado 
 
Fiesta  

 
Anfitrión: 
Blanca 
 
Invitados: 
 
Homero 
 
 
 
 
José 
 

 
 
 
 
 
 
Botella 
Vaso 
Pelo 
Boca 
 
Caricia 
Boca 

 
Cuarto 
Camas 
Decorado 
infantil 
Buró 

 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
concluye 
como dos 
cuerpos 

individuo 
closeteros que 
interactúan en 
distintas 
circunstancias 
de proximidad 

 
Closeteros 



  305 

 

   

 

 
 
 

Beso 
 

homoerótica 
en un cuerpo 

sociedad con 
espacios 
privados 
dentro de lo 
privado, con 
prosopopeyas 
que les dan 
libertad pero 
no logran 
concretar. 

 

“El Brujo Blanco”  Damas y Caballeros Cuento 4 

 1 2 3 4 5 

Figuras 
retóricas 

Estereotipo 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizado   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
público en 
lo privado  

Luchador 
 
 

Torpe 
Alto 
Rudo 
Fuerte 
Hábil para 
las llaves 
Resortes en 
las piernas 
Máscara 
Capa 
Atractivo/ 
chiflidos 
Revista 
“Ring” 
Músculos 

Hogar: 
Sala/TV 
    - Ring 
 

 
 
 
 

 

Espacio 
privado 

 
 
 
 
 
 

Hepatitis/a
marillo 
Soltero/coto
rro 
Serio 
Pies 
 
 

Hogar: 
Habitación, 
sala/TV 
 
 

Sobrino 
recargado en 
las piernas del 
tío en la 
proximidad 
de la sala. 
 
 

Cotorro 
 
Soltero 
maduro 
 
Enfermo 



  306 

 

   

 

Espacio 
público en 
lo privado 

Héroe 
 

Tritón 
Máscara y 
capa nueva 
Luchador 
técnico 

Hogar: Sala 
TV 

  

Espacio 
público  
 
Espacio 
privado en 
lo público 

Héroe Tío 
Músculos 
Peinado 
Sonrisa 
blanca 
Ganador 

Arena: 
Asientos, 
Vestidor 
Regaderas 

  

Niño 
 

Sobrino 

Espacio 
público 

Proveedor 
Padre 

Alimento Mazatlán: 
Restaurante 
en la playa 

  

Niño Gula 
Espacio 
privado en 
lo público  

Enfermo 
 

Dolor de 
estómago 
Reposo 
Sudor 
Vómito 

Hotel: 
habitación, 
cama 

Sobrino 
recostado con 
el tío en la 
misma cama 

 

Tío Jorge 
 

Tío 
Cariñoso 

Intimidad Macho Ganador 
Fortuna 

Hogar: Casa   

 Hijo/Mujer 
 

Sueño  
Sudor/desve
lo 

Espacio 
onírico 

 
 

Botines 
Calcetines 
Silencio 
Sudor 
Músculos 
tensos 
Calzón rojo 
Pirámide de 
bellos 
púbicos 
Herida 
Pies 
Huaraches 
Vientre 
Tobillo 
Empeine 
Planta 

Espacio 
anacrónico, 
mítico y 
desencadenad
o 
 
Plancha 
Regaderas 
Vestidor 
Calle 
Ambulancias 
Vestidor 

La metáfora 

del cuerpo 

homoerótico 
se conforma 
de un cuerpo 

sociedad, 
mediado por 
el espacio 
onírico y 
limitado en la 
plancha de 
inspección 
médica, 
donde un 
cuerpo 

individuo 
identificado 
como sobrino 
y niño 
experimenta 
de manera 
sexual, los 

San Sebastián 
 
Cadáver/bulto/
mártir 
 
Seducción 
pasiva 
 
Cuerpo pasivo 

Toalla 
Evocación 
Lengua 
Labios 
Saliva 

 
Footfetish 
 
Médico 
 



  307 

 

   

 

pies de otro 
cuerpo 

individuo en 
estado 
inconsciente y 
herido 
identificado 
como 
luchador y 
tío.  

Seducción 
pasiva 
 
Cuerpo activo 
 

 

“Acercamientos”   Damas y Caballeros Cuento 5 

 1 2 3 4 5 

Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
público 

Adolescent
e Foráneo 
Pobre 
Sirviente 

Pantalón de 
mezclilla 
Camisa a 
rayas 
Tenis muy 
gastados 
 
Periódico 
sección 
empleos 

Plaza:  
Banca 

 
 
 
 

 

Espacio 
público 

La viejita 
Patrona 
 
 
 
 
La loca 
 
 
 
 
 
 
 

Bolsas 
Labios 
rojos 
 
 
 
Flaco 
Vestido 
rojo 
Lunares 
blancos 

Supermercado 
y av. Juárez 
 
 
 
 
 
 
 
 
Muro de la 
iglesia 

 
 
 
 
 

 

Espacio 
privado en 
lo público 

Guardian San 
Bernardo 
 

Casa de la 
viejita 

 
 
 

 
 
 



  308 

 

   

 

  
 

Espacio 
privado en 
lo privado 

  Cocina  La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
en este relato 
se sugiere, a 
partir del 
cuerpo 

individuo de 
un travesti, 
que seduce el 
cuerpo 

individuo de 
un 
adolescente 
foráneo, por 
medio de 
metonimias 
como el 
billete, la 
naranja y el 
licor. 
Finalmente la 
metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
se sedimenta 
en los 
estereotipos 
de la loca y de 
mayate.   

Bruja 
Loca 
 
Infante 
Mayate 

 

“Amor perdido (Tragicomedia en dos 
actos)”  

 Damas y Caballeros Cuento 6 

 1 2 3 4 5 

Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
público 

 
Hombres 
Transeúntes
: 

 
 
 
 

Avenida 
Juárez, ruta 
homoerótica: 
 

 
 
 
 

 
 
 
 



  309 

 

   

 

 
Jorge   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Pascual 

Camiseta 
Mezclilla 
Tenis  
25 años  
 
 
 
 
 
 
 
 
30 años 
Barba 
recortada 
Ojos café 
Corbata 

Aceras 
Autos 
Escaparate de 
zapatería 
Cuadras 
Cantina 
Café 
Sala 
cinematográfi
ca 
 

Cortejado 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Cortejo 

Closeteros 

Espacio 
privado 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dos 
cuerpos 
 
Posición 
copulativa 
 
 
 
Jorge 
 
 
 
 
Pascual 

Casa 
 
 
 
Recámara: 
Luz 
Cortina 
Cama 
 
 
 
 
 
 
 
 

La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
sucede entre 
dos cuerpos 

individuo 
disidentes 
sexuales, que 
se 
estereotipan 
como 
hombres  
transeuntes, e 
interactúan 
por medio de 
códigos 
homoeróticos,  
en un espacio 

sociedad 

heteronormad
o.  

Amantes: 
 
 
 
 
 
 
 
 

Espacio 
privado  

 
Matrimonio
: 
 
 
 
 
 
 
 
Ama de 
hogar-Jorge  

 
tocino y 
naranja 
 
 
 
 
 
 
Café 
Confleis 
 

 
Cocina 
 
 
 
 
 
 
 
Cocina 

 
La metáfora 
homoerótica 
se pierde con 
la 
estereotipació
n clásica de la 
esposa y el 
esposo 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



  310 

 

   

 

 
 
Padre de 
familia-
Pascual 

 
Corbata 
anudada 
 
Cuello de 
camisa 
 
 
Viaje de 
negocios 

Espacio 
público 

Amantes: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Abrazo 
paternal 
 
 
 
 
Muchacho 
 
 
 
 
Maletas 

Aeropuerto La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
se pierde por 
falta de 
convención 
entre Jorge y 
Pascual 

Amantes: 
 
Sugar daddy 
 
 
 
 
 
Sugar babe 
 
 
 
 
Cornudo 

Espacio 
privado 

Matrimonio
: 
Pascual 
 
 
 
 
 
Jorge 
 

 
Cabeza 
Mano 
Sangre 
Herida 
 
 
Cucharita 
del café 
Maleta 

 
Casa: 
Televisión 
 
Cocina, 
cafetera, 
estufa 

  

Espacio 
privado 
dentro de lo 
público 

Monstruos: 
 
 
 
Momia-
Javier 
 
Vampiro-
Sergio 
 
Árabe- 
Ernesto 
 
Civil-Jorge 
 
 

 
 
 
 
Bebida 
 
 
Bebida 
 
 
Bebida 
 
 
Antifaz 
Bebida 
 

Fiesta de 
disfraces 
Centro 
nocturno 
“Trece Rojo 
Night Club”: 
 
Casona vieja 
 
Tristísimo 
jardín 
 
Luz desnuda 
 
Interior: 
Luz roja 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  311 

 

   

 

 
Mesero 
 

 
Vaso y 
botellas 
vacíos 
Copa 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Venerable 
anciana 
 
Lentejuelas 
Emborrach
ándose 
 
Joteando 
 
Bolero 

 
Mobiliario y 
edificio viejo  
 
Sillas 
desvencijadas 
 
Papel tapiz 
caído 
 
Lámparas sin 
limpiar 
 
Manteles con 
quemaduras 
de cigarro 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Loca 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Espacio 
público 

 Bolsa del 
pantalón 
 
Camisa 
empapada 
de sudor 
frío 
 
Frente en 
rodillas 
 
 
Perdido 
 
 
Despeinada
Costales 
Bolsas de 
plástico 
Dinero 

Ciudad: 
Calle 
Frío nocturno 
Esquina 
Callejón 
Parque 
Banca 
Edificios 
viejos 

 Sufrida 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Puto 
 
 
Indigente 
 



  312 

 

   

 

Bultos 
 

“Poco amor”   Damas y Caballeros Cuento 7 

 1 2 3 4 5 

Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
Público 

Cadáver-
Alonso 
 
Familiares: 
Mamá- 
Rosalía 
Abuelo 
 
Amigos: 
Miguel 
José 
Isaac 
Francisco 
Narrador 

Palada de 
tierra 

Cementerio: 
Fosa 

 
 
 
 

 

Espacio 
privado 

Dolientes/b
orrachos: 
 
Miguel 
 
 
 
 
 
 
 
 
José 
 
 
Isaac 
 
 
Francisco 
 
Narrador 
 

 
 
 
Disco:  
 
 
 
 
 
 
 
 
Vasos 
Caguama 
 
 
 
 
 
 
Brazo 

Casa/Burdel:  
Música 
Perfume de 

Gardenias/ 
Alcohol 
Burdel 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 



  313 

 

   

 

 
 
 
 
 
 
 
 

Espacio 
privado en 
lo privado 

Ser vivo 
Alfonso 
Rockero  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dolientes: 
 
Rosalía/Ver
güenza  
 
Miguel/Ter
nura 

Camisetas 
de Iron 
Maiden 
 
Mezclilla 
talla 16 
 
Tenis Vans 
Hojas par 
cartas con 
figuritas de 
corazones 
 
Un cigarro 
 
Flor 
disecada 
 
Revistas 
gay 
 
 
 
 
 

Casa de la 
mamá de 
Alfonso: 
Baúl 

 
 
 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
comienza a 
surgir con el 
cuerpo 

individuo de 
Alfonso, 
estereotipado 
como gay, a 
partir de 
metonimias 
como revistas 
sexuales y 
calzoncillos 
de otros 
hombres, a 
partir de una 
prosopopeya 
de la 
intimidad en 
un baúl de 
cosas 
personales.   

Gay 
 
 
 
 
 
 

Espacio 
privado en 
lo privado 

Compañero 
de 
secundaria 
 
 
Narrador 
 
 
 
 
 
Aguafiestas 

 
 
Llave 
 
 
Dinero 
 
 
 
 
 
Llave 

Casa de su 
compañero de 
secundaria:  
Puerta 
 
 
 
 
 
 
 

La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
del relato se 
completa con 
el cuerpo 

individuo de 
Alonso sin 
metonimias, 
desnudo junto 
al cuerpo —
también sin 
metonimias 
—de su 
compañero de 

Mayate 
 
 
 
 
Closetero 
 
 
 
 
 
 
 



  314 

 

   

 

secundaria, a 
los dieciséis 
años, que, a 
pesar de estar 
bajo el 
resguardo de 
prosopopeyas 
de intimidad 
como la 
puerta, es 
interrumpida 
por el cuerpo 

individuo de 
la hermana 
quien posee la 
metonimia de 
la llave. 

 

“Cumpleaños”   Damas y Caballeros Cuento 8 

 1 2 3 4 5 

Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
Privado 
dentro de lo 
público 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Perfil de 
angelito 

Reflexiones 
sobre la casa 
de Marcial 
 
Augurio: 
Vacío 
Banco 
Cochinero 
Jitomates 
aplastados 
Charcos de 
leche y jugo 
Amenaza de 
asesino con 
catsup 
Carne podrida 
 
 
 
 

Los 
estereotipos 
muestran una 
tensión con la 
que ambos 
experimentan 
y naturalizan 
su sexualidad. 

Marcial - Joto 
 
Chichifo 
Aníbal 
 



  315 

 

   

 

Reconocimien
to 
Camioneta 
prestada 
Manoseadas 
gratis 
 
Anagnórisis 
 

Espacio 
público en 
lo privado 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Anciano 
 
Bailarín 
joven 
 
 
 
 

Patio de fiesta 
clandestina 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

Senectud 
disidente 
 
Dorian grey 
 
 
 
Amigos con 
derecho: 
Marcial y 
Daniel 

Espacio 
privado en 
lo público 

Festejado  
 
 
Festejante 
 
 
Cocinero 
Daniel 

 
Treintones 
Buen ver 
 
 
 
Menú 
 

 
Pastel 
Velas 
 
 
Fiesta: 
Festines 
Comilonas  
Películas 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

Espacio 
privado 
En lo 
público 
 

Socio  
Daniel 
 
Zapatero 
Marcial 
 
 
 
 
Clientes: 
Señoras 
ricas 

 
 
 
Diseñador 
Dueño 
Zapatos 
antiguos 

Tienda de 
zapatos 

  

Espacio 
privado 
En lo 
público 
 

 Mocasines 
de suela 
gastada 
bien 
boleados 
 
Calcetines 
 

Tienda de 
zapatos 
 
 
 
 
 
 
 

 Baco 
Efebo 
Aníbal 
 
 
 
 
 
 



  316 

 

   

 

Pies suaves 
y ligeros 
 
Dedos 
 
Pantorrilla 
 
Pantimedia 
de pelos 
negros 
 
Hojas de 
Parra 
 
Racimo de 
uvas 
 
Efebo 
desnudo 
 
Hilo de 
jugo 
 
Piel 
blanquísim
a 
 
Figura 
lánguida 
 
Rasgos 
vagamente 
orientales 
Sonrisa 
burlesca 
 
Pie 
 
Aceite 
 
Empeine 
 
Planta 
 
Uñas bien 
recortadas 
 
Portafolio 
 
Papeles 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Bosque 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  317 

 

   

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Nike 
Catorce 
años 
Quince 
años 
Flacos 
Sin chiste 
 
Dedos 
regordetes 
Dedos 
cabezones 
 
Pies 
delgados 
Tobillo 
marcado 
Vellos 
negrísimos 
Y 
lujuriosos 
Maduros 
 
Pies 
grandes 
Pies de 
ranchero 
güero 
Dedos 
rosaditos 
Huaraches 
Pies fuertes 
 

 
 
 
 
 
 
Reflexiones 
sobre los pies/ 
Tienda 
 
 
 

 
Fetichista 
Siervo/Lava 
pies 
Marcial 
 
 
Footfetish 
 
 
Pies de pollo 
 
 
 
 
 
 
 
Pies de 
vulgar/ 
político/religi
oso 
 
 
Empresarios 
Padres de 
familia 
 
 
 
 
 
 
 
El muchacho 
guapo 
 
 
 
 
 
 

Espacio 
privado 
dentro de lo 
privado 

Anfitrión/pl
antado 
 
 
Daniel 
 

Botellas de 
Champaña 
Reloj 
 
Cena 
 

Fiesta de 
cumpleaños 

  
 
 
 
 
Chichifo 



  318 

 

   

 

Ausencia  
Espacio 
privado 
dentro de lo 
privado 

Dueño 
 
 
 
 
 
 
 
Gorrón 
 
 
 

Camarones 
a la diabla 
 
Tostada 
 
Llaves 
 
 
Regalo 
 
Tenis viejos 

Tienda de 
zapatos 

  

Espacio 
privado 
dentro de lo 
privado 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sábana 
Desnudo 
Faraón 
Listón 
Regalo 
Labios 
finos  
Ofrenda 
Pene tibio 

Reflexiones 
sobre la casa 
de Marcial 
 
Augurio: 
Espejo 
Aparatos de 
sonido 
Casa 
desamueblada 
 
 
Reconocimien
to: 
Recámara 
 
 
 

 
 
 
 
 

Marcial - Joto 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Chichifo  
Ofrenda 
Baco 
Aníbal 

 

“Barato”   Personas (in)deseables Cuento 1 

 1 2 3 4 5 

Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 



  319 

 

   

 

Espacio 
Privado 
en lo 
público 

Visitante de 
la plaza 
Narrador 
 
 
Visitante de 
la plaza 
Gerardo 

 
 
 
 
 
Ojos verdes 
Camisa 
blanca 
Suéter gris, 
cuello en 
“v” 
Pelo 
castaño 
Pantalón de 
mezclilla 
desgarrado 
Tenis sin 
calcetines 
Cuaderno 
con corazón 
flechado y 
etiquetado 
como María 
del Sol 

Plaza 
comercial: 
Pasillo 
 
 
Baño 

 
 
 
 

 

Espacio 
público 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Rostro 
caliente 
Caderas 
 
 
Roce de 
dedos 
Susurro 
Miembro 
enorme 
Manos 
tibias 
Rostro 
contrariado 

Selva: 
Luz  
Arbotante 
Arbustos 
Ratas 
Faros 
 
 
 
 

 
 
 
 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
se logra aquí, 
por medio de 
dos cuerpos 

individuo 

practicantes 
de cruissing 
en un cuerpo 

sociedad, 
decadente, un 
lote baldío 

Practicantes 
de cruising: 
 
Narrador 
Pasivo 
 
 
Gerardo 
Activo 

Espacio 
privado en 
lo público 

Muelas 
Trabajador 

Asqueroso 
Microbios 
de baño 
Bolsa de 
pantalón 
Estuche 
Cepillo de 
dientes 

Súper 
mercado 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



  320 

 

   

 

Tubito de 
pasta dental 
 
 
 
 

Espacio 
Privado 
en lo 
público 
 

Visitante de 
la plaza 
Narrador 
 
Visitante de 
la plaza 
Gerardo 
 
Visitante de 
la plaza 
“otro” 

 
 
 
 
 
 
 
 
Muchacho 

Pasillo   

Espacio 
Público  

  
 
 
 
Bragueta 
Pene 
Coraje  
Gemidos 
Zapato 
Tronido 
Semen 
 
Boca limpia 
Labios 
Nuca 
Escupitajo 
Hincado 
Desamparo 

Selva: 
Bultos 

La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
se logra aquí, 
por medio de 
dos cuerpos 

individuo 

practicantes 
de cruissing 
en un cuerpo 

sociedad, 
decadente, un 
lote baldío. La 
metáfora se 
logra a partir 
de la función  

Practicantes 
de cruising: 
 
 
Narrador  
Activo 
 
 
 
 
 
Muelas 
Pasivo 

 

“Canción de amor 1”   Personas (in)deseables Cuento 2 

 1 2 3 4 5 

Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
Privado 

Chofer 
 

Anuencia 
 

Transporte 
urbano: 

 
 

 



  321 

 

   

 

Dentro de 
lo público 
 
No lugares 

 
 
Músicos: 
 
Experto 
 
 
 
 
 
 
 
 
Inexperto 

 
 
 
 
Guitarra 
Soltura 
Atención a 
su 
compañero 
Sonrisa 
Mirada 
 
 
 
Guitarra 
Acordes 
equivocado
s 
Retraso 
Dedos  
Cuerda 
Trance 
especialme
nte difícil 
Solo de 
guitarra 
Héroe 
Mirada 

  
 

Espacio 
Privado 
dentro de lo 
privado 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Guiño 
Labios 
fruncidos 
Beso 
apenas 
perceptible 

Convención 
Coqueteo 
 
 
 
 
 

 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
en este relato 
se conforma 
de los cuerpos 

indiviudo de 
dos disidentes 
sexuales, un 
músico 
experto y otro 
inexperto, que 
bajo las 
convenciones 
heteronormati
vas del 
cuerpo 

sociedad, 
producen un 
discreto 
espacio 

Amante: 
Cortejo del 
músico 
experto 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Cortejado por 
el músico 
experto 
 
 



  322 

 

   

 

homoerótico, 
un coqueteo 
furtivo que 
escapa de la 
cotidianidad 
del transporte 
público. 
 
 

Espacio 
Privado 
Dentro de 
lo público 
 
No lugares 
 

 
Músicos 
 
 
 
 
 
 
Pasajeros 

 
Canción de 
bolero 
 
 
 
 
 
Canción de 
rock 

 
Transporte 
urbano: 
 

  

 

“Historia de amor 3”   Personas (in)deseables Cuento 3 
 1 2 3 4 5 
Figuras 
retóricas 

Estereotipo 
Cuerpo 
heterosexual 
jerarquizado   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopey
a  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronorma
do 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
privado 
dentro de lo 
privado 

Esposa 
 
 
 
 
Esposo 

Insatisfecha 
No mujer 

Reflexión: 
resumen 
 

 
 
 
 

 

Espacio 
privado 

 
Reclutador 
 
Postulante 
 
 
 
 
 
 
 

 
Órdenes 
 
Obediencia 
Cubículos 
limpísimos 
Sonrisa 
bonita 
Tareas 
 
Brazo 
vellos 
Brazo 

Trabajo: 
 
Cubículo 
 
 
 
 
 
 
 
Escaleras 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Homosexual 
Closetero 



  323 

 

   

 

 
Solos 
Librero 
Asiento 
Brazo 
Mano 
Bragueta 
 

 
Bodega al 
fondo del 
jardín 
 
 
 

Espacio 
privado 
dentro de lo 
privado 

 Masturbació
n 
Abstinencia 
Encontradiz
os 
Miembro 
Desahogo 
Mujer 
Hijos 
 

Trabajo: 
Baño 
Rincones 

 
 
 
 

Homosexual 
Closetero 
 
 
 
 
 
 

Espacio 
privado 

Anfitrión 
Esposa 
 
 
 
 
 
 
 
 
Invitado 
Amigo 
hétero 

Corazón 
Toquido 
Excusas 
Tiempo 
libre 
Suavitel 
Polvo 
Insolación 
Boca 
 
 
Abstinencia 
Tiempo 
Sin 
explicación 
Ropa lavada 
Suavizante 
de tela 
Abrazo rudo 
Distancia 
Partido de 
futbol 
Calzones 
Pene 

Casa:  
Puerta 

  

Espacio 
privado 
(Acoso) 

Esposa Cena 
Calentura 
Resentimien
to 
Amenaza 
 
 
Abrazo 

Casa  Cliente 
 
 
 
 
 
Chichifo 



  324 

 

   

 

Duda 
Nota de 
despedida 

Espacio 
privado 
 

Invitados  Universidad: 
Festejo 
navideño 

  

 

“Canción de amor 2”   Personas (in)deseables Cuento 4 
 1 2 3 4 5 
Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexu
al 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico en 
el espacio 
heteronormado 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
privado en 
lo público 

Visitante 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Visitante 
 

Mirada 
Intranquili
dad 
Hipnotizad
o 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Pies 
impúdicos 
 
Sandalias 
de piel a 
dos tiras 
Empeine 
Dedo 
gordo 
Pantalón 
encogido 
Piernas 
largas 
Mirada 
Sonrisa de 
complicida 
Movimient
o de cabeza 

Plaza 
comercial:  
Cines 
Escalera 
eléctrica 
Banca 
Cartelera 
Tienda de 
discos y tienda 
de ropa 

La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
comienza a 
figurar con el 
encuentro de 
dos cuerpos 

individuo 
disidentes 
sexuales 
fetichistas, uno 
que mira y otro 
que exhibe los 
pies como 
metonimia 
fundamental de 
su atracción, 
entre el cuerpo 

sociedad de 
una plaza 
comercial con 
prosopopeyas 
de 
esparcimiento, 
ideales para 
ligar 
discretamente. 

Fetichistas: 
Voyeurista  
 
 
 
 
 
Exhibicionis
ta 



  325 

 

   

 

Salida 
 
 
 

Espacio 
privado en 
lo público 

Piloto 
 
Copiloto 

Menor 
 
Indicacione
sMayor 
Desconoci
do 

Automóvil: 
Semáforo 
Derecha 

 
 

 

Espacio  
privado 

 Chicle de 
menta 
Tufo 
helado 
Garganta 
Nariz 
Rodillas 
 
 
 
Sin 
sandalias 
Pies 
Sudor 
Cuero 

Casa:  
Bocinas 
Canción 
“This strange 
effect” de 
Hooverphonic 
Comedor 
Sillones, 
Mueble para 
platos 
Mueble para 
televisión 
Sala 
Cuadros 
Figuritas 
 

Aunque el 
relato sólo lo 
sugiere, la 
metáfora del 
cuerpo 
homoerótico se 
logra en la casa 
del cuerpo 

individuo 
exhibicionista 
de pies, el 
como dueño 
del espacio, se 
sitúa con 
comodidad en 
su sillón 
exhibiendo la 
metonimia 
fundamental de 
este encuentro, 
los pies y su 
olor a sudor y 
cuero, a otro 
cuerpo 

individuo con 
metonimias 
como: aliento 
helado y de 
menta, quien se 
arrodilla, para 
como se 
supone la 
relación de 
jerarquías y 
metonimias, 
lamer sus pies. 

Fetichistas: 
Voyeurista  
 
 
 
 
 
 
 
 
Exhibicionis
ta  
Papá 

 

“Plaza”  Cuento 5 
 1 2 3 4 5 



  326 

 

   

 

Figuras 
retóricas 

Estereotipo 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
Público 

Foráneo Croquis Parque rojo 
Juárez 
Ex convento 
del Carmen 
Catedral 
Quiosco 
Plaza tapatía 
(Ruta de ligue 
homoerótico) 

 
 
 
 

 

Espacio 
público 

 
Foráneo 

 
Molesto 
Pierna 
Nalga 
Desconciert
o 

Zona roja 
Fuente de las 
Ranas: Banca 
 
 
 
 

Un 
provinciano 
que 
desconoce la 
zona de 
prostitución y 
un señor 
mañoso 

 

Señor 
 
 

Atrevido 
Sonrisa 
Mañoso 
Confianzud
o 
Curioso 
(nombre y 
edad) 
Promesas 

 Cliente 

Espacio 
privado en 
lo público 

 Miedo 
Emoción 
Desasocieg
o 
Pito 
Semen 
dulcecito 

LUPIS 
Tienda 
departamental
: último piso, 
baño 
 
 

La metáfora 

del cuerpo 

homoerótico 
se conforma 
de un cuerpo 

individuo 

ajeno al 
cuerpo 

sociedad, que 
interactúa de 
manera 
homoerótica 
con otro 

cuerpo 

individuo en 
calidad de 

Mayate 

 Ansioso 
Tragón 
Boca 

Closetero 



  327 

 

   

 

cliente, al 
interior de un 
LUPIS; un 
baño en una 
tienda de 
partamental.  

Espacio 
público 

Señor Dinero 
Acelerado 
Discreto 

Calles  Cliente 

 Desconciert
o 
Inmóvil 
Pago 
 

“Placera” 

Espacio 
público 
 

Feligrés atento Catedral: 
música 

  

 

“Historia de amor 2”  Personas (in)deseables Cuento 6 
 1 2 3 4 5 
Figuras 
retóricas 

Estereotipo 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizado   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
Privado 

 Descalzo 
Dedo roto 
Dolor 
Seriedad 
Cojo 
 

 
Hogar 

 
 
 
 

Sujeto A 
Mujer 
 

 Enojo 
Zapato 
Mudo 
Alcohol 

  Sujeto B 
Marido 

Espacio 
privado   

 
 

Espalda 
Calor 
Rostro  
Ecuánime 
Dos 
paquetes de 
six 
Contención 
fetichista 

Sala: 
 
Sillón, 
Televisor 
Refrigerador 
Mesa 
 
 

Sujeto A se 
siente atraído 
a los pies sin 
calzado y con 
calcetines del 
sujeto B en 
un espacio 
privado. 
 

Fetichista 
Urófilo 

 
Macho 

Dos tequilas 
Disculpas 

Macho 



  328 

 

   

 

Desafiante 
Chelas 
Sonrisa 
boba 
Dedos de 
los pies 

Espacio 
público en 
lo privado 

A Queja 
Mirada 
inquisidora 

Televisor: 
Ruido 
programa 

  

B Garganta 
Tragos 
abundantes 
Risa 
 

   

Espacio 
privado 
dentro de lo 
privado 

 Fetichista 
Masoquista 

Baño La metáfora 

del cuerpo 

homoerótico 
se logra, a 
partir de un 

cuerpo 

individuo que 
accede a 
satisfacer 
placeres 
sexuales a 
otro cuerpo 

individuo con 
fijaciones 
fetichistas a 
la “lluvia 
dorada”, en el 
cuerpo 

sociedad más 
íntimo de un 
hogar, el 
baño. 

Cliente 
masoquista 
 

  Toy Boy 
 

 

“Historia de amor 1”   Personas (in)deseables Cuento 7 
 1 2 3 4 5 
Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 



  329 

 

   

 

Espacio 
Privado 
dentro de lo 
público 

 Short 
cachetero 
de los 
ochenta 
Camiseta 
corta  
Vientre 
abultado 
Cachucha 
Calvicie 
Simpático 
Charla 
agradable, 
Culto 
Cantante en 
francés 
Despreocup
ado 
Fresquísim
o  
Atuendo 
deportivo 
 
 
Jóvenes 
Serios 
callados 
Mochila 
con 
herramienta 
 
Malencarad
os 
Peligrosos 
 

Bares y sitios 
de la ruta 
homoerótica: 
 
 

 
 
 
 

Gerald 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Acompañante
s: 
Jóvenes 
 
 
 
 
Chichifos 

Espacio 
Privado 
dentro de lo 
público 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
Suspicacias 
Envidias 
Desconocid
o 
Resistente a 
las sonrisas 
Caricias sin 
querer 

Bares y sitios 
de la ruta 
homoerótica: 
Celebración 
de medio año 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

Disidente 
sexual maduro 
 
 
 
Objeto de 
deseo 
 
El niño 



  330 

 

   

 

Espacio 
privado en 
lo público 

  
Cantante 
con 
sentimiento
Mano 
extendida 
en el pecho 
Ojos 
cerrados 
Cabeza 
hacia atrás 
Sin llorar 
Tristeza 
 
 
 
Alto 
Rasgos 
indígenas 
Bien 
armado 

Bares y sitios 
de la ruta 
homoerótica:
Peregrinaje 
“Las 
ciudades” de 
José Alfredo 

 
 
 
 

Gerald 
Desenamorad
o 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Chichifo 
 
 
 
 
 

Espacio 
privado 
dentro de lo 
público 

Gerald Trajeado 
En su papel 

Oficina de 
gobierno 

  

Espacio 
privado 

 Embarnecid
o 
Pedante 
Si 
recuerdos 

Bares y sitios 
de la ruta 
homoerótica 

 El “niño” 

 

“Canción de amor 3”   Personas (in)deseables Cuento 8 
 1 2 3 4 5 
Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopeya  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
Privado 

Hombre Espaldas 
Cabeza 
recortada 
Rostro 
pálido 
Aburrido 

Habitación en 
penumbras:  
Escritorio 
Pantalla de 
computadora 
Mouse 

La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
en este relato 
se sucita con 
un cuerpo 

Cibernauta 
pornográfico 



  331 

 

   

 

Cansado 
Mano 
 

Ventanas 
Ruidos 
Gimoteos 
sexuales 
Avisos de 
programas 
Música 
inintelegible 
“Mi corazón 
es un gitano” 
Lupita 
D´Alessio 
Video 
pornográfico 
 
 

individuo 
estereotipado 
como hombre, 
con la 
prosopopeya 
de su 
computadora, 
la cual 
reproduce 
distintas 
prosopopeyas 
de carácter 
sexual y de 
entretenimient
o. 
 
 
 

 

“La beba Gómezléal no cree en lágrimas”   Personas (in)deseables Cuento 9 
 1 2 3 4 5 
Figuras 
retóricas 

Estereotip
o 
Cuerpo 
heterosexua
l 
jerarquizad
o   

Metonimia 
Cuerpo 

individuo 

Prosopopey
a  
Cuerpo 

sociedad 

Metáfora 
Metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
en el espacio 
heteronormad
o 
 

Estereotipo  
Cuerpo 
disidente 
jerarquizado 

Espacio 
Privado en 
lo privado 
(íntimo) 

El señor 
Everardo 
Apócope 
“Eve” 
Beba 
La Beba 
Gomezleál 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Anticuado 
Costumbre 
Veinteañeros 
Ropa fuera 
de moda 
Corte fuera 
de moda 
Sin desvelos 
Habla no 
femenina 
Sin bailar 
Adolescente 
muy guapo 
Decencia 
precoz y 
desubicada 
Mala gana 
Miedo 
Personaje de 
caricatura 

Recuerdo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  332 

 

   

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Jovencitos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Codos 
 
 
Cerveza 
 
 
Risilla 
burlona 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Pista de 
baile 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Cibercafé 
Mito 
Carteles 
“prohibido 
defecar” 
Edificio 
vacío 
Tres pisos 
Salas y 
cuartos sin 
puerta 
Primer piso 
Barra  
Locker  
 
 
 

 
 
 
La metáfora 
del cuerpo 
homoerótico 
no se logra 
por falta de 
compatibilida
d entre el 
cuerpo 

individuo de 
Everardo con 
otros cuerpos 

individuo a 
pesar de que 
el cuerpo 

sociedad se 
presta para 
ello. 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Jotitas 
brinconas 
 
 
Morboso 
Everardo 
 
 
Ernesto 
 
 
 
 
 
 
Morboso 
Everardo 
 
 
Empleado 
barra 
 
 
Adrián 

Espacio 
privado en 
lo público 

Anfitrión: 
Ernesto 
 
 
 
Invitados: 
Amigos 
 

Borracho 
 
 
 
 
Charla 

Automóvil 
Casa de la 
fiesta: 
Sillón 
 
Música 
 
 

 
 
 
 
 

 



  333 

 

   

 

 
 
 
Adrián 
 
 
Everardo 
 
 
El hombre 
 

Rondas de 
caballitos de 
tequila 
 
Pasos rápidos 
 
Seis décadas 
 
 
Arreglo floral 
Tarjeta 
Tres nietos 

 
 
Automóvil 
 
 
Cocina 

Espacio 
privado en 
lo público 

Copiloto 
Adrián 
 
 
 
Piloto 
Ernesto 
 
 
 

Cabeceo 
Ojos 
Pavor 
 
 
Hipo 
Llanto 
Borracho 
 
 
 

Automóvil 
Volante 
Señalamient
os 
 
Semáforo 
Brecha 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

Espacio 
privado en 
lo público 

Borracho 
Abandonad
o 
Ernesto 
 
 
Compañero 
de 
borrachera 
Adrián 

Botella de 
tequila 
Terco 
 
 
Botella de 
tequila 
Babeando 
Cabeza 
torcida 
 
 

Granja 
Sillones 

Aunque esta 
parte del 
relato supone 
una falta de 
metáfora del 
cuerpo 
homoerótico, 
las 
circunstancias 
sospechosas 
en las que 
Ernesto y 
Adrián se 
fueron a pasar 
la noche en el 
espacio 
privado de la 
granja, 
suponen la 
probabilidad 
de una 
metáfora del 
cuerpo 
homoerótico 
entre dos 
cuerpos 

individuo con 

 



  334 

 

   

 

única relación 
más que la 
amistad 
compartida 
por un 
tercero: 
Everardo.   

Espacio 
privado en 
lo público 

 
 
 
Anfitrión 
Ernesto 
 
 
Invitados 
 
 
 
Adrián 
 
 
 
 
 
Everardo 

 
 
 
Dormido 
 
 
 
Tertulia 
 
 
 
Cerveza 
Bolsa de 
papel 
Comida 
 
 
Amasijo de 
sentimientos 
 
Pecho 
engarruñado 

Casa de 
Everardo: 
 
Recámara 
 
 
 
 
 
 
 
Comedor 
 
 
 
 
 
Comedor 

  

 

 

Tabla de frecuencias de recursos en la voz narrativa de cada cuento 
Diálogo (Dg) 
Homodiegético (Hm) 
Heterodiegético (Ht) 
Omnisciente (Om) 
Primera persona (1) 
Segunda persona (2) 
Tercera persona (3) 
Presente (Ps) 
Pretérito (Pr) 
Futuro (Ft) 
Recurso narrativo empleado (x) 
Recurso narrativo alternativo empleado (x) 
Damas y caballeros 

 Discurso 
directo 

Recursos de la voz narrativa 

 Diálogo Narrador Persona Tiempo 



  335 

 

   

 

  Om Ht Hm 1 2 3 Pr Ps Ft 
“Hombre y niño 
sentados en una silla” 

x x x   x x x   

“Ni un roce” x   x x    x  
“Los sueños de José”  x x x x x  x x  

“El Brujo Blanco” x x x   x  x x  

“Acercamientos”  x x   x  x x  

“Amor perdido 
(Tragicomedia en dos 
actos)” 

x x x x x x   x  

“Poco amor” x   x x   x   
“Cumpleaños”  x x x x x x x x x 

Frecuencia de 
recursos narrativos 

4 6 6 2 2 5 1 3 6  

Frecuencia de 
recursos narrativos 
alternativos 

1   3 3 1 1 3  1 

Personas (in)deseables 

“Barato”    x x   x   
“Canción de amor 1”  x x   x   x  
“Historia de amor 3”    x x   x   
“Canción de amor 2”    x x    x  
“Plaza”  x x   x x x x  
“Historia de amor 2”  x x    x  x  
“Historia de amor 1”  x x    x x   
“Canción de amor 3”  x x    x  x  

“La beba Gómezleál 
no cree en lágrimas” 

x x x    x x x  

Frecuencia de 
recursos narrativos 

 6 6 3 3 2 4 5 5  

Frecuencia de 
recursos narrativos 
alternativos 
 

1      1  1  

Total de frecuencia de 
recursos narrativos 

4 12 12 5 5 7 5 8 11  

Total de frecuencia de 
recursos narrativos 
alternativos 
 

2   3 3 1 2 3 1 1 

 

 

 

 



  336 

 

   

 

Glosario de términos y conceptos del discurso homoerótico 

Esta sección tiene la finalidad de apoyar la lectura a partir de algunos conceptos clave al 

respecto del análisis crítico del discurso homoerótico. Por lo que el glosario se ha 

proveído de distintos conceptos, en distintos campos de estudio, a fin de enriquecer la 

visión cultural de los disidentes sexuales. Así que el vocabulario se compone del ámbito 

científico y popular. La selección de los términos y conceptos van en función de las 

necesidades de este proyecto de investigación, comprender los mecanismos del discurso 

homoerótico en la narrativa de Luis Martín Ulloa.   

C 

Cruising 

Junto con el dogging,  —el paseo de perro— el cruising o paseo en auto, hace énfasis en 

la excusa del paseo como estrategia, con la que no sólo los disidentes sino la sociedad en 

general encubren la práctica la sexual en espacios públicos: “Pero en la vida cotidiana 

muchas personas piensan, fantasean, y algunas llevan a cabo un tipo de práctica erótica 

que consiste en tener relaciones sexuales en lugares públicos, generalmente de forma 

anónima y sin ataduras” (Reyes, 2018, p. 50).  

Cuarto de té 

Véase tearoom 

D 

Disidencia sexual 

El término disidencia sexual empleado por el antropólogo Guillermo Núñez Noriega en 

su libro Qué es la diversidad sexual  (2016), como él mismo lo afirma,  es más clarificador 

y directo al papel de los grupos sociales que no se ajustan a los patrones de 

comportamiento, o de identidad de género establecidos en el binarismo sexual y la 

normatividad heterosexual, es decir, lo importante y común de estos grupos es el combate 



  337 

 

   

 

a la heteronormatividad, lo que han conllevado a  incrementar en la práctica social las  

letras a la sigla original LGBT  a LGBTTI, o LGBTTIQ, entre otras formas de diversidad 

sexual. 

Dogging 

Véase cruising. 

E 

Erotismo 

Bataille separaría la noción de erotismo al respecto de la sexualidad: “La actividad sexual 

de los hombres no es necesariamente erótica. Lo es cada vez que no es rudimentaria, cada 

vez que no es simplemente animal” (1997, p. 33). Así mismo referiría a la prohibición y 

la angustia como motivos del erotismo sin recurrir al ideal del amor: “La experiencia 

interior del erotismo requiere de quien la realiza una sensibilidad no menor a la angustia 

que funda lo prohibido, que al deseo que lleva infringir la prohibición” (1997, p. 43). 

Aunque Bataille sí llegó a tratar el amor en función del erotismo, veía en el mismo un 

mecanismo disruptivo del deseo pasional, una especie de antítesis, al concretar la pasión 

individual a un solo sujeto, y no cualquier sujeto que concuerde con la pasión individual: 

“el amor por el compañero sexual […] cambia la sensualidad en ternura, y la ternura 

atenúa la violencia” (1997, p. 247). 

Espacio individualizado  

De acuerdo con Georg Simmel cada individuo crea un sentido de pertenencia a un 

espacio, que determina física y psicológicamente a través de una interacción significativa, 

es decir por cualidades determinadas por el mismo individuo: “evoca la idea de su 

pertenencia a un mundo espacial cualitativamente determinado” (Simmel, 2019, p.666) 

Espacio psicológico 



  338 

 

   

 

Georg Simmel define algo más allá del espacio físico como plataforma con coordenadas 

donde los sujetos se encuentran e interactúan, posee otra cualidad intangible de 

conexiones psicológicas, que llegan a modificar al mismo espacio físico: “El espacio es 

una forma que en sí misma no produce efecto alguno. Sin duda en sus modificaciones se 

expresan energías reales […] Lo que tiene importancia social no es el espacio, sino el 

eslabonamiento y conexión de las partes del espacio, producido por factores espirituales” 

(p. 644). La palabra “espiritual” parece emplearla Simmel en concordancia con la noción 

de la psicología, en relación por supuesto al vocablo griego psyche por lo que para esta 

investigación se ha concluido en denominarlo espacio psicológico. 

G 

Gueto homosexual  

Monsiváis emplea el término gueto homosexual en su artículo: “Los gays en México: la 

fundación, la ampliación, la consolidación del gueto” (2010), para referirse a los espacios 

de la disidencia sexual, producidos a principios del siglo XX, estos particularmente son 

logrados con el poder económico y político, ocultos de la sociedad: “los gays con dinero 

y/o prestigio, establecen el gueto, el universo subterráneo que halla con rapidez códigos, 

lenguaje y <<zonas morales>>” (p. 110). 

H 

Heteronormatividad o heterosexismo 

Núñez Noriega explica que la heteronormatividad o el hetero sexismo: “es el producto 

del encumbramiento de la heterosexualidad como la única identidad sexual válida (por 

ser la única natural o acorde con un <<plan divino>>). Involucra la jerarquización de las 

identidades eróticas diferentes” (p.72). 

Homoerotismo  



  339 

 

   

 

Aunque el homoerotismo proviene del adjetivo homosexual, aquí se hace referencia a lo 

que Juan Cornejo Espejo afirma en su artículo: “Equívocos del lenguaje: homoerotismo 

en lugar de homosexualidad” (2009). Cornejo analiza que ambas palabras desde un 

discurso de poder implicaban desprestigio y desvalorización moral, mientras que el 

homosexual fue el vocablo que encasilló erróneamente a las diversidades sexuales, hasta 

llegar a nuestro tiempo como el que tiene preferencias por su mismo sexo, el 

homerotismo: “Se debe, más bien, a que es una experiencia subjetiva moralmente 

desaprobada por el ideal sexual de la mayoría” (p. 147). Lo que implica que el 

homoerotismo engloba las prácticas no solamente ahora reconocidas como 

homosexuales, sino todas aquellas que desafían estandarización heterosexual. 

Homosociabilidad  

Para Juan Bobadilla, la Homosociabilidad implica un cambio de actividad más allá de la 

práctica sexual, remite a un estado de convivencia social entre los que circundan la vida 

de “ambiente”, por lo que los códigos de comportamiento homoerótico, cruzan a otras 

esferas culturales como el trabajo, el arte, la familia, las amistades, estatus social y 

económico, etc.: “Los usuarios del Spa objeto de estudio, interactúan en muchas 

ocasiones más allá del encuentro sexual, establecen una red de relaciones de cordialidad 

y camaradería” (2001, p. 199). 

L 

Loca 

En tanto al estereotipo de la loca, aquí se consideran los señalamientos de Enrique Serna 

en su artículo “Primer desfile de locas” originalmente publicado en 1979, en Sábado, 

suplemento de Unomásuno: para Enrique Serna era importante preservar el uso de la 

palabra loca en relación a los disidentes sexuales que se travestían, quizá por un origen 



  340 

 

   

 

carnavalesco, que permitió el travestismo, justificado en la exageración o hipérbole de las 

metonimias de mujer con un fin paródico (Serna, 2018). 

Lugar antropológico 

Para Marc Auge el lugar antropológico es un lugar de sentido humano, que posee los 

simbolismos de quienes lo habitan, está dotación simbólica hará distinto y peculiar al 

espacio ante los que desconocen su significado, un sentido de alineación para el que se 

acerca como espectador: “el lugar antropológico, es al mismo tiempo principio de sentido 

para aquellos que lo habitan y principio de inteligibilidad para aquel que lo observa” 

(1992, p. 58).  

LUPIS 

El término Lugares Públicos de Interacción Sexual LUPIS, de acuerdo Juan Bobadilla en 

su estudio sobre homoerotismo en Aguascalientes: “Una mirada etnográfica a un lugar de 

encuentro sexual del activismo gay de finales del siglo XX” (2019), permite clasificar el 

fenómeno homoerótico de los espacios de la disidencia sexual como: “los baños públicos, 

vapores o saunas; los cuartos oscuros, ya sea exprofeso como tales, o como espacio 

componente de antros y bares, y las salas cinematográficas que proyectan exclusivamente 

pornografía” (p 195). Así que este término engloba los espacios creados por las 

disidencias sexuales con fines de interacción homoerótica. 

M 

Mayate 

Prostituto masculino que sirve en actos homoeróticos: “aquel que intercambia favores 

sexuales por bienes materiales” (Rivera, 2018, p. 40).   

N 

No lugares  



  341 

 

   

 

Concepto propuesto por Marc Augé, son espacios diseñados como lugares mediadores 

entre los lugares antropológicos, se cargan de simbolismos convencionales de la 

cotidianidad, mismos que suponen neutralidad social, por lo que en apariencia no fueron 

diseñados para contener ideologías de grupos o colectivos humanos, son puntos de 

tránsito que sirven de mediadores: baños, paradas de autobuses, autobuses, hoteles, 

cabinas telefónicas, comandancias, etc.: “Se ve claramente que por ‘no lugar’ designamos 

dos realidades complementarias pero distintas: los espacios constituidos con relación a 

ciertos fines (transporte, comercio, ocio), y la relación que los individuos mantienen con 

esos espacios” (Auge, 1998, p. 98). En tanto a la relación de los individuos con los no 

lugares, aunque no se pretende un sentido de pertenencia, si no una aparente neutralidad 

en pro de la funcionalidad social, un no lugar no se exime de ser modificado en sus 

simbolismos convencionales hacia visiones individualidades y colectivas, una necesidad 

de volverlo antropológico como sucede con el fenómeno del grafiti en los baños públicos.  

P 

Puto 

El término “puto” era empleado por los indígenas para referir a los disidentes sexuales 

pasivos, con función de “mujer” en el acto homoerótico y no por la Inquisición, en el 

sentido de afirmar una vez más que la bina del colonialismo, Iglesia-Estado sólo concibió 

el acto sexual entre hombre y mujer. (Tortorici, 2007, p. 39). 

Q 

Queer 

Monsiváis logró una traducción cultural de la experiencia heteronormada en México, 

abordando el machismo revolucionario: “Lo más semejante al uso de la expresión inglesa 

queer, a la vez <<extraño>> y gay, es el vocablo rarito” (Monsiváis, 2010, p.50). A ojos 

de la norma machista, los disidentes son raritos en su comportamiento y vestimenta, el 



  342 

 

   

 

disidente es insultado por ello con palabras como “maricón” y “machorra” pero la 

apropiación del insulto con orgullo es una respuesta al entorno hostil: “lo que fue 

provocación es hoy un ejercicio de los derechos, lo que fue <<vulgaridad indecible>> 

reaparece como valioso testimonio del cambio de costumbres” (Monsiváis, 2010, p.75). 

R 

Rarito 

Véase queer 

S 

Sodomía 

El término fue traído a América por los colonizadores y que refiere a “El «vicio 

sodomítico», que dentro de esta taxonomía figuraba como el acto más grave después de 

la bestialidad, estaba definido como <<el coito con el sexo no debido>> y era más 

condenable cuando lo cometían dos hombres, por suponer una ofensa directa contra el 

orden natural creado por Dios” (Palafox, 2015, p. 292). 

T 

Taboo 

La definición de Justo Andrés Mesa sobre el Tabú quien afirma se trata de: “una palabra 

polinesia que por un lado significa <<sagrado y santificado>>, y por otro, <<ominoso, 

peligroso, prohibido e impuro>>; que implica horror sagrado y prohíbe por sí mismo; es 

decir, que sus prohibiciones carecen de toda fundamentación y son de origen 

desconocido. La potencia del tabú es entonces que parece cosa natural, indubitable y 

necesaria para vivir correctamente” (2013, párr. 13). 

Tearoom  

Aunque originalmente la palabra proveniene del slang homosexual que explica una 

similitud entre el té y la orina, en su traducción al español “los cuartos de té”, van más 

allá de los urinarios donde los hombres mantienen relaciones homosexuales: “un lugar 

donde los encuentros homosexuales suceden” (1970, p. 2). Laud Humphrey entiende la 



  343 

 

   

 

importancia de las dinámicas como las portadoras del significado en la palabra, por lo que 

cualquier espacio que replique las prácticas homoeróticas ocultas en espacios públicos 

puede llamarse tearoom: “Como sea, las reglas básicas del juego y el perfil de los 

practicantes, aplica a cualquier lugar de Estados Unidos” (Humphrey, 1970, p. 21). 

V 

Voyeur 

Carolina Sanabria en su ensayo “La mirada voyeur, construcción y fenomenología” toca 

los puntos que unen la mirada, el tabú, y el deseo hablando por supuesto del voyeur: “A 

partir de esta problematización entre la mirada y la representación del cuerpo en la cultura 

se formaliza un tabú donde se inscriben una serie de formas de estigmatización de la 

mirada, que se han distinguido en categorías como el narcisismo, la representación 

pornográfica y la visualización del cadáver” (2008, p.164). Lo que Sanabria indica es que 

el tabú es fundamental para que la mirada convencional cruce el límite cultural hacia lo 

clandestino: lo que no se debe de ver. Sanabria además correlaciona la mirada hacia lo 

prohibido con el cadáver y el narcisismo, cuestión evidente en los estudios de Bataille. 

 


