
 

  
 
 
                             UNIVERSIDAD DE GUANAJUATO 
 
 
 
 
 

LA LIBERTAD EN LA FILOSOFÍA DE CASSIRER Y SU 
OPERAR EN LA CULTURA. 

 
 
 

T     E     S     I     S 
QUE PARA OBTENER EL TÍTULO DE 

 
 

MAESTRO EN FILOSOFÍA 
 
 
 
 

P        R        E        S        E        N        T        A 
 

RAFAEL LUIS ALONSO RAYGOZA CHÁVEZ 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
GUANAJUATO, GUANAJUATO                                                              NOVIEMBRE 2025  



2 
 

 

Índice 
Agradecimientos ........................................................................................................................... 3 

INTRODUCCIÓN ............................................................................................................................. 4 

CAPÍTULO 1. INFLUENCIAS EN EL PENSAMIENTO DE CASSIRER ................................. 7 

LA INFLUENCIA DEL RACIONALISMO, CRITICISMO E IDEALISMO. LEIBNIZ, KANT 
Y HEGEL ...................................................................................................................................... 8 

Leibniz ...................................................................................................................................... 8 

Kant ......................................................................................................................................... 11 

Hegel ....................................................................................................................................... 17 

EL NEOKANTISMO .................................................................................................................. 21 

Surgimiento del neokantismo y las dos grandes escuela neokantianas .............. 21 

La escuela de Marburgo y la “platonización” de Kant ............................................... 26 

FENOMENOLOGÍA Y FILOSOFÍA ANALÍTICA .................................................................. 30 

CAPÍTULO 2. LA LIBERTAD EN LA FILOSOFÍA DE CASSIRER ....................................... 36 

EL NEOKANTISMO DE CASSIRER ...................................................................................... 36 

Las obras Críticas de Kant ................................................................................................ 36 

Cassirer y las formas simbólicas .................................................................................... 40 

Puntos de confluencia y separación entre Kant y Cassirer ...................................... 44 

FILOSOFÍA PRÁCTICA Y LIBERTAD EN EL PENSAMIENTO DE CASSIRER. ........... 49 

La creación libre de las formas simbólicas en el pensamiento de Cassirer. La 
vía de la causalidad y la contingencia. .......................................................................... 51 

La vía republicana ............................................................................................................... 60 

CAPÍTULO 3. LA TRAGEDIA DE LA CULTURA .................................................................... 70 

LA CULTURA Y LA LIBERTAD ............................................................................................. 71 

LA CRÍTICA DE ADORNO Y HORKHEIMER A LA CULTURA: LA INDUSTRIA 
CULTURAL. ............................................................................................................................... 74 

LA CRÍTICA DE MARCUSE: DEL MALESTAR EN LA CULTURA A LA REPRESIÓN 
EXCEDENTE Y EL UNIVERSO UNIDIMENSIONAL. ......................................................... 81 

LA RELACIÓN SUJETO-OBJETO Y LA TRAGEDIA DE LA CULTURA ....................... 89 

LA FUNCIÓN DEL ARTE: POSIBILIDAD DE DOMINIO Y LIBERACIÓN ...................... 95 

CONCLUSIONES ......................................................................................................................... 99 

BIBLIOGRAFÍA ........................................................................................................................... 101 

 



3 
 

Agradecimientos 

A mi familia, por su amor, compañía y formación. 

A mi esposa, que me acompañó con amor y paciencia en este camino. 

A mis maestros, por tanta inspiración y apoyo. Especialmente a Genaro Martell, Mayco 
Burgos, Pedro Arriaga, María Edith, Jesús Ruiz Pozo y Javier Corona. 

A mis amigos y compañeros de la maestría, que me han enseñado que la filosofía se 
construye mejor en comunidad. 

A la orden de predicadores, que despertó en mí la pasión por el estudio y la filosofía. 

A José Jaime Pérez Lucio, que inspiró mi camino filosófico y la lectura de Cassirer. 

Al Dr. Gustavo Adolfo Esparza, por su amable asesoría para el estudio de Cassirer. 

  



4 
 

INTRODUCCIÓN 
 

En el siglo XVIII, en medio de una disputa filosófica importante sobre el origen 
del conocimiento y casi cien años después de los Principia Mathematica de Newton, 
se publica por primera vez la Crítica de la razón pura (CRP), obra magistral de 
Immanuel Kant, en donde intenta establecer las condiciones de posibilidad del 
conocimiento. En esta primera crítica, Kant, ampliamente impactado por el autor de 
la teoría de la gravitación universal, pareciera referirse a un conocimiento que 
encaje con los estándares científicos de la época y aunque en obras posteriores 
parece ampliar considerablemente su postura (sin contradecir necesariamente lo 
que sostiene en la primera crítica), para muchos lectores parece claro que la postura 
epistémica fuerte se encuentra en la CRP, dotando con esto al conocimiento 
científico de un “status” más alto, que al resto de los posibles conocimientos. 

Después de la muerte de Kant, sus lectores y comentaristas se prestaron a 
fervientes discusiones en las que se podían encontrar las más diversas posturas en 
torno a la interpretación de sus obras, lo que dio lugar a diferentes corrientes y 
escuelas. Así, un siglo más tarde de la publicación de la primera crítica, surge la 
escuela neokantiana de Marburgo, en donde se adscribe Ernst Cassirer, quien 
explícitamente reconocerá su intención de “ampliar” la crítica kantiana a una crítica 
de la cultura. Con esto, la intención del filósofo neokantiano será evidenciar que el 
conocimiento no se reduce a aquello producido por la ciencia, sino que va más allá, 
a todo lo que ha producido el ser humano, a toda la cultura. Para Cassirer, si bien 
el arte, el mito, la religión, el lenguaje y la ciencia son diferentes manifestaciones 
del espíritu, todas ellas tienen una misma estructura, todas ellas parten de las 
mismas condiciones de posibilidad y todas ellas, pueden ser comprendidas como 
formas simbólicas, que ayudan a dotar de sentido la existencia humana. 

El centro de la propuesta filosófica del neokantiano, se puede encontrar en 
los tres volúmenes de su obra Filosofía de las formas simbólicas. Allí se sostiene 
que el ser humano conoce mediante símbolos, por eso, quizá el nombre de “animal 

racional” no es el más apropiado, sino el de “animal simbólico”. Es a través de 
símbolos que se construye el mundo que habita el ser humano, el mundo de la 
cultura, que ha pasado por diversas intervenciones humanas y que cada vez está 
más lejos del mundo natural.   

Ahora bien, si somos consecuentes con las afirmaciones de que el ser 
humano ‘construye el mundo que habita, mediante símbolos’ y que estas 
construcciones se encuentran cada vez más lejos del mundo natural, entonces 
habría que reconocer también que el ser humano no es un ente pasivo que solo 
percibe información y la procesa, sino que también parece organizarla y darle 
sentido. Se podría decir que el ‘animal simbólico’ “co-crea” la realidad. No se trata 



5 
 

solo de sensaciones percibidas, sino de un sentido construido a partir de dichas 
sensaciones. Es el ser humano el que significa el mundo a través de su razón 
simbólica.   

Si vamos un poco más allá, encontraríamos que si el ser humano organiza 
las percepciones sensibles y les da sentido, si es él quien significa el mundo por 
medio de los símbolos, entonces también asumiríamos que debe existir al menos 
algún grado de libertad para que el ser humano no solo sea un agente pasivo que 
padece el acaecer de la vida, sino que tenga injerencia en la construcción del mundo 
de la cultura. Sin embargo, aunque esté dado por supuesto ese grado de libertad 
necesario, cabe hacerse cuando menos dos preguntas: ¿Cómo es posible la libertad 
en la cultura?; ¿Cómo se entiende la libertad en la propuesta de Cassirer, en la 
Filosofía de las formas simbólicas? 

La presente investigación, busca responder a esas cuestiones. Para lograrlo, 
se trabajará con tres capítulos. El primero, busca explicar de manera más profunda, 
cómo es que Kant, Leibniz, Hegel, la escuela de Marburgo e incluso, la 
fenomenología husserliana y la filosofía del lenguaje impactan en Cassirer para 
estructurar su postura. La finalidad de este primer capítulo, es mostrar las 
principales influencias del neokantiano y cómo a través de diversos conceptos 
presentes en los autores mencionados, se comprende mejor la Filosofía de las 

formas simbólicas. 

En el segundo capítulo, atenderemos de manera directa el problema de la 
libertad en la filosofía de Cassirer. Cabe decir, que para un correcto abordaje de 
eso, tendremos primero que dejar muy en claro cómo funciona la filosofía práctica 
del filósofo de Marburgo y para ello, habrá que aclarar antes en qué puntos está 
alineado con Kant y en cuáles otros, su filosofía se separa considerablemente de la 
postura del maestro de Königsberg.   

Por último, en el tercer capítulo, atenderemos a la noción de cultura que se 
encuentra en los postulados de la escuela de Frankfurt, para mostrar cómo desde 
esta postura se pone en evidencia que si bien es posible la libertad en la cultura, 
también es posible una dominación más perfecta y sutil. A través de la Teoría crítica, 
identificaremos que la propuesta de Cassirer, si bien dista en muchos puntos de la 
postura frankfurtiana, tiene también puntos de encuentro importantes, que pueden 
fungir como claves para el reconocimiento del dominio cultural y de los intentos que 
se pueden hacer para recuperar la libertad en la cultura. La principal de estas claves, 
es la ruptura sujeto/objeto que supone el dominio, el determinismo y la supresión de 
la libertad. De atender estas claves, tendríamos la oportunidad de escapar a la 
Tragedia de la cultura, cuyo principio es: La cultura es el lugar óptimo para que el 
ser humano alcance y conquiste la libertad, y aún así, termina en muchas ocasiones 
por inclinarse más hacia su potencial de dominio y sometimiento de voluntades. Si 



6 
 

los seres humanos pierden consciencia del poder creador y liberador de la cultura, 
si permanecen en la ruptura del sujeto con el objeto, entonces la cultura será la 
tragedia más grande del ser humano.    

           



7 
 

CAPÍTULO 1. INFLUENCIAS EN EL PENSAMIENTO DE 
CASSIRER 

 

Aunque Cassirer es ampliamente identificado dentro de la corriente del 
neokantismo, no podríamos atribuir a Kant como su única fuente o “inspiración”. Si 
bien es cierto que la filosofía de Kant, la filosofía trascendental, será el eje y sustento 
de la postura de Cassirer, no es suficiente conocer al maestro de Königsberg, para 
acceder de manera idónea al pensamiento de Cassirer, ya que éste último tiene un 
amplio bagaje filosófico que se nutre de múltiples autores.  

Debido a lo anterior, el presente capítulo tiene como objetivo resaltar los 
puntos fundamentales de la filosofía de Kant y su influencia en Cassirer, pero al 
mismo tiempo, iluminar cómo algunos conceptos fueron tomando forma o 
importancia para él, a la luz de algunos otros autores como Leibniz, Cohen, Hegel, 
o el mismo Platón. Para esto, el capítulo se dividirá en tres partes: la primera, 
abordará el pensamiento alemán previo a la escuela de Marburgo, de manera 
específica en Leibniz, Kant y Hegel. La segunda parte, abordará el nacimiento del 
neokantismo y la escuela de Marburgo. Por último, la tercera parte se centrará en 
el pensamiento contemporáneo de Cassirer, la filosofía del lenguaje y la 
fenomenología de Hussserl (fenomenología trascendental). 

Ahora bien, me parece pertinente realizar algunas puntualizaciones sobre el 
presente capítulo, para no pasar por alto algunas ideas que probablemente se 
encuentren entre líneas, pero que hay que estar atento a ellas:  

1. Cassirer es un filósofo erudito y ha leído no solo a los grandes de la historia 
de la filosofía, sino a muchos más. Esta situación genera una lluvia de citas 
a diversos autores, tanto filósofos, como científicos, antropólogos, biólogos, 
etc. De ahí que no sea difícil atribuirle ‘influencias’ a diestra y siniestra. No se 
niega que de alguna u otra manera todos los autores leídos por Cassirer 
fueron configurando su pensamiento; sin embargo, a través de este primer 
capítulo también se quisiera mostrar que, si bien su formación es tan sólida 
que podemos encontrar referencias a bastantes autores, el eje central de su 
pensamiento serán Leibniz, Kant, Hegel y la escuela de Marburgo.  
 

2. A propósito de lo anterior, me parece importante resaltar que el texto busca 
separarse de la interpretación de María García Amilburu, quien sostiene que 
la noción de símbolo utilizada por Cassirer posee una gran influencia de 
Vischer y de Vico1, pues a los ojos de la presente investigación parece claro 

                                                           
1 Amilburu, María G., “La filosofía de la cultura de E. Cassirer: Desde la filosofía de las formas 
simbólicas a la Antropología filosófica” en Gustavo Esparza (Coord.), La unidad simbólica de la 
cultura, Peter Lang, Nueva York, 2024, pp. 147-155.  



8 
 

que el simbolismo cassireriano emana principalmente de la filosofía kantiana. 
Para demostrar eso, seguiremos la argumentación utilizada por José Jaime 
Pérez Lucio, en su trabajo Kant, Panofsky y la forma simbólica, quien primero 
distingue entre analogía, signo y símbolo, para después afirmar que la noción 
del simbolismo kantiano tiene una relación directa con la filosofía de las 

formas simbólicas de Cassirer. 
 

3. Por último, el presente capítulo cierra con un apartado dedicado a identificar 
el impacto que tuvieron la filosofía del lenguaje y la fenomenología 

trascendental (propuesta por Husserl) en Cassirer, que si bien no podemos 
llamar ‘antecedentes’ o ‘influencias’ del filósofo de las formas simbólicas, sí 
generan una especie de relación con el pensamiento de Cassirer y resultará 
importante reconocerlo para avanzar de manera correcta hacia el siguiente 
capítulo. 
 
 

LA INFLUENCIA DEL RACIONALISMO, CRITICISMO E IDEALISMO. LEIBNIZ, 
KANT Y HEGEL 

 

Leibniz 
Es ampliamente conocida la influencia que tuvo Leibniz en la elaboración de 

la filosofía crítica kantiana. Sin embargo, no es común que se mencione la influencia 
que tuvo Leibniz en Cassirer, no solamente de manera indirecta, a través del 
pensamiento kantiano, sino incluso de manera directa. 

El primer texto publicado por Cassirer, en 1902, fue titulado El sistema de 

Leibniz. Aunado a esto, una vez conseguida su primera plaza como docente en la 
Universidad de Berlín, se dedicó a editar los textos tanto de Kant, como de Leibniz. 
Aunado a esto, si volteamos a su primera gran obra, El problema del conocimiento2, 
en dónde es ya manifiesta su postura filosófica y en donde parece ya irse gestando 
la filosofía de las formas simbólicas, se puede identificar con cierta claridad el papel 
que otorga a Leibniz dentro de la evolución del problema del conocimiento. 

                                                           
2 En El problema del conocimiento, Cassirer presenta la evolución sobre el problema del conocer, 
desde el renacimiento hasta la matemática de su época, dividiendo el texto en cuatro tomos. Si bien, 
en la introducción del tomo 1 aborda algunos rasgos de la filosofía clásica, sobre todo presentando 
a Platón, para Cassirer el problema del conocimiento es un problema moderno y debido a eso, su 
estudio es digno de realizarse apenas comienza el renacimiento. A lo largo de esta obra, parece 
sugerir en más de una ocasión que el conocimiento se va perfeccionando a medida que los símbolos 
mediante los cuales interpretamos los fenómenos se van perfeccionando, tesis que ampliará y 
perfeccionará en filosofía de las formas simbólicas. Me parece importante resaltar esto, porque, a mí 
parecer, en El problema del conocimiento, nos encontramos ya frente a una obra que presenta la 
idea principal de la filosofía de Ernst Cassirer y por tanto, ya en esta obra se pueden identificar 
pensamientos e influencias que permanecerán hasta el final de su obra.  



9 
 

En dicho texto, Cassirer enaltece la filosofía de Leibniz poniéndola por 
encima de cualquier otra filosofía racionalista, incluso sobre Descartes y Spinoza, 
ya que, a la vista del filósofo neokantiano, tanto Descartes como Spinoza deducen 
su sistema a partir de un elemento que podría comprenderse como “evidente” a la 
intuición, pues el primero de ellos, “para demostrar los conceptos y los principios 
supremos, se remitía exclusivamente a la claridad y nitidez psicológicas con los que 
nos representamos”3, mientras que el segundo “acallaba toda duda con respecto a 
su incondicional validez con la afirmación de que la idea verdadera es testigo y 
garantía de sí mismo y de lo falso”4. A diferencia de ellos, para Leibniz “los 
elementos de la deducción no deben tomarse como algo evidente de la intuición 
inmediata, sino que deben irse obteniendo y elaborando poco a poco, en un análisis 
lógico cada vez más profundo”5. 

Dicho análisis lógico y profundo, lleva a Leibniz a descubrir que el 
conocimiento se debe al entrelazamiento de los conceptos fundamentales y 
principios fundamentales de la razón. Así, enaltecerá también el papel de la lógica, 
quien será la encargada de estudiar y hacernos conocer esos “entrelazamientos”, 
ya que “la verdad de lo particular y lo efectivo brota siempre del entrelazamiento y 
la síntesis de los principios generales de la razón”6.  

Para Cassirer, el posterior desarrollo de la Monadología y el descubrimiento 
del cálculo infinitesimal, se debe a ésta noción que comienza a desarrollar Leibniz. 
Si la verdadera capacidad de conocer se encuentra en las relaciones lógicas, se 
crean un sinfín de posibilidades de “entrelazamientos”, lo que nos llevaría por fuerza 
a concluir que es posible el cálculo infinitesimal. Así mismo, la mónada se convertirá 
en un absoluto indeterminado, capaz de construir cualquier cosa, acorde a las 
relaciones que conjugue.  

A través de este desarrollo del pensamiento de Leibniz, llega el filósofo 
marburges a lo que será uno de los conceptos más determinantes de su filosofía: la 
función. Cassirer sostendrá, que Leibniz adopta el concepto de función ya no en su 
uso “corriente”, sino en sentido matemático, lo que le permite elaborar esta nueva 
construcción acerca del conocimiento. De tal manera, lo que se busca ahora no es 
tener una impresión del objeto en la mente, sino, comprender las conexiones lógicas 
que nos hacen aprehender el objeto: “ahora bien, las fuerzas de las cosas, desde el 
punto de vista en que aquí se las considera, son, sencillamente, las condiciones 

                                                           
3 E. Cassirer, El problema del conocimiento II. Fondo de cultura económica, México, 2000 p. 68 
4 Ibid. pp.68-69. 
5 Ibid. p.69. 
6 Ibid. p.76 



10 
 

lógicas de su interconexión” 7. Más adelante, Cassirer, refiriéndose al desarrollo 
filosófico de Leibniz, agregará: 

 

Tampoco la “realidad” metafísica del conocimiento consiste en que los diferentes sujetos 
de la representación posean un objeto exterior común, sino en que se hallen en 
consonancia los unos con los otros y formen todos ellos una unidad coherente y 
armónica en cuanto a su función pura, en la fuerza creadora de sus representaciones. 

(…) En este acto de la continua unificación del pensamiento es donde se alcanza la 
verdad del ser, ya que ésta no consiste en otra cosa que en la consonancia total de 
estos múltiples puntos de vista. Ninguno de estos puntos de vista puede ser considerado 
superfluo, pero ninguno posee tampoco una única y exclusiva razón de ser8.  

   

Así, parece que nos encontramos ante la primera ocasión en la que Cassirer 
hace referencia al concepto de función y lo hace refiriéndose a la filosofía de Leibniz, 
a su impresionante capacidad de abstraer un concepto matemático y ponerlo a 
operar al servicio del conocimiento de la realidad entera:  

 

Leibniz parte del concepto de función de la nueva matemática, que él capta en toda su 
generalidad antes que nadie y que ya en su primera concepción emancipa de todas sus 
limitaciones en el campo del número y de la magnitud (…). 

El concepto matemático de función se extiende hasta convertirse en el concepto de 
armonía de la ética y la metafísica9. 

 

Ahora bien, cabría preguntarse si el concepto de función es en realidad 
utilizado por Leibniz en éste sentido o si se trata de una interpretación de Cassirer 
para jugar con eso a su favor. Algunas fuentes, como el artículo El concepto 

leibniziano matemático de función en 167310 y el libro clásico de Carl Boyer titulado 
historia de la matemática11 reconocen que el primer autor en utilizar el concepto de 
función en términos de la matemática moderna fue justamente Leibniz. Sin 
embargo, Leibniz además de sus extraordinarios dotes matemáticos es también 
conocido por su filosofía racionalista, filosofía que buscaba principios claros a partir 
de los cuales interpretar el conocimiento. Siendo así, no sería de extrañar que el 

                                                           
7 Ibid. p.80 
8 Ibid. p.121. 
9 Ibid. p.124. 
10 L. Herrera Castillo, “El concepto leibniziano matemático de función en 1673”, Cultura [Online], Vol. 
32 | 2013, 04 de febrero 2015. URL : http://journals.openedition.org/cultura/1998 ; DOI : 
https://doi.org/10.4000/cultura.1998 
11 C. Boyer, Historia de la matemática. Alizanza editorial, Madrid, 1987. p.509. 



11 
 

mismo que introdujo el concepto de función a la matemática moderna, sea también 
quien busque ponerlo como principio fundamental para el conocimiento de la 
realidad entera. 

A propósito del concepto de función, Laura Herrera escribe: “La noción de 
función en la matemática moderna quiere decir la relación de dependencia existente 
entre los elementos de un primer conjunto y elementos bien determinados del 
segundo, dado un criterio que permita la relación misma”12. Posteriormente, 
agregará: “Desde apenas el siglo XIX contamos con una definición del concepto de 
función bastante similar a la actual. La historia del concepto o, mejor, su prehistoria, 
se remonta empero muchos siglos atrás. Si bien sólo desde el siglo XIV se hace un 
uso consciente de las funciones y hace falta esperar aún hasta finales del siglo XVII 
para encontrar, en los escritos de Leibniz, el término función utilizado en un sentido 
matemático”13. Laura Herrera reconoce que si bien, Leibniz utiliza el concepto 
función desde sus escritos tempranos, no es sino hasta De functionibus publicado 
en 1673, cuando Leibniz da un sentido matemático y muy parecido al de los 
desarrollos de la matemática del siglo XIX:  

 

Con el término función se encuentra un nombre común para denominar distintas 
medidas dependientes. Lo que es denominado función está en una cierta relación con 
otra cosa, depende en cierto modo de otra cosa. Nótese que no depende de cualquier 
manera: las magnitudes funcionales dependen entre sí, son interdependientes. 

(…) Los elementos que Leibniz denomina “funciones” no se refieren a constantes, sino 
a magnitudes variantes regulares, es decir, magnitudes que varían con respecto a una 
ley dada14. 

 

Así, podemos observar cómo el término de función que Leibniz utilizó para 
sus tratamientos matemáticos, coincide perfectamente con la interpretación de 
Cassirer en los tratamientos filosóficos del mismo Leibniz. Posteriormente, veremos 
si coincide de la misma manera el concepto de función que adoptará el filósofo 
neokantiano para el desarrollo de su filosofía simbólica. 

 

Kant 
Es evidente a los ojos de cualquiera que indague un poco a través de la 

filosofía de Ernst Cassirer, que su postura no solo bebe de las fuentes de Kant, sino 
que se cimienta en ella. Sin embargo, no por eso Cassirer es una especie de copia 

                                                           
12 L. Herrera, El concepto leibniziano matemático de función en 1673… p.2 
13 Ibid. p.4 
14 Ibid. p.11 



12 
 

de Kant o un ‘segundo Kant’. Ahora bien, para conocer de manera adecuada los 
puntos en los que coincide y los puntos en los que se separa de la filosofía kantiana 
(o quizá mejor dicho, ‘amplía’), es de suma importancia conocer al menos tres 
puntos básicos de la filosofía kantiana que se reflejan con bastante fuerza en la 
filosofía de las formas simbólicas: 1) La filosofía trascendental, 2) La idea, 3) El 
simbolismo. 

1) La filosofía trascendental es propiamente la filosofía kantiana. Kant surge 
en un momento histórico determinante para hacer filosofía, pues seguía en disputa 
el debate acerca del conocimiento, del surgimiento de las ideas (¿vienen de la razón 
o de la experiencia?) y sobre todo, la época de la revolución científica y la acuciante 
pregunta ¿Qué corresponde a la filosofía después de la ciencia newtoniana? En 
este contexto, Kant une magistralmente todas las piezas del ‘rompecabezas’ del 
conocimiento y elabora su postura filosófica; la filosofía trascendental.  

Para comprender mejor lo que es la filosofía trascendental, comencemos con 
la distinción entre inmanente y trascendente. Cuando hablamos de inmanencia, nos 
referimos a algo que es inherente a algún ser, que es parte constitutiva de él. Por el 
contrario, cuando hablamos de trascendencia, nos referimos a lo contrario, a algo 
que no es inherente al objeto o ser que se analiza, sino que le viene de fuera. En el 
esfuerzo por distinguir estos dos conceptos, Manuel García Morente ejemplifica de 
manera muy ilustrativa:  

 

Si consideramos un fenómeno y su causa mecánica, la causa y el efecto son cosas 
distintas, y diremos que la causa no es inmanente en el efecto, sino trascendente. 
Otro ejemplo: los teólogos suelen distinguir dos conceptos de Dios, uno inmanente 
y otro trascendente. Cuando se considera que Dios es la causa, el creador del 
mundo, sin confundirse con el mundo mismo, entonces el concepto de Dios es 
trascendente, porque se halla fuera del mundo. En cambio, cuando se considera -
como hace el panteísmo- que Dios y el mundo son una misma cosa, que Dios no 
crea al mundo desde fuera, sino que todo lo que existe, existe por sí mismo y lleva 
su causa primera dentro de sí mismo, entonces el concepto de Dios es inmanente15. 

 

Ahora bien, el concepto trascendental lo utiliza Kant justo para separarse 
tanto de lo inmanente, como de lo trascendente. Siendo así, hay que distinguir con 
claridad lo trascendente, de lo trascendental, pues no se refieren a lo mismo. ¿Qué 
es entonces lo trascendental? Kant lo define así: “Llamo trascendental todo 
conocimiento que se ocupa, no tanto de los objetos, cuanto de nuestro modo de 

                                                           
15 Manuel G. Morente, La filosofía de Kant (una introducción a la filosofía). Espasa-Calpe S.A., 
Madrid, 1975 p. 61. 



13 
 

conocerlos, en cuanto que tal modo ha de ser posible a priori”16, es decir la filosofía 
trascendental sale de la discusión sobre lo inmanente o lo trascendente y se fija en 
lo trascendental; se abandona pues la pregunta sobre si los ‘atributos’ de los objetos 
son inherentes a ellos o no, y se ocupa ahora del modo en el que los podemos 
conocer. Al respecto, García Morente tratando de dejar en claro la posición que 
ocupa lo trascendental frente a lo inmanente y trascendente, menciona que es el 
término que se ocupa de la relación entre el conocimiento y las cosas, la identidad 
entre el conocimiento y el objeto17.  

Con todo esto, se entiende que el concepto trascendental refiere en la 
filosofía kantiana al modo en el que nos es posible conocer las cosas a priori, 

tomando en cuenta la relación que existe entre el sujeto (inmanencia) y el objeto 
(trascendencia), superando así las posturas que reducen el conocimiento a la pura 
experiencia o a la pura razón. 

Siguiendo pues este razonamiento, cabría aclarar aún qué es la filosofía 
trascendental. El filósofo de Königsberg en la Crítica de la razón pura la define de 
la siguiente manera: 

 

La filosofía trascendental es la idea de una ciencia cuyo plan tiene que ser 
enteramente esbozado por la crítica de la razón pura de modo arquitectónico, es 
decir, a partir de principios, garantizando plenamente la completud y la certeza de 
todas las partes que componen este edificio. [Es el sistema de todos los principios 
de la razón pura.] El hecho de que esta crítica no sea por sí misma filosofía 
trascendental se debe tan sólo a que, para constituir un sistema completo, debería 
incluir un análisis exhaustivo de todo el conocimiento humano a priori18. 

 

Para Sebastian Luft, la filosofía trascendental, no es pues otra cosa que la 
filosofía crítica (de hecho lo sugiere como una especie de sinónimos)19, un método 
filosófico que Kant busca presentar, en el que se sienten las bases del conocimiento 
o mejor dicho, ‘del modo de conocer en cuanto sea posible a priori’. Ahora bien, este 
modo de conocer deberá tomar en cuenta tanto la postura del sujeto, como del 
objeto, no para enaltecer a ninguno de ellos, sino para ser consciente de la relación 
que existe entre ambos y que de esta relación surge el conocimiento mismo. Al 
respecto, Luft concluirá: “la filosofía trascendental es, nuevamente y a modo de 
resumen, toda investigación que intenta arrojar luz acerca de las variadas relaciones 

                                                           
16 I. Kant, Crítica de la razón pura. Taurus, México, 2013. A12  
17 Manuel G. Morente, La filosofía de Kant… p.63 
18 I. Kant, Crítica de la razón pura… A14; B28 
19 S. Luft, Meditaciones fenomenológicas y (neo) kantianas. Filosofía trascendental, cultura y teoría 
de la ciencia. Editorial aula de humanidades, Bogotá, 2019. p.21. 



14 
 

entre la subjetividad/mente/conciencia y el mundo/mundo de la vida/cultura”20. Pues 
bien, comprendido el concepto de filosofía trascendental, avancemos con la noción 
de idea de la filosofía kantiana. 

La idea es un concepto de suma importancia en la filosofía kantiana, pero 
que muchas veces queda relegada a un segundo término, a costa de no pasar por 
alto otros conceptos como la estética trascendental, analítica trascendental, 

dialéctica trascendental, juicio sintético, juicio analítico, a priori, etc. Ahora bien, no 
me parece nada exagerado afirmar que el concepto de idea en Kant no solamente 
es importante, sino fundamental e indispensable para comprender por completo el 
sistema kantiano. 

Pues bien, en la Crítica de la razón pura Kant define la idea con las siguientes 
palabras: “Un concepto que esté formado por nociones y que rebase la posibilidad 
de la experiencia es una idea o un concepto de razón”21. En este sentido, si bien la 
idea es reconocida como algo propio de la razón, también es cierto que es 
reconocida por su incapacidad de encontrar un referente en la experiencia. 

¿Cómo se concilian estas dos características de la idea que en un primer 
momento parecerían contradictorias? La respuesta es en realidad muy sencilla. 
Kant reconoce que de una idea no puede surgir conocimiento científico, pues el 
conocimiento forzosamente (al menos el científico) requiere de una 
correspondencia con la experiencia posible. Así pasa con la física, los conceptos 
puros del entendimiento son puestos a trabajar a través de la matemática, sin 
embargo se vuelven operantes en la realidad a través de la física. Al sintetizar los 
conceptos puros con la experiencia, surge el conocimiento científico. Sin embargo, 
habrá que reparar en la siguiente pregunta ¿todo aquello sobre lo que podemos 
hablar con razón, tiene referente en la experiencia? Podemos hablar de la libertad, 
de la dignidad o incluso se podía hablar del heliocentrismo mucho antes de que 
fuera posible comprobarlo y aunque ninguno de los ejemplos refiere a un 
conocimiento científico, todos ellos provienen de la razón y van de acuerdo con ella. 
Es decir, para Kant si bien es necesario que un razonamiento o un concepto pueda 
tener un correlato empírico, para poder llamarlo conocimiento científico, no por eso 
resultan ilusorias, fantasiosas o falsas aquellas nociones que participan de la razón 
pero que no tienen un referente preciso. A éstas, se les llamará ideas. Manuel 
García Morente, lo explica muy bien: 

 

Kant ahora, al engarzar el término idea en el cuadro complejo y preciso de su 
terminología, vuelve los ojos a Platón, y recuerda que el inventor de las ideas les 
había dado el sentido de modelos o prototipos para la experiencia. […]Los 

                                                           
20 S, Luft, Meditaciones…, p.32. 
21 I. Kant, Crítica de la razón pura, B377 



15 
 

conceptos expresan las realidades mismas de la experiencia; las ideas, en cambio, 
manifiestan algo que excede a toda experiencia, algo que no puede hallar en la 
experiencia su adecuado fenómeno, algo, pues, que no es, que no tiene realidad 
empírica, pero que sirve de norte y de guía para nuestro conocimiento de la 
realidad22.  

 

Así, la idea será una especie de horizonte, conceptos de razón formados por 
nociones, que sin referente empírico nos hacen fijar la vista más allá de lo posible 
para buscar nuevas respuestas. Así sucedió con el heliocentrismo, surgió como una 
idea, nos hizo fijar la vista más allá de lo posible y hasta después fue reconocido 
como conocimiento científico, solamente cuando había sido posible contrastar esa 
idea con la experiencia. Ahora bien, no todas las ideas tienden hacia el conocimiento 
científico, pero sí todas ellas tienden hacia algo que excede las posibilidades de 
experiencia y aun así todas ellas también son propias de la razón. 

Aún más, para abonar a la justificación de una posibilidad de pensar a las 
ideas como propias de la razón, aun cuando ellas no tengan referente en la 
experiencia, podemos acudir a la Crítica de la facultad de juzgar, en la que Kant 
reconoce que hay tres facultades superiores del conocimiento: la facultad del 

conocimiento (entendimiento), propia de la razón científica, la facultad de desear (o 

razón), propia de la razón práctica y el sentimiento de placer o displacer  (facultad 

de  juzgar) que se sitúa en medio de las otras dos23. En las tres facultades 
superiores, es posible percatarnos de la importancia de las ideas, pues aun cuando 
no funjan necesariamente como horizontes del conocimiento, sí que pueden ser, 
horizontes que guían nuestro actuar o que nos permiten los juicios teleológicos.  

Pues bien, avancemos a explicar cómo es que una idea opera en la facultad 

de juzgar y con esto, hilemos el camino hacia el siguiente concepto importante: el 
simbolismo. En la Crítica de la facultad de juzgar, Kant asegurará que justamente la 
facultad de juzgar opera necesariamente por analogía. “La analogía es, 
estrictamente hablando, la operación regulativa del juicio que permite que el símbolo 
presente (Darstellung o exhibitio) indirectamente los conceptos de la razón a través 
de un elemento intuitivo”24, es decir la analogía, de cierta manera otorgará un 
“cuerpo” –si cabe la expresión- a las ideas. La analogía nos permitirá hablar de 
aquello que no tiene un referente empírico, pero que aun así es propio de la razón 

                                                           
22 Manuel G. Morente, la filosofía de Kant… p.117 
23 I. Kant, Crítica de la facultad de juzgar. Monteavila Latinoamericana, Caracas, 1992. AXXI-
ALV/BLVII. 
24 José Jaime Pérez Lucio, “Kant, Panofsky y la Forma simbólica. El simbolismo kantiano como 
fundamento filosófico de la iconología”. Tesis de licenciatura, Centro de Estudios Filosóficos Tomás 
de Aquino, 2018. p.16. 



16 
 

y del cual podemos hablar y entender. Pero, la analogía solo dará “cuerpo” -si cabe 
la expresión- a las ideas si se vale de un símbolo.  

Es raro entre los lectores de Kant tener una referencia clara hacia una postura 
semiótica del filósofo de Königsberg. Sin embargo, podemos encontrar pautas 
clarísimas para hablar del símbolo en la Crítica de la facultad de juzgar. En su 
tercera crítica, Kant distingue entre los signos y los símbolos, a los primeros 
corresponden caracterísmos, mientras que a los segundos los llama hipotiposis.  

Los caracterísmos son  

 

Las designaciones de los conceptos por signos sensibles que los acompañan, los 
cuales no contienen nada perteneciente a la intuición del concepto, sino que sólo 
sirven a aquéllos como medio de reproducción según la ley de asociación de la 
imaginación y, por tanto, con propósito subjetivo; de esa índole son ya: las palabras, 
ya los signos visuales (algebraicos e incluso mímicos), como simples expresiones 
para conceptos25.  

 

Así, los caracterísmos permanecen en el campo de los signos. Sin embargo, 
Kant los distingue de los símbolos, pues estos últimos son hipotiposis: 

   

Toda hipotiposis (presentación, subjectio sub adspectum), como sensibilización, es 
doble: o bien esquemática, cuando a un concepto que el entendimiento aprehende le 
es dada a priori la intuición correspondiente; o bien simbólica, cuando bajo un concepto 
que sólo la razón puede pensar, y al que ninguna intuición sensible puede serle 
adecuada, se pone una tal a cuyo propósito el procedimiento de la facultad de juzgar 
coincide de modo meramente analógico con aquél que ésta observa en la 
esquematización, es decir, coincide con él simplemente según la regla del proceder, y 
no según la intuición misma y, por tanto, simplemente según la forma de la reflexión y 
no según el contenido26. 

 

Entonces, la hipotiposis que es aquella que permite el conocimiento científico 
cuando esta es esquemática, también es la que, por medio de la analogía, favorece 
el simbolismo. Entonces, el símbolo, para Kant, tendrá la capacidad de representar 
algo cuyo contenido empírico nos es imposible de representar, pero que, de manera 
indirecta, por medio de una analogía, sí es posible. Kant lo expresará mejor: 

 

                                                           
25 Kant, Crítica de la facultad de juzgar… 256. p.258 
26 Ibid., 252, p.257. 



17 
 

Todas las intuiciones que son puestas bajo conceptos a priori son, pues, o bien 
esquemas, o bien símbolos, de los cuales los primeros contienen presentaciones 
directas del concepto, y los segundos, indirectas. Los primeros hacen esto 
demostrativamente, los segundos por medio de una analogía (para la cual se sirve uno 
también de intuiciones empíricas), en que la facultad de juzgar lleva a cabo un negocio 
doble, de aplicar primeramente el concepto al objeto de una intuición sensible y luego, 
en segundo término, de aplicar la mera regla de la reflexión sobre esa intuición a un 
objeto enteramente distinto, para el cual el primero es sólo el símbolo27. 

 

Tenemos ya el conocimiento sobre los conceptos kantianos de filosofía 

trascendental, idea y símbolo, que serán determinantes para la comprensión de la 
filosofía de las formas simbólicas. Estos tres conceptos, junto con el concepto de 
función (el que todavía habrá que retomar cuando identifiquemos la influencia de la 
filosofía del lenguaje en Casssirer) sentarán las bases para comprender en amplio 
aspecto la filosofía del maestro de Marburgo. 

 

Hegel 
Después de la filosofía de Kant, algunos filósofos desarrollan posturas para 

‘desdecir’, corregir, completar o avalar el pensamiento kantiano. Incluso el mismo 
Cassirer en la introducción del tomo III de El problema del conocimiento, subtitulado 
los sistemas postkantianos, reconoce que todos los desarrollos filosóficos que 
surgen en la filosofía alemana después de Kant llegando al menos hasta Hegel, 
buscan expandir ‘campos de oportunidad’ –por llamarles de alguna manera-, o llenar 
huecos que dejó la filosofía trascendental, aún a costa de ir en contra de principios 
fundamentales de dicha postura: 

 

No obstante, y por mucho que el criticismo haya logrado exponer y desarrollar 
sistemáticamente esta su tarea fundamental, parece haber fracasado totalmente en 
ella, por lo menos en su propia historia. Es lo cierto que, cuanto más va 
extendiéndose el movimiento filosófico enlazado con la crítica de la razón, más 
parece ir alejándose también la meta de la comprensión de sí mismo entre las 
diversas tendencias que a ella se acogen. La pugna entre las escuelas kantianas 
destruye, a la postre, toda posibilidad de determinar de un modo unívoco el 
pensamiento crítico fundamental. De ahí que la influencia que la filosofía kantiana 
va ganando en extensión se logre solamente a costa de renunciar a lo que constituye 
su verdadera misión histórica28. 

 

                                                           
27 Ibid., p.258. 
28 E. Cassirer, El problema del conocimiento III. Fondo de cultura económica, México, 1957. p.12 



18 
 

Así, podemos afirmar que no es gratuito que algunos pensadores sostengan 
que la filosofía después de Kant es un comentario al filósofo de Königsberg. Este 
periodo inmediatamente posterior a Kant ha sido comúnmente nombrado “idealismo 
alemán”, aunque algunos autores no se reconozcan a sí mismos como miembros 
de éste movimiento. Es por eso que éste apartado también podría considerarse 
como ‘la filosofía desde Kant, hasta Hegel’. 

Ahora bien, el periodo histórico que corresponde a la filosofía que va de Kant 
hasta Hegel, comprende diversos autores y seguramente la mayoría de ellos 
conocidos y leídos por Cassirer, pues incluso él mismo se ha autodenominado 
“idealista” en algunos pasajes, sin mencionar la regular recurrencia a pensadores 
como Goethe, Schelling y Humboldt. Sin embargo, no repararemos en todos ellos, 
puesto que sería un desvío muy grande del tema central y hasta cierto punto 
innecesario en muchos sentidos para el objetivo principal del presente trabajo de 
investigación. Debido a eso, el presente apartado se reducirá a tratar solo la 
influencia que ejerció Hegel en el pensamiento del maestro de Marburgo. La 
decisión de reducirse a Hegel, fue tomada con base en que el presente capitulo 
busca identificar los conceptos fundamentales en la filosofía previa a Cassirer, que 
serán indispensables para comprender la fundamentación teórica de la filosofía de 

las formas simbólicas. 

Dicho lo anterior, avancemos a la comprensión de un concepto determinante 
para comprender la filosofía de las formas simbólicas: fenomenología. En el tercer 
tomo de la filosofía de las formas simbólicas, subtitulado fenomenología del 

reconocimiento, el filósofo marburgués reconoce que la palabra fenomenología 
alude directamente al pensamiento hegeliano y no “a los términos modernos” 
¿Cómo se comprende entonces la fenomenología en términos hegelianos? Para 
responder a esa pregunta, acudamos a la obra en la que Hegel introduce a su 
sistema, la Fenomenología del espíritu. 

Si bien, Hegel nunca define la palabra “fenomenología” en sentido estricto29, 
ya en la introducción del texto Fenomenología del espíritu, podemos encontrar una 
alusión directa al significado de tal concepto: “la ciencia es la experiencia de la 
conciencia”30. Ahora bien, una lectura atenta al prólogo de la misma obra puede 
arrojar ya bastantes luces para la comprensión de la fenomenología en el sistema 
hegeliano. 

En el prólogo mencionado, Hegel realiza una crítica al estado actual de la 
filosofía y evidentemente a sus recientes exponentes más reconocidos, además de 
sostener que el conocimiento o la verdad, solamente puede ser reconocida en el 

                                                           
29 No al menos de manera kantiana, quien en la Crítica de la razón pura comienza por explicar cada 
uno de los conceptos que se volverán fundamentales para el ‘edificio’ que está construyendo. 
30 G. W. F. Hegel, Fenomenología del Espíritu. Gredos, Madrid, 2010. p.65. 



19 
 

despliegue de la misma, y no en un solo momento. Valdrá aquí traer a cuento el 
ejemplo que pone sobre la flor apenas en las páginas iniciales: 

 

El capullo desaparece con la floración, y podría así decirse que queda refutado por ella, 
del mismo modo que el fruto declara la flor como una existencia falsa de la planta, y 
brota como su verdad en lugar de aquella. Estas formas no solo se diferencian entre sí, 
sino que, en tanto que incompatibles, se van desplazando unas a otras. A la vez, sin 
embargo, su naturaleza fluida hace de ellas momentos de una unidad orgánica, en la 
que no solo no entran en disputa, sino que la una es tan necesaria como la otra, y 
únicamente esta misma necesidad es lo que llega a constituir la vida del todo31. 

   

Podemos decir al respecto que siguiendo la cita anterior, la flor no es ni su 
semilla, ni el tallo, ni los pétalos. La flor es el despliegue de la misma. Es todos sus 
momentos. Así mismo sucede con la verdad, está en un constante paso del ser a la 
nada y al ser nuevamente, está configurándose continuamente, en un constante 
devenir. Podemos identificar este constante paso del ser al no ser, este ‘operar’ del 
espíritu en cuanto al conocimiento se refiere; en las palabras del idealista alemán: 

 

Y así, la ciencia, corona de un mundo del espíritu, no está culminada en su comienzo. 
El comienzo del nuevo espíritu es producto de un vuelco revolucionario de largo 
alcance, con múltiples formas culturales, es el premio a un camino con múltiples 
revueltas y un esfuerzo y denuedo igualmente múltiples. Es el todo que retorna dentro 
de sí desde la sucesión y desde su despliegue, el concepto, que ha llegado a ser simple, 
de ese todo. La realidad efectiva de este todo simple, empero, consiste en que aquellas 
configuraciones, convertidas en momentos vuelven de nuevo a desarrollarse y darse 
una configuración, pero en su nuevo elemento, en el sentido devenido.32 

 

Así, Hegel enaltece la importancia del devenir, del constante paso del ser al 
no ser, una constante configuración del concepto. De esta manera se presenta una 
nueva configuración de la verdad, como un constante hacerse. Sin embargo, hay 
una puntualización que señalar todavía y es que ese ‘constante hacerse’ no ocurre 
“solo”, como un devenir en el que el tiempo fluye y el mismo tiempo está llevando al 
ser en un cambio constante del ser al no ser. No, a diferencia de esa concepción, el 
‘constante hacerse’ es un ir y venir entre el sujeto y el objeto, de ahí que se hable 
de una nueva ‘configuración de la verdad’, pues ya no se trata de una simple 
correspondencia entre el sujeto y el objeto, sino que ahora existe una constante 
relación entre ambos, un ‘ir y venir’ del concepto entre el sujeto y el objeto, una 

                                                           
31 G. W. F. Hegel, Fenomenología… p.4 
32 G. W. F. Hegel, fenomenología… pp.9-10 



20 
 

constante conformación, un ‘constante hacerse’. Volker Rühle lo explica con las 
siguientes palabras: 

 

Cada una de las partes –el pensamiento y el ser- se implican mutuamente: no hay 
ningún pensamiento puro que no sea una forma histórica y lingüísticamente 
materializada, y ningún ser que se presente como un dato en sí fuera de todo horizonte 
de pensamiento. Si, en esta conexión, se muestra como ‹‹transición›› del sujeto a la 
objetividad histórica y de ésta a la experiencia subjetiva, no podemos pensar la 
correspondencia entre ambos –tradicionalmente llamada verdad- como una relación 
estática, sino que debemos pensarla como una relación dinámica y mudable33. 

 

Esta relación es un constante hacerse, en el que el individuo configura el 
objeto a través de su entendimiento y a través del reconocimiento del objeto en la 
conciencia el individuo se reconoce a sí mismo, pero este reconocerse tiene que 
salir de sí para volver a su forma lingüísticamente materializada y continuar con el 
proceso de configuración en el devenir, es decir, continuar ese ‘constante hacerse’. 
El propio Cassirer, menciona: 

 

El lado interior de los fenómenos nos revela al entendimiento, en verdad, nada más 
que el fenómeno mismo, pero no tal como éstos aparecen, como juguete de las 
fuerzas, sino tal como son, regidos por reglas generales. Pero estas reglas de la 
naturaleza no son, en verdad, otra cosa que reglas del entendimiento, es aquí, en 
los fenómenos y a través de ellos, donde el entendimiento se encuentra, en realidad, 
a sí mismo34. 

 

Pues bien, justo esa es la fenomenología a la que se refiere Cassirer que 
servirá para comprender el ‘despliegue’ de los símbolos: “la fenomenología no es 
sino el desarrollo y la exposición completos del problema de la objetividad bajo la 
nueva formulación que Hegel le da”35. Así, la fenomenología –cuando es utilizada 
en términos hegelianos- en la filosofía de las formas simbólicas, se referirá al 
‘constante hacerse’ al continuo paso del ser al no ser; pero a través también de un 
continuo paso del sujeto al objeto, al sujeto, al objeto y así en un continuo hacerse, 
en un continuo configurarse en el devenir. El mismo filósofo marburgués, cuando se 
refiere a la fenomenología del espíritu en el tomo III de su texto El problema del 

conocimiento, afirma: 

                                                           
33 V. Rüle, “estudio introductorio: la transformación de la idea clásica de verdad: la fenomenología 
del espíritu”, en G. W. F. Hegel, Fenomenología del espíritu… p. LXIII.  
34 Cassirer, El problema del conocimiento III, p.386. 
35 Ibid., p.394 



21 
 

 

La fenomenología se propone acompañar a la conciencia hasta el punto en que alcanza 
este saber, en que la “sustancia” se convierte en “sujeto”. Se propone expresar la 
esencia del espíritu, no tal como existe antes de toda variedad y diferencia, como un 
vacío “en sí”, sino tal como se manifiesta en la plenitud desarrollada de sus formas 
distintas y antagónicas, revelándose con ello a sí misma36. 

     

EL NEOKANTISMO 
Después del idealismo alemán, la filosofía hegemónica en el continente 

europeo comenzaba a ser el positivismo. El conocimiento científico estaba en boga 
y con éste, una filosofía que creía que el único conocimiento posible era aquel 
cimentado en las leyes de la ciencia. Sin embargo, en Alemania seguía viva la 
discusión sobre la filosofía trascendental, la dialéctica, el idealismo, etc. y en éste 
contexto surge el ‘grito de guerra’ de la filosofía de la época: ¡De vuelta a Kant! Una 
vez que la filosofía alemana colocó en su agenda el regreso a Kant como su principal 
preocupación, y vio en ella la respuesta a todos los problemas filosóficos de la 
época, se comienza a gestar la filosofía neokantiana. Esta filosofía se vio 
fuertemente representada por dos escuelas: La escuela de Baden y la escuela de 
Marburgo. 

   

Surgimiento del neokantismo y las dos grandes escuela neokantianas 
El presente subtema tiene la finalidad de presentar de manera sucinta cómo 

se dio el surgimiento del neokantismo, así como una breve presentación de la 
escuela de Baden y la escuela de Marburgo. En cuanto al primer punto, nos 
apoyaremos en el libro “Surgimiento y auge del neokantismo. La filosofía 

universitaria alemana entre el idealismo y el positivismo”, de Klaus Christian Köhnke 
y José Andrés Ancona Quiroz, así como en el artículo de Dulce María Granja de 
Castro titulado “El neokantismo en México”. Si bien, no se presentan aquí conceptos 
indispensables para la comprensión de la filosofía de Cassirer, se creyó pertinente 
incluir el surgimiento del neokantismo para comprender en su sentido completo las 
decisiones que impulsaron a Cohen a su propia concepción neokantiana de la 
filosofía y que posteriormente impactarían en el pensamiento del filósofo de las 
formas simbólicas37. 

                                                           
36 Ibid., pp.394-395. 
37 Cabe aquí una aclaración: Las dos fuentes principales utilizadas para esta sección (“Surgimiento 
y auge del neokantismo. La filosofía universitaria alemana entre el idealismo y el positivismo” y “El 
neokantismo en México) discrepan en la presentación de algunos datos o se separan en la 
interpretación de los mismos, por ejemplo, para Köhnke y Ancona, Cohen influye primero a Riehl en 
la conformación de su criticismo, mientras que para Dulce María Granja es al revés e incluso Riehl 
sería una pieza clave para el surgimiento tanto de la escuela de Baden, como para la escuela de 



22 
 

Después del gran auge que tuvieron las filosofías postkantianas, 
representadas principalmente por Fichte, Schelling y Hegel, el positivismo toma el 
papel hegemónico en Europa y con ello para muchos pensadores renace la 
pregunta ¿Cuál es el papel de la filosofía? Köhnke y Ancona aseguran que la 
filosofía alemana nunca se vio convencida por el positivismo, mientras que Dulce 
María Granja sostiene que la filosofía alemana del siglo XIX tuvo por objetivo 
enfrentar a dos grandes adversarios: la metafísica y el cientificismo. 

Aunado a lo anterior, los años finales del siglo XVIII y los primeros del siglo 
XIX conllevaron un gran cambio en las prácticas académicas y filosóficas en 
Alemania. Por un lado, la popularidad que comenzaba a tomar Schopenhauer (visto 
por muchos como un filósofo adverso a la academia en su sentido clásico) y 
además, el surgimiento de nuevas revistas filosóficas. Estos acontecimientos 
llevaron a la discusión filosófica a diversos autores que en otra situación no hubieran 
podido participar de la disputa38. 

En este contexto, comienza un ‘vaivén’ de opiniones de diversos pensadores 
que se consideran los responsables de la gestación del neokantismo, entre ellos 
destacan: Trendelenburg, Von Berger, Schleiermacher, Harms, Bonameyer, 
Fischer, Liebman, Lange, Riehl, Cohen, Windelband, entre otros. 

Köhnke y Ancona sostienen que el personaje clave para el resurgimiento del 
kantismo fue Trendelenburg, pues fue el primero en traer a la discusión la necesidad 
de un desarrollo serio sobre una ‘teoría del conocimiento’. Ante el creciente interés 
por el cientificismo, ante el desprecio de los ‘antiguos’ sistemas filosóficos y de la 
especulación sin cimiento empírico, este sería el punto de partida de la ‘nueva 
filosofía’, la discusión sobre la necesidad de una teoría del conocimiento y la 
posibilidad de que la misma fuera cimentada en la filosofía crítica kantiana. Ahora 
bien, los mismos autores mencionan: “el arquitecto de la comprensión neokantiana 
de la filosofía y de la teoría de la ciencia fue Trendelenburg, pero el iniciador de la 
moderna teoría del conocimiento no fue otro sino Schleiermacher”39 y 
posteriormente complementan: “la teoría de la ciencia fue iniciada por Von Berger y 

                                                           
Marburgo. Pues bien, no se pretende desarrollar aquí una tesis histórica o llevar acabo una 
explicación historiográfica, de ahí que no me resulte primordial ahondar más en los datos históricos 
específicos, que si bien son importantes, ahondar en ellos resultaría un desvío para los propósitos 
de la presente investigación. De tal manera, lo que pretende el presente apartado es simplemente 
presentar cómo se fue gestando el neokantismo, para desencadenar en la escuela de Baden y en la 
escuela de Marburgo, a sabiendas de que algunos datos pueden variar dependiendo de la fuente, 
pero teniendo claro que independientemente del orden en el que fueron apareciendo las ideas, no 
afecta el resultado final: el surgimiento de las dos grandes escuelas neokantianas. 
38 Köhnke y Ancona, Surgimiento y auge del neokantismo. La filosofía alemana entre el idealismo y 
el positivismo, Fondo de cultura económica, México, 2012. [Kindle paperwhite versión] pos 3006-
3015-30115. 
39 Köhnke y Ancona, Surgimiento y auge…, pos 1511 



23 
 

Trendelenburg y la moderna teoría del conocimiento por la “Dialéctica” de 
Schleiermacher”40. 

Así, podríamos aseverar que la primera piedra en el surgimiento del 
neokantismo será colocada por Trendelenburg, Von Berger y Schleiermacher. El 
siguiente acontecimiento importante será la fundación de diversas revistas 
filosóficas entre las que destacan tres: Zeitscrift für Philosophie (Revista de 

filosofía), Der Gedanke (El pensamiento) y Zeitschrift für exacte Philosophie im 

Sinne des neuern Philosophischen Realismus (Revista de Filosofía Exacta en el 

Sentido del Nuevo Realismo Filosófico)41. La importancia de estas revistas es que 
en ellas se comienzan a publicar artículos filosóficos teniendo a Kant y a la teoría 
del conocimiento como protagonistas principales y abriendo la discusión más allá 
del mundo académico en sentido estricto. Aunado a esto, las réplicas publicadas en 
la misma revista fueron nutriendo considerablemente la discusión.  

En este ambiente de tensiones filosóficas (tensiones bastante fructíferas, por 
cierto), se da un acontecimiento más que nutriría la gestación del ‘renacimiento’ de 
la filosofía crítica. Por una parte, los filósofos ‘conservadores’ se cerraron a la 
discusión filosófica mediante las revistas y por otra, comenzaron a tomar fama los 
autores que publicaban en ella, generando un ‘círculo de influencia 
extrauniversitario’42. 

Otro dato relevante sobre el contexto alemán de la época que vale la pena 
traer a cuento para comprender aún más el surgimiento del neokantismo, son las 
situaciones sociales que se vivieron. A principios del siglo XIX Alemania vivía una 
crisis y el gobierno, tratando de buscar culpables, primero limitó a ciertos 
académicos en su opinión, después al liberalismo y, por último, inculpó a los judíos 
por todos los problemas sociales de Alemania. Esta crisis se intensificó hasta formar 
“el reich” alemán o el imperio alemán que perduraría hasta finales de la primera 
guerra mundial. Este acontecimiento es relevante, ya que afectó la fluctuación de 
profesores en las universidades, la asignación de cátedras magisteriales y ya sea 
por convicción intelectual o por conveniencia política, los textos filosóficos se 
centraron mucho en las cuestiones gnoseológicas y hubo casi nulas publicaciones 
sobre filosofía moral43. 

Si bien en ese contexto de tensiones filosóficas y cambios en Alemania es 
difícil aseverar una fecha exacta en la que el neokantismo nace, Dulce María Granja 
atribuye a Otto Liebman ser el principal propulsor de dicho surgimiento, cuando en 

                                                           
40 Ibid., pos 2184 
41 Cfr. Köhnke y Ancona, surgimiento y auge…, pos 4988-4991. 
42 Ibid., pos 3015 
43 Ibid., pos 11593 



24 
 

su texto Kant und die Epigonen lanza el famoso ‘grito de guerra’ que exige el regreso 
a Kant, para unificar y clarificar las tan diversas opiniones de la época:  

 

En la medida en que cabe decir que un movimiento intelectual tiene un comienzo 
específico en el tiempo, podría señalarse el ensayo del joven Otto Liebmann Kant und 

die Epigonen, publicado en 1865, como la obra que da el impulso decisivo para la 
constitución del movimiento neokantiano. La exhortación que se repite al final de cada 
uno de los capítulos del opúsculo: Akro rnuss nach Kant zurückgegangen werden (Así 
pues, hay que volver a Kant), se enarbola como lema de esta nueva corriente destinada 
a convertirse en uno de los movimientos intelectuales más poderosos dentro de la 
filosofía alemana44. 

 

No obstante, el impulso decisivo para el movimiento neokantiano lo da Kuno 
Fischer, quien asevera que toda la filosofía deberá convertirse en filosofía 

trascendental. A partir de aquí, tres elementos más se sumaban para hacer filosofía 
(lo que distinguiría a la filosofía neokantiana): “el interés sistemático de la 
gnoseología, el interés de las cosmovisiones en un nuevo idealismo y, en tercer 
lugar, una nueva relación respecto a la tradición45. 

A partir de la expansión del neokantismo, comienza a dividirse la renaciente 
filosofía crítica en cuatro grandes vertientes:  

 

1) “En la crítica del “pensamiento puro” y de la “filosofía sistemática”, siguiendo a 
Schleiermacher, Beneke y Trendelenburg, 2) En la tesis de una evolución 
defectuosa de la filosofía alemana de Fichte a Hegel que sólo puede ser superada 
reanudando directamente la tradición olvidada desde Kant, 3) En la afirmación de la 
necesidad de una a) o controversia reforzada con las ciencias particulares o 
especialmente en la afirmación de la necesidad de una fundamentación de la 
gnoseología kantiana por medio de la fisiología de los sentidos, o b) rechazo de la 
incorporación del conocimiento unidisciplinar, especialmente de las ciencias 
naturales, y así también del antropologismo, empirismo, positivismo, materialismo y 
psicologismo, 4) En la afirmación de la necesidad de una crítica del conocimiento 
que debería dedicarse a establecer las fronteras de la capacidad de zanjar 
cuestiones disputadas, propias de la cosmovisión, con medios científicos, y que aquí 
se inclinaría a un “ignorabimus” opuesto a la crítica idealista de las cosmovisiones46. 

 

                                                           
44 Dulce María Granja, “El neokantismo en México”, signos filosóficos, (diciembre 1999), p.10 
45 Köhnke y Ancona, Surgimiento y auge… pos 5537 
46 Ibid. pos 5927-5937 



25 
 

En este momento histórico de gestación, Trendelenburg y Fischer comienzan 
a protagonizar un debate respecto a sus posturas filosóficas, pues mientras 
Trendelenburg exigía de la filosofía crítica un despojó de la especulación y a la vez 
regreso a la filosofía que cimienta sus principios considerando la ciencia (no al estilo 
del positivismo, sino justamente al estilo de la crítica kantiana) y sobre todo, una 
filosofía que tenga la capacidad de ser sistemática, Fischer por el contrario aboga 
por un “neoidealismo”, participando más en la segunda vertiente anteriormente 
mencionada. Ante esta disputa, surge Cohen, el fundador del neokantismo de la 
escuela de Marburgo, en 1877 con su texto “Zur Kontroverse zwischen 
Trendelenburg und Kuno Fischer” [“Para la controversia entre Trendelenburg y Kuno 
Fischer”]47. 

El interés de Cohen será rescatar lo mejor de ambos mundos en torno a la 
disputa, pues busca el reconocimiento de lo objetivo y establecer el valor de verdad, 
postura que corre muy afín con la idea de objetividad y sistematización de 
Trendelenburg. Sin embargo, también intenta realzar la postura y la función del 
sujeto en la producción del conocimiento48, esto con el fin de llegar a ‘la ciencia en 
sí’. Con este propósito se funda la escuela de Marburgo.   

Por otro lado, Windelband, quien fuera el fundador de la escuela de Baden o 
también llamada ‘la escuela del sudoeste alemán’ (también escuela sudoccidental) 
surge completamente de la postura de Fischer, ya que fue su discípulo directo. Aun 
así, a ojos de Dulce María Granja la principal ‘inspiración’ –si se puede llamar así- 
de Windelband, no sería su maestro, sino el filósofo Riehl, quien sostendría que la 
filosofía científica era equivalente a la epistemología y a la metodología científica, 
por lo que no habría necesidad en realidad de volver a la filosofía crítica, si la ciencia 
funcionaba de manera correcta. Ahora bien, a pesar de esto, Riehl admite que el 
ser humano contiene una teleología, y que para estudiar acerca de ella no basta la 
epistemología ni la metodología científica, es decir, los métodos para conocer la 
naturaleza son insuficientes para conocer y reflexionar acerca de ser humano; pero 
a pesar de esto, Riehl nunca se encargó de desarrollar ningún tipo de propuesta 
filosófica para solventar esta problemática y justo eso será el principal interés de la 
escuela de Baden49.  

Windelband distinguirá entre ciencias ‘nomotéticas’ y ciencias ‘ideográficas’. 
A las primeras, corresponden las ciencias naturales, que justo se encargan de las 
situaciones epistemológicas. Por otro lado, tenemos las ciencias ‘ideográficas’ a las 
que corresponden las ciencias históricas, que se encargarán de esos asuntos 

                                                           
47 Ibid., pos 7189 
48 Cfr. Köhnke y Ancona, pos 7215 
49 Cfr. Dulce María Granja, “el neokantismo en México”… pp.17-18 



26 
 

relacionados con la teleología del ser humano. Así, Windelband y la escuela de 
Baden, serán reconocidos por llevar el criticismo a ejercer una teoría axiológica: 

 

Para él, las ciencias históricas se constituyen mediante un sistema de principios críticos 
denominados "valores" y que son el objeto de la filosofía crítica. Dicha filosofía no se 
ocupa de juicios de hechos o de objetos particulares que constituyen el material 
empírico, sino de juicios de valor que implican referencia necesaria a la conciencia que 
juzga50. 

 

Contrario será el interés de la escuela de Marburgo, que ha sido catalogada 
como una corriente ‘logicista’ dentro del movimiento neokantiano. Hemos conocido 
un poco el contexto histórico y filosófico en el que su fundador, Herman Cohen, 
entra a la discusión neokantiana. Sin embargo, para profundizar en esta escuela 
será necesario dedicar el próximo subtema completo, ya que de ahí surgirán otros 
conceptos fundamentales para comprender la filosofía de Cassirer. 

 

La escuela de Marburgo y la “platonización” de Kant 
Después de retomar la tradición kantiana y de “hegemonizar” las vertientes 

de la escuela de Marburgo y de la escuela de Baden, comenzaron a surgir filósofos 
ampliamente reconocidos, defensores de estas posturas. Por la escuela de Baden, 
Wilhelm Windelband siempre resaltó como la principal figura, sin embargo, también 
destacó Heinrich Rickert y sin ser reconocido como perteneciente a la escuela, 
también Wilhelm Dilthey participó del diálogo sobre el historicismo, ampliamente 
promovido por la escuela de Baden. Por su parte, la escuela de Marburgo siguió su 
camino con Hermann Cohen como “fundador”, pero con figuras que sobresalieron 
de la misma manera que él: Paul Natorp y Ernst Cassirer. 

Se mencionaba con anterioridad que Cohen emerge a la discusión sobre la 
filosofía kantiana, en medio del debate entre Kuno Fischer y Friedrich Adolf 
Trendelenburg, tratando de proponer una filosofía que, sin perder de vista la 
posición del sujeto, respetara un método para llegar a lo objetivo (a la verdad), a la 
‘ciencia en sí’. Así es como Cohen comienza sus desarrollos que llegarán hasta 
prácticamente un siglo después mediante la escuela de Marburgo. 

Ahora bien, cabe mencionar que, a la par del resurgimiento de Kant en el 
pensamiento alemán, comenzaba un auge por regresar a los filósofos clásicos, 
sobre todo a los dos grandes: Platón y Aristóteles. María Leszczyna, al respecto, 
menciona lo siguiente: 

                                                           
50 Cfr. Dulce María Granja, “El neokantismo en México”… p.18 



27 
 

 

El siglo XIX es un periodo de intensificado interés por la filosofía antigua (…). Uno 
de los papeles principales, tanto en los trabajos de investigación como de edición, 
lo desempeñaron en esta área los filósofos y filólogos alemanes (…). Para confirmar 
esta tesis basta con recordar proyectos como la publicación entre los años 1804 y 
1810 de la primera edición en alemán de las obras completas de Platón, cuyo 
redactor y traductor fue el pionero de la hermenéutica filosófica Friedrich Daniel 
Ernst Schleiermacher. Este mismo filósofo también se convirtió en el impulsor de los 
estudios alemanes sobre Aristóteles en el siglo XIX51. 

 

Pues bien, en un siglo en el que Alemania se veía inmersa en el regreso a 
Kant y en el regreso a los filósofos clásicos, Cohen se encargará de platonizar a 
Kant o de Kantizar a Platón, pues comenzará a buscar las similitudes y sobre todo, 
‘los enlaces’ que para él parecen muy obvios entre la filosofía crítica y la filosofía 
platónica. La intención de Cohen, fiel a su propósito filosófico, era identificar los 
principios últimos, los verdaderos “a priori” a través de los cuales pudiera cimentarse 
todo el conocimiento o al menos un sistema verdaderamente objetivo. Nelson 
Orringer, sostiene: 

 

(…) Todo el pensamiento de Cohen puede expresarse en términos de su afán de 
fundamentar la totalidad del conocimiento a priori. En cada esfera de sus 
investigaciones, busca el primer principio, que se fundamenta a sí mismo y a todos los 
demás conceptos. 

‹‹Fundamento››, pues, significa para Cohen una dualidad: base y cimiento a la vez, 
fundamento y suelo. El cimiento constituye el soporte para la estructura edificada por 
encima. Mas el suelo forma el presupuesto y fundación tanto para el cimiento cuanto 
para la superestructura del mismo. Luego Cohen comprende la fundamentación en esta 
doble dirección: es la teoría que sostiene las demás y es, a la vez, la que subyace a 
estas otras52. 

 

Es en ese ‘afán’ por encontrar los cimientos últimos de toda teoría objetiva, 
en donde encuentra en las ideas platónicas el suelo más seguro. No hace mucha 
falta realizar conjeturas sobre los postulados de Cohen para encontrar la amplia 
influencia platónica que sufrió el criticismo de la escuela de Marburgo a través su 
fundador, pues el propio Natorp, discípulo directo de Cohen y continuador principal 
de la escuela de Marburgo, en una conferencia que trata sobre el “neokantismo de 

                                                           
51 D. M. Leszczyna, “Platón y la escuela de Marburgo Incluyendo las interpretaciones de la filosofía 
platónica en Nicolai Hartmann y José Ortega y Gasset”, Revista de filosofía (47, [2]) p.490. 
52 Nelson R. Orringer, Herman Cohen (1842-1918): filosofar como fundamentar. Ediciones del Orto, 
Madrid, 2000. pp.15-16. 



28 
 

la escuela de Marburgo”, apunta: “Una mera coordinación de la lógica, la ética y la 
estética, no corresponde a nuestra concepción, ni a la de Kant, pues también 
seguimos aquí dentro la corriente filosófica que va de Platón a Kant (…)”53 y en otro 
parágrafo, también menciona: “no hay más de hegeliano en nuestra filosofía que lo 
que en Hegel mismo fue un claro desarrollo de los gérmenes que existían ya en 
Kant y en Platón. Estos rasgos hegelianos podrían llamarse, con igual derecho, 
platónicos. Enlazamos a Platón con Kant”54. 

Como se puede observar en las citas de Natorp, es abiertamente reconocido 
por los miembros de la escuela de Marburgo que en su búsqueda de los cimientos 
primeros que dieran estructura al conocimiento objetivo, hubieron de regresar a 
Platón y se encontraron que había un ‘enlace’ directo que iba desde la filosofía 
platónica y que llegaba a plenitud en Kant. Para propiciar dicho ‘enlace’, los 
marburgueses se valieron sobre todo de diálogos como el Fedón, el Fedro, el Sofista 

y el Filebo. 

Cohen, particularmente, tratando de encontrar el ‘a priori’ más puro, aquel en 
el que pudiese cimentarse todo el conocimiento teórico y fuera capaz de ser 
verdaderamente objetivo, pone la mirada en el Fedón, en donde la idea es trabajada 
también bajo los conceptos “hipótesis”, “supuesto” y “concepto”. Por ejemplo, en un 
pasaje se puede leer: “En fin, el caso es que por ahí me lancé, y tomando como 
base cada vez el concepto que juzgo inconmovible, afirmo lo que me parece 
concordar con él como si fuera verdadero (…)”55. Posteriormente, también 
podremos encontrar: “(…) sino que también esos primeros supuestos, por más que 
os resulten fiables, sin embargo habría que someterlos con más precisión a 
examen”56. 

Pues bien, en ambos pasajes –así como en otros más- el traductor, Carlos 
García Gual, llama a pie de página para sostener que la palabra griega original es 
un derivado de hypóthesis (hypothémenis lógon – tás hypothéseis), encontrando así 
en la palabra hipótesis otra forma de llamar a la idea, como aquella que siempre es, 
que se presenta como el principio elemental de todo conocimiento ya que nunca 
cambia, que es estable y por tanto es a través de la cual podemos contrastar la 
verdad (o no) de lo percibido. 

Al respecto, Dorota Maria Leszczyna, citando directamente a Cohen muestra 
cómo para el filósofo de la escuela de Marburgo, la idea platónica se convierte en 

                                                           
53 Pablo Natorp, Kant y la escuela de Marburgo. Porrúa, México, 1975. p.93 
54 Ibid., p.91 
55 Platón, Fedón en Platón, Platón I. Gredos, Madrid, 2010. 100a, p.668 
56 Platón, Fedón… 107c, p.678 



29 
 

el cimiento de todo conocimiento, pues la considera como razón suficiente de todo 
saber57 y posteriormente agrega: 

 

Cohen descubrió la posibilidad de interpretar así el diálogo Fedón, donde Platón 
define la idea como hypothesis. Sin embargo, no tenía en mente que fuera un 
supuesto incierto, sino todo lo contrario, algo de lo más seguro, la base y el 
fundamento del conocimiento. De esta forma el marburgués entendió la teoría de 
las ideas de Platón en un sentido epistemológico y lógico, encerrándola en la fórmula 
idealista de identidad del ser y el pensamiento58. 

 

Así pues, la idea platónica pasará a ser considerada por Cohen como el a 

priori que deberá cimentar todo el conocimiento. Sin embargo, cabe decir que el 
primer filósofo de la escuela de Marburgo procurará despojar de todo contenido 
metafísico a la idea e intentará tomarla únicamente en sentido epistemológico, por 
lo cual será considerada como un teorema lógico que permite contrastar lo sensible 
con el conocimiento intelectual para así, mediante la hypthotesis poder identificar 
qué corresponde y qué no con el conocimiento objetivo59. 

Si bien, el pensamiento marburgués tuvo sus modificaciones con cada uno 
de sus representantes, podemos encontrar la importancia que se da a Platón en 
cada uno de ellos; Natorp reconoce a Kant en la misma línea que Platón, Cohen 
identifica a la idea como el cimiento de todo conocimiento basándose sobre todo en 
su lectura del Fedón; mientras que Cassirer, en su primer tomo de la obra El 

problema del conocimiento, menciona que para Platón la palabra “ciencia” 
concebida como en el Filebo, significa “la delimitación conceptual de la materia de 
las percepciones, en sí ilimitada e indeterminada, por medio de la función y el 
vehículo del número”60 (definición para nada alejada de la posterior noción del 
conocimiento que desarrollará Cassirer en la Filosofía de las formas simbólicas). 

Así pues, podemos encontrar ‘evidente’ la influencia que tendrá Platón en la 
configuración del neokantismo de Marburgo, pues debido a su interés de identificar 
aquello que permita al conocimiento ser realmente objetivo, acudirá a Platón, de 
una u otra forma, para encontrar en su filosofía aquellas bases que permiten 
encontrar principios estables para el desarrollo de un ‘sólido edificio’ del 
conocimiento.   

Ahora bien, la perspectiva de Sebastian Luft respecto al neokantismo de la 
escuela de Marburgo también nos puede arrojar claves interpretativas importantes 

                                                           
57 Cfr. D.M. Leszczyna, Platón y la escuela…, p.494 
58 Ibid., p.494 
59 Cfr. D.M. Leszczyna, Platón y la escuela…, pp.494. 
60 E. Cassirer, El problema del conocimiento I. Fondo de cultura económica, México, 1993. p.54. 



30 
 

para una mejor comprensión del neokantismo de Cassirer, pues desde luego que 
éste va mucho más allá de una simple “platonización de Kant’. 

En su libro meditaciones fenomenológicas y (neo) kantianas, Sebastian Luft 
sostiene que reducir la filosofía de la escuela de Marburgo a una especie de 
‘estrechismo’ kantiano-matemático (platónico, para Cohen) es pasar por alto un 
sinfín de textos y problemáticas propias de los marburgueses y centrarse solo en 
los textos más famosos61.  

Al contrario de eso, para Luft, el neokantismo de Marburgo es una síntesis 
de toda la filosofía alemana que va desde Kant hasta Hegel, incluyendo de manera 
integral toda la tradición clásica alemana e incluso, toda la tradición ilustrada: 

 

No es exagerado decir que esta escuela presenta una de las visiones filosóficas más 
integrales de la tradición filosófica clásica alemana. (…). La escuela de Marburgo –en 
el último Cassirer-, se sitúa con plena consciencia entre Kant y Hegel. Este es uno de 
los últimos grandes esfuerzos de sintetizar la tradición ilustrada antes del advenimiento 
del posmodernismo. (…) Esta tiene el poder de rivalizar o complementar otros intentos 
de considerar la modernidad como un ‹‹proyecto inconcluso›› en lugar de un singular 
sueño que ha sido ausgeträumt62.  

 

De tal manera, podemos encontrar en Luft una interpretación del 
neokantismo de Marburgo mucho más amplia que la simple ‘platonización de Kant’. 
Sin embargo, nos valdremos de ambos datos para comprender la configuración del 
pensamiento de Cassirer, que si bien es cierto que es capaz de realizar una síntesis 
impresionante del pensamiento alemán (y que quizá es la base de su filosofía de 

las formas simbólicas), también es cierto que al ser discípulo de Natorp y Cohen, le 
era imposible pasar por alto la estima e importancia de Platón en la filosofía de sus 
maestros y que, en algún punto, él también adoptaría.  

 

FENOMENOLOGÍA Y FILOSOFÍA ANALÍTICA 
Una vez identificada la influencia que infringieron Leibniz Kant, Hegel y el 

Neokantismo, sobre todo el de Marburgo, en el pensamiento de Cassirer, poseemos 
las herramientas principales para la comprensión e interpretación del filósofo de las 
formas simbólicas. No obstante, existen también dos posturas filosóficas que si bien 
no se pueden comprender como ‘antecedentes’ del pensamiento de Cassirer 

                                                           
61 Cfr. S. Luft, Meditaciones… p.62. 
62 S. Luft, Meditaciones…, p.63. 



31 
 

propiamente63, sin duda que tienen un lugar relevante en la configuración del 
pensamiento del filósofo alemán: La filosofía analítica y la fenomenología de 
Husserl. 

En cuanto a la filosofía analítica, basándonos principalmente en substancia y 

función podemos identificar como los principales referentes para Cassirer a 
Dedekind, Russell y Frege. A lo largo de substancia y función, Cassirer busca 
argumentar que toda la filosofía ha estado en un error al pensar que el conocimiento 
se da mediante la aprehensión de substancias o esencias. Así, podríamos 
remitirnos sobre todo al pensamiento clásico o al medieval para identificar cómo es 
que para los filósofos de aquellas épocas el conocimiento se daba a través de 
aquello que permanecía debajo de los fenómenos, la substancia (sub-stare). Una 
vez aprehendido aquello que permanecía, entonces conocíamos realmente lo que 
se posaba frente a nuestros sentidos. Al contrario de esa noción, Cassirer sostendrá 
que en realidad el conocimiento se da de manera relacional, es decir, algo que se 
situé frente a nuestros sentidos tendrá un significado dependiendo de aquello que 
le rodea, en relación con el resto de fenómenos que lo significan (incluso el espacio 
y el tiempo serán parte de ésta relación). Para sustentar esa postura se basa en las 
emergentes teorías de la filosofía analítica. Si observamos con más detenimiento, 
podemos darnos cuenta de que una noción del conocimiento basado en las 
relaciones, es totalmente ad hoc con la noción de función de Leibniz.    

Trece años después de substancia y función, en la obra culmen de su 
pensamiento, Filosofía de las formas simbólicas, Cassirer se valdrá sobre todo de 
Russell y Frege para reafirmar su postura. De ahí, que solo repasemos el papel de 
éstos dos autores a continuación. Sobre Frege, menciona: 

 

Frege ve y fundamenta la conexión entre matemática y lógica en una dirección por 
completo distinta que Schröder; la relación entre ambas no es concebida a partir del 
concepto de clase, sino a partir del concepto de función, concibiendo y definiendo al 
concepto mismo de acuerdo con su esencia, como función64. 

 

Cassirer identifica que a diferencia de la postura de algunos filósofos del 
lenguaje que enaltecían el concepto de clase, Frege comienza a poner por encima 
la noción de función como principio fundamental de la significación. Ahora bien, 

                                                           
63 Tanto la filosofía del lenguaje, como la fenomenología, son posturas filosóficas contemporáneas a 
Cassirer y si bien estuvo en contacto con filósofos de ambas tradiciones, me parece que la influencia 
de ambas escuelas sirve a manera de ‘constatación’ de lo que ya Cassirer prefiguraba para su 
postura filosófica. 
64 E. Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas III. Fondo de cultura económica, México, 2017 
[Kindle paperwhite versión]. p.344. 



32 
 

cabe decir que la función a la que refiere Frege no es exactamente igual que aquella 
que encontrábamos con Leibniz, pues para el filósofo del lenguaje la función será 
una expresión no saturada, es decir de carácter incompleto65 que tomará su 
completo significado a través de un argumento (y viceversa, pues el argumento no 
se comprende sin la función).  

Acudiendo directamente a Frege podemos encontrar lo siguiente en su texto 
conceptografía: 

 

Si, expresada en nuestro lenguaje de fórmulas, pensamos la circunstancia de que 
el hidrógeno es más liviano que el anhídrido carbónico, entonces en el lugar del 
símbolo del hidrógeno podemos poner el símbolo del oxígeno o del nitrógeno. Al 
hacer esto, se cambia el sentido de manera que "oxígeno" o "nitrógeno" aparecen 
en la relación en la que antes estaba "hidrógeno". Al pensar de esta manera una 
expresión variable, se descompone la misma en un componente estable, que 
representa la totalidad de las relaciones, y el símbolo, considerado como 
remplazable por otros, que significa el objeto que se encuentra en estas relaciones. 
Al primer componente lo llamo función, y al último, su argumento. Esta distinción 
nada tiene que ver con el contenido conceptual, sino que es cuestión de puntos de 
vista. Mientras que desde el punto de vista aludido antes, "hidrogeno" era el 
argumento y "ser más liviano que el anhídrido carbónico" era la función, también 
podemos pensar el mismo contenido conceptual de modo que "anhídrido carbónico" 
sea el argumento, y "ser más pesado que el hidrogeno" sea la función. Sólo 
necesitamos, entonces, pensar "anhídrido carbónico" como remplazable por otras 
representaciones, digamos, "ácido clorhídrico" o "amoníaco"66. 

 

Así, la función y el argumento pueden tomar uno el lugar del otro, necesitando 
siempre la presencia de ambos para contar con un significado completo. Frápolli y 
Romero mencionan que “las funciones no relacionan azarosamente argumentos 
con valores; los argumentos y los valores de una función se conectan por medio de 
una regla que hace que, dado un argumento o argumentos apropiados, el valor de 
la función quede unívocamente determinado”67. 

Vemos entonces que si bien, la noción de función de Frege se ha distanciado 
de la de Leibniz, comprendido el concepto función en un sentido amplio, sigue 
sirviendo para la argumentación de Cassirer: el verdadero conocimiento no se da a 
través de substancias, sino, a través de conexiones o entrelazamientos lógicos.  

                                                           
65 Cfr. M. Frápolli y E. Romero, Una aproximación a la filosofía del lenguaje. Editorial síntesis, Madrid, 
2007. p.51. 
66 G. Frege, Conceptografía. UNAM instituto de investigaciones filosóficas, México, 1972. p.14. 
67 Frápolli y Romero, Una aproximación a la filosofía del lenguaje… p.52 



33 
 

Si bien con Russell, Cassirer no toca tanto la noción de función, también 
identifica con él que la filosofía del lenguaje contemporánea está abandonando el 
concepto de clase y comienza a trabajar más con el concepto de relación: 

 

En el tratamiento russelliano de los principios de la matemática va apareciendo cada 
vez con mayor claridad y firmeza el primado lógico del concepto de relación frente 
al concepto de clase. ‘Un análisis cuidadoso del pensamiento matemático –leemos 
ya en los Principles del año 1903– muestra que el verdadero objeto de ese 
pensamiento lo constituyen ciertos tipos de relación68. 

 

Y podemos acudir directamente a Russell, quien en su texto Los problemas 

de la filosofía sostiene: 

 

Los términos unidos por la relación pueden ser en sí complejos, o podrán ser 
simples, pero el todo que resulta por esa unión debe ser complejo. En donde haya 
una relación que conjugue ciertos términos, hay un objeto complejo formado por la 
unión de dichos términos; e inversamente, en donde haya un objeto complejo, hay 
una relación que relaciona a sus constituyentes69. 

 

Con Russell podemos identificar una vez más la tendencia que apunta hacia 
el conocer por medio de las relaciones que se forman; un ente (quizá mejor dicho, 
un fenómeno) significa algo de acuerdo a la red que le rodea y a la manera en que 
los componentes de esa red se relacionan entre sí para conformar un significado. 
Así, podemos constatar que la filosofía analítica sirvió a Cassirer más que como una 
influencia, como una constatación de lo que él ya había encontrado en Leibniz: el 
conocimiento no se da a través de la aprehensión de substancias, sino que algo 
significa a través de sus conexiones y entrelazamientos lógicos70. 

Por otra parte, con Husserl y la fenomenología trascendental es un poco 
parecida la situación. Es bien sabido que Husserl llegó a tener una buena relación 
con los neokantianos de la escuela de Marburgo, sobre todo con Paul Natorp, quien 
fuera maestro de Cassirer. Esta situación fomentó una relación directa entre 

                                                           
68 E. Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas III… p.344 
69 B. Russell, Los problemas de la filosofía, (S/L: Free editorial, S/F) recuperado de 
https://freeditorial.com/es/books/los-problemas-de-la-filosofia p.72. 
70 Tras reconocer la cercanía que pudo tener la filosofía del lenguaje con Cassirer, podemos también 
identificar su postura neokantiana y el platonismo inmerso en ella. Si bien, a través del texto “Filosofía 
del como sí” de Hans Vaihinger el platonismo neokantiano se acerca más a una postura pragmática, 
en la que “el como sí”, se presenta más como una idea ‘útil’, sin que sea necesaria su verdad 
ontológica, la postura de Cassirer, al estar alineada con Cohen, Natorp y la filosofía del lenguaje, 
confía, cuando menos, en las verdades lógicas que se crean a través de las funciones.  

https://freeditorial.com/es/books/los-problemas-de-la-filosofia


34 
 

Cassirer y Husserl. De hecho, se dice que procuraban intercambiar correspondencia 
comentando acerca de sus reflexiones filosóficas y sus futuras publicaciones71. 

Dado lo anterior, no podemos pasar por alto que Cassirer conocía bien la 
fenomenología husserliana y que probablemente compartía algunos puntos de vista 
o que simpatizaba con algunas nociones, como aquella de la intencionalidad: 

 

«intencionalidad» es un término genérico para el apuntar-más-allá-de-sí-misma 
propio de la conciencia (del latino intendere, que significa apuntar en una dirección 
particular, similar a apuntar a un blanco con una flecha). La intencionalidad tiene que 
ver con la direccionalidad de la conciencia, es decir, con el hecho de que cuando 
percibimos o juzgamos o sentimos o pensamos, nuestro estado mental es sobre o 
de algo.72 

 

 Incluso en filosofía de las formas simbólicas III acude a la Fenomenología 

trascendental para demostrar un punto: es la conciencia la que da sentido a la 
multiplicidad de las percepciones sensoriales. 

Ahora bien, algo que refuerza la postura que se sostiene en el presente texto, 
a propósito de que la fenomenología de Husserl más que ser influencia, fue una 
especie de complemento o constatación de lo que ya prefiguraba la filosofía 
cassireriana, se encuentra en el apartado mencionado con anterioridad, cuando 
Cassirer alude a la fenomenología para sostener que es la conciencia la que 
organiza y da sentido a las impresiones, pues en dicha sección del texto, titulada “la 
preñez simbólica”, el filósofo marburgués primero alude a Kant, escribiendo: 

 

La Crítica de la razón pura resume en el concepto entendimiento la totalidad de esas 
posibles reglas en las cuales se funda la construcción y articulación del mundo 
mismo de la percepción. (…) La percepción no podría pensarse ni como 
‘perteneciente’ al yo ni tampoco podría referirse objetivamente a un ‘algo’, a un 
objeto percibido si ambos modos de relación no estuviesen sometidos a leyes 
universales y necesarias. Estas leyes son justamente las que confieren a la 
percepción tanto su significado ‘objetivo’ como ‘subjetivo’, las que libran a la 
percepción de su aislamiento, asignándole un lugar dentro de la totalidad de la 
conciencia y de la experiencia objetiva73. 

 

                                                           
71 Antonucci, Breyer y Cavallaro, Perspectives on the philosophy of culture. Husserl and Cassirer. 
Wbg Academic, Germany, 2022. pp.8-14. 
72 S. Gallagher & D. Zahavi, La mente fenomenológica, Alianza Editorial, Madrid, 2014, p. 174. 
73 E. Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas III… p.229 



35 
 

Esas reglas en las que se funda el mundo de la percepción, no serían 
posibles sin la apercepción trascendental, sin la conciencia que unifica todas 
aquellas sensaciones. Cassirer agrega posteriormente: “La validez de los conceptos 
puros del entendimiento, por la cual pregunta originalmente Kant, tratando de 
aprehenderla en sus ‘condiciones de posibilidad’, quedaría aquí nuevamente 
justificada con asignarle un ‘sujeto trascendental’ existente en sí como creador de 
esa validez”74. 

Y no es sino hasta después, cuando Cassirer alude a Brentano y a Husserl, 
para decir que ellos han llegado a la misma conclusión por una vía distinta: 

 

A fin de caracterizar y formular terminológicamente la relación que existe aquí, 
Husserl divide la corriente del ser fenomenológico en un estrato ‘material’ y uno 
‘noético’. A este último pertenecen todos los problemas puramente funcionales, es 
decir, los problemas propiamente dichos de la conciencia y del significado. Pues 
‘tener sentido’, esto es, ‘tener sentido de algo’, constituye el rasgo característico 
fundamental de toda conciencia, por lo cual ésta no es sólo vivencia, sino vivencia 
con sentido, esto es, vivencia ‘noética’. ‘Conciencia es justamente conciencia de 
algo, su esencia consiste en entrañar ‘sentido, la quintaesencia, por así decirlo, del 
‘alma’, ‘espíritu’, ‘razón’75. 

  

En lo anterior, podemos identificar claramente un conocimiento preciso de la 
fenomenología de Husserl por parte de Cassirer, pero también podemos identificar 
que, como ya se mencionó, Cassirer utiliza este conocimiento para constatar algo 
que él bien podía ya afirmar con Kant. Por tanto, se sostiene una vez más que el 
conocimiento tanto de la filosofía del lenguaje como de la fenomenología 

trascendental terminan por ser ‘constataciones’ antes que influencias directas para 
la filosofía de Cassirer. 

Una vez reconocidas las influencias principales que guiaron los postulados 
de Cassirer, así como las posturas filosóficas de su época, con las que de alguna 
manera entabló alguna conversación y formaron parte de la configuración o 
reafirmación de su teoría, avancemos a reconocer cómo todas estas ideas se 
encuentran en la Filosofía de las formas simbólicas del filósofo neokantiano, 
permitiéndole separarse del maestro de Königsberg en algunos puntos y 
adscribiéndose por completo en otros.  

 

  

                                                           
74 Ibid., p.230 
75 Ibid., p.233 



36 
 

CAPÍTULO 2. LA LIBERTAD EN LA FILOSOFÍA DE 
CASSIRER 

 

El objetivo del presente capítulo se podría entender como una continuación 
de lo que ya se le dio inicio, pues si el objetivo principal del primer capítulo era sentar 
las bases necesarias para una adecuada interpretación de la filosofía de Cassirer, 
ahora nos proponemos reconocer ya directamente la filosofía del neokantiano, 
cuáles son sus fundamentos, cuál es su pretensión y cómo es que a través de su 
postura teórica se puede inferir con cierta naturalidad su postura práctica, para 
avanzar con ello a la idea de libertad que subyace en la propuesta cassireriana. 
Para lograr dicho cometido, iniciaremos realizando una comparación entre el 
pensamiento de Kant y el de Cassirer –valiéndonos de lo que a nuestro parecer son 
sus ideas fundamentales–, para comprender de mejor manera, en cuáles puntos 
están alineados y en cuáles, Cassirer echa mano de otra influencias, como Leibniz, 
Hegel, los propios ideales del neokantismo de Marburgo y otras posturas de su 
época. Tras este análisis, la pretensión será descifrar la postura práctica de Ernst 
Cassirer y cómo a través de ella se puede llegar a cierta concepción de la libertad. 

 

EL NEOKANTISMO DE CASSIRER 
A través del primer capítulo se han abordado diversos conceptos que, junto 

con el contexto histórico que impulsó el surgimiento del neokantismo, son 
determinantes para comprender la filosofía de Ernst Cassirer. Si bien es cierto, que 
dicho autor es comúnmente reconocido como un “neokantiano”, también podemos 
sostener, que no por eso, su propuesta es una ‘calca’ o copia de lo que ya había 
sostenido el filósofo de Königsberg. Así pues, el presente apartado se propone 
como objetivo principal, mostrar los puntos en los que Cassirer parece estar 
totalmente alineado con la filosofía de Kant, pero también, aquellos puntos en los 
que se separa de ella. Para esto, primero realizaremos un recorrido somero a través 
de las tres críticas, de manera que resalte, lo que a nuestro parecer, es el objetivo 
central de cada una de ellas, para después mostrar en qué puntos converge y en 
qué puntos se separa el pensamiento del filósofo de la escuela de Marburgo. 

Las obras Críticas de Kant 
La Crítica de la razón pura (CRP) fue publicada en 1781. En dicha obra, 

Immanuel Kant, se propone responder la pregunta sobre las condiciones de 
posibilidad del conocimiento. De manera más puntual, quizá la pregunta central de 
la CRP sea: ¿Cómo son posibles los juicios sintéticos a priori?76, es decir, cómo son 
posibles los juicios, que sin depender de la experiencia, tienen la capacidad de 

                                                           
76 I. Kant, Crítica de la razón pura…, B19, p.54. 



37 
 

‘añadir algo al sujeto’77. Manuel García Morente, describiendo el objetivo de la 
primera crítica, escribe: 

 

El problema de la crítica queda aquí expuesto en toda su integridad. Se trata de 
mostrar cómo es posible el conocimiento científico, y cuál es la garantía de su 
validez objetiva. La cuestión se desdobla en tres momentos: primero, descubrir los 
principios sintéticos a priori en que se fundan matemáticas y física. Segundo, 
mostrar que esos principios sintéticos a priori son las condiciones de la posibilidad 
del conocimiento. Tercero, probar que las condiciones de la posibilidad del 
conocimiento son al mismo tiempo las condiciones de la posibilidad de los objetos78. 

 

Este propósito se puede identificar ya desde los prólogos y la introducción, 
sin embargo, atendiendo al apartado que lleva por nombre El canon de la razón 

pura, podemos identificar también que las intenciones de la filosofía crítica, eran 
responder a tres cuestiones fundamentales: 

1) ¿Qué puedo saber? 

2) ¿Qué debo hacer? 

3) ¿Qué puedo esperar? 79 

La sólida estructura de la primera crítica, parece aportar los argumentos 
necesarios para responder a la primera pregunta. Sin embargo, la segunda y la 
tercera, aunque son abordadas, no son profundizadas, o mejor dicho, no son 
resueltas en su totalidad en dicha obra. Así, para responder a la segunda pregunta, 
Kant publica la Crítica de la razón práctica (CRPr) alrededor de siete años después, 
en 1788. Si para responder a la pregunta ‘¿qué puedo saber?’, Kant dedica una 
obra a profundizar sobre las condiciones de posibilidad del conocimiento, para 
responder a la pregunta ¿qué debo hacer?, el filósofo de Königsberg busca descifrar 
cuál es la relación que existe entre la razón, la voluntad y su causalidad80, para a 
partir de ello identificar los principios a priori de la ley moral y cómo operan estos en 
la vida práctica. 

Ahora bien, tras la separación entre una Crítica de la razón pura y una Crítica 

de la razón práctica, surge al menos un cuestionamiento importante ¿el ser humano 
o cuando menos su razón, está dividido? No es una cuestión mínima y el propio 
Kant, hace alusión a dicha escisión dentro de la CRPr: 

                                                           
77 I. Kant, Crítica de la razón pura…, B11, p.48. 
78 Manuel García Morente, La filosofía de Kant, Espasa-Calpe, Madrid, 1976, p.39. 
79 Immanuel Kant, Crítica de la razón pura…, A805/ B833, p.630. 
80 Cfr. Immanuel Kant, Kant II. Crítica de la razón práctica, Gredos, Madrid, 2010 A32, p.98. 



38 
 

 

Esta Analítica evidencia que la razón pura puede ser práctica, por cuanto es capaz 
de determinar por sí misma a la voluntad independientemente de cualquier elemento 
empírico (y esto se demuestra mediante un factum en el que la razón pura se revela 
realmente práctica para nosotros, cual es que nuestra voluntad se vea efectivamente 
determinada por esa autonomía en el principio de la moralidad). Al mismo tiempo 
muestra que ese factum se halla inseparablemente entrelazado con la conciencia 
de la libertad de la voluntad, hasta el extremo de identificarse con ella, con lo cual la 
voluntad de un ente racional que, como perteneciente al mundo de los sentidos, se 
reconoce sometido necesariamente a las leyes de la causalidad como cualquier otra 
causa eficiente, por otro lado en el terreno de la praxis cobra conciencia de que 
simultáneamente, como ser en sí mismo, su existencia es determinable en un orden 
inteligible de las cosas (…)81. 

 

En la CRP, el filósofo alemán reconoce la causalidad muy al estilo 
newtoniano, muy al estilo mecanicista. Por otra parte, en la CRPr, se concibe la 
causalidad de una manera muy distinta, proveniente de la voluntad del sujeto. La 
primera causalidad, corresponde al mundo de la naturaleza, al mundo sensible, 
mientras que la segunda, corresponde solamente a la razón, al mundo inteligible. 
La primera es necesaria para explicar los fenómenos mediante la facultad del 

entendimiento y la segunda se refiere al mundo numénico, en tanto que proviene 
del sujeto que ya es un en sí. Esta última es estudiada a través de la facultad de la 

razón. Entonces, que el ser humano participe de dos formas de causalidad, de dos 
mundos (sensible e inteligible), intensifica la cuestión antes mencionada ¿el ser 
humano (o su razón) está dividido entre el mundo numénico y el fenoménico, entre 
lo sensible y lo inteligible?  

Dos años después de la CRPr, Kant publica la Crítica de la facultad de 

juzgar82. En ella se pregunta por el juicio teleológico y por el juicio estético. Sin 
embargo, quizá uno de los propósitos más importantes de ésta, sea justo el de 
conciliar a la razón pura y la razón práctica, el mundo sensible y el mundo inteligible, 
mediante una “facultad intermedia”. Ya desde la introducción a dicha obra, podemos 
encontrar un parágrafo titulado “De la crítica de la facultad de juzgar como un medio 

de enlace de las dos partes de la filosofía en un todo”. Allí podemos leer: 

 

                                                           
81 Immanuel Kant, Kant II. Crítica de la razón práctica…, Ak. v,42/ A72, p.127. 
82 De acuerdo a la traducción es llamada Crítica del juicio, Crítica del discernimiento o Crítica de la facultad de 

juzgar. La presente investigación se referirá a la tercera Crítica con el nombre de Crítica de la facultad de 

juzgar, ya que se utilizará la traducción de Pablo Oyarzún: Immanuel Kant, Crítica de la facultad de Juzgar, 

Monte Ávila Latinoamericana, Caracas, 1991. 



39 
 

Sólo que en la familia de las facultades superiores del conocimiento hay todavía un 
miembro intermedio entre el entendimiento y la razón. Es ésta la facultad de juzgar, 
acerca de la cual cabe razonablemente suponer, por analogía, que ella pudiese 
contener similarmente, aunque no su propia legislación, sí un principio propio para 
buscar leyes, que en todo caso sería uno solamente subjetivo a priori; el cual, 
aunque no le correspondiese ningún campo de objetos como su dominio, pudiese, 
no obstante, tener algún suelo y una cierta índole de éste, para el cual justamente 
sólo este principio pudiera ser válido83. 

 

De tal manera que, en la introducción de la tercera crítica, Kant reconoce que 
existe una facultad intermedia entre el entendimiento y la razón84, lo que permitiría 
el enlace entre mundo sensible y mundo inteligible, entre razón pura y razón 

práctica. Si las dos primeras críticas atendieron a las dos primeras preguntas de El 

canon de la razón pura, la Crítica de la facultad de juzgar atenderá a la tercera: 
¿Qué puedo esperar? Al respecto, Salvi Turró realiza un apunte que esclarece 
bastante el asunto: 

 

Lo que esta pregunta dice es: si yo, sujeto nouménico, determino mi conducta según 
la ley moral tanto en el aspecto jurídico como ético, ¿qué consecuencias se 
derivarán en el mundo (fenoménico)? Mas, la respuesta a tal cuestión presupone de 
entrada aceptar un sentido a la pregunta, y aceptar tal sentido exige establecer un 
vínculo entre el mundo inteligible de mi libertad y el sensible en que realizo mi acción 
y sufro sus consecuencias”85.  

 

Tenemos entonces que, en la primera crítica Kant busca responder al qué 

puedo saber, a través de los juicios sintéticos a priori. En la segunda crítica, Kant 
busca responder al qué debo hacer, a través de los principios a priori de la ley moral. 
En la tercera crítica, buscará responder al qué debo esperar, a través de la unión 
de los juicios del entendimiento y los juicios de la razón. Ahora, para que esta 
pregunta sea abordada de una manera trascendental, también requerirá de 
principios a priori. Dichos principios, serán posibles gracias a la facultad de juzgar 

determinante y a la facultad de juzgar reflexionante: 

 

                                                           
83 I. Kant, Crítica de la facultad de Juzgar, Monte Ávila Latinoamericana, Caracas, 1991, BXXII, p.88. 
84 Bajo la interpretación de Salvi Turró, podríamos afirmar que el enlace entre razón pura y razón práctica, se 
encontraba ya de manera incipiente desde la CRP. Sin embargo, aunque esto sea así, la completa justificación 
y desarrollo de dicha unión, la encontramos hasta la Crítica de la facultad de juzgar. Cfr. Salvi Turró, Tránsito 

de la naturaleza a la historia en la filosofía de Kant, Anthropos, México, 1996, pp.35-37. 
85 Salvi Turró, Tránsito de la naturaleza a la historia en la filosofía de Kant, Anthropos, México, 1996, p.38. 



40 
 

La facultad de juzgar, en general, es la facultad de pensar lo particular en cuanto 
contenido bajo lo universal. Si lo universal (la regla, el principio, la ley) es dado, la 
facultad de juzgar, que subsume bajo él lo particular (también cuando, como facultad 
de juzgar trascendental da a priori las condiciones sólo conforme a las cuales se 
puede subsumir bajo aquel universal), es determinante. Si lo particular es dado, para 
lo cual debe encontrar ella lo universal, la facultad de juzgar es sólo reflexionante86. 

 

Así pues, a través de las tres obras críticas podemos identificar tres 
preguntas fundamentales –una para cada una–, y a cada pregunta corresponde una 
respuesta que busca ser cimentada con un principio a priori: en la CRP encontramos 
los juicios sintéticos a priori como fundamentos del conocimiento. En la CRPr 

encontramos los principios a priori de la ley moral como fundamentos de la razón 

práctica. Por último, en la Crítica de la facultad de juzgar, no encontramos principios 
tajantes o tan estables como podrían ser los juicios sintéticos a priori o los principios 
de la ley moral, sino que, a través de la facultad de juzgar determinante y la facultad 

de juzgar reflexionante (a través de la facultad intermedia que une a la razón y a la 
sensibilidad), nos es lícito colocar principios a priori –aunque subjetivos–, que 
permitirán otorgar validez a los juicios, tanto estéticos, como teleológicos. 

 

Cassirer y las formas simbólicas 
No cabe duda que la propuesta central de la filosofía de Cassirer se 

encuentra en los tres tomos de Filosofía de las formas simbólicas (FFS). No 
obstante, para hablar con mayor entendimiento de dicha obra y de la propuesta de 
Cassirer, es necesario primero entender el concepto de función del que se valdrá el 
filósofo marburgués. Así pues, aunque el presente apartado se centrará en su 
mayoría en la FFS, atenderemos primero, de manera muy breve, a su primera obra 
Substancia y función87, en donde de manera muy clara parece referir al concepto 
de función que ya Leibniz había utilizado en terreno filosófico: 

 

En cualquier caso, existe un suelo común para resolver la oposición entre 
pensamiento y ser. Sin embargo, este suelo común no debe buscarse en un suelo 
absoluto de todas las cosas en general, sino simplemente en las funciones 
universales del conocimiento racional y empírico. Estas funciones en sí mismas 
forman un sistema fijo de condiciones; y solo en relación con este sistema, las 

                                                           
86 Immanuel Kant, Crítica de la facultad de juzgar…, BXXVI/AXXIV 
87 El concepto de función es utilizado por Cassirer a lo largo de toda su obra y sin él, es difícil entender en 
plenitud su propuesta, sin embargo, dicho concepto solamente es explicitado en Substancia y función. A 
nuestro parecer, Cassirer supone que el lector está enterado de su primera obra y la postura que mantiene 
en ella, por lo que solo se vale de ciertas referencias en obras posteriores para reafirmar que el concepto de 
función continúa siendo fundamental en su propuesta.    



41 
 

afirmaciones sobre el objeto, así como sobre el yo o el sujeto, adquieren un 
significado inteligible88. 

 

De tal manera que, el conocimiento de cualquier cosa o el significado de algo 
solo existen ‘en relación con’, es decir solo un conjunto de cosas, una red o un 
sistema pueden ‘significar’ algo. El conocimiento ya no se busca directamente en la 
‘cosa’ o en el ‘objeto’, es decir, en la substancia, sino en la función, en el sistema 
lógico que se crea a partir de las relaciones que lo circundan. Esta noción, la 
podemos identificar también en la introducción del tomo I de la Filosofía de las 

formas simbólicas, cuando Cassirer, refiriéndose a la evolución del problema del 
conocimiento, la filosofía y la relación entre ambas, menciona: 

 

Ciertamente, la unidad del saber ya no puede ahora ser garantizada y asegurada 
refiriéndola en todas sus formas a un objeto común ‹‹simple›› que se comporta con 
relación a estas formas como imagen original de las copias empíricas. En lugar de 
ello, surge la otra exigencia: la de comprender las diferentes direcciones metódicas 
del saber en toda su genuina peculiaridad y autonomía, en un sistema cuyos 
miembros aislados, precisamente en su necesaria diversidad, se condicionen y 
exijan mutuamente. El postulado de una unidad puramente funcional de este tipo 
aparece ahora en lugar del postulado de la unidad del sustrato y origen que 
dominaba esencialmente el antiguo concepto del ser. De aquí resulta la nueva tarea 
planteada a la nueva crítica filosófica del conocimiento89. 

 

De tal manera que, el concepto de función referirá a la capacidad del 
pensamiento de organizar y dar sentido a la multiplicidad de las percepciones 
sensibles, de acuerdo al sistema lógico o a la red en la que se encuentra inmerso, 
de acuerdo a su sistema funcional, valga la redundancia. Pero el concepto de 
función en la FFS no vendrá solo, sino acompañado de otro término: símbolo, 
construyendo así, quizá el concepto más importante para comprender la filosofía 
del neokantiano: función simbólica. 

Para avanzar, entonces, atendamos lo que Cassirer escribe sobre el símbolo 
en la FFS, específicamente en la introducción del primer tomo, en donde reconoce 

                                                           
88 Ernst Cassirer, Substance and function, and Einstein´s theory of relativity, The open court publishing 
company chicago, USA, 1923 p.309. Traducción personal. Texto original: “At any rate, ‘common’ ground for 
resolving the opposition of thought and being exists. Yet this common ground is not to be sought in an 
absolute ground of all things in general, but merely in the universal functions of rational and empirical 
knowledge. These functions themselves form a fixed system of conditions; and only relative to this system do 
assertions concerning the object, as well as concerning the ego or subject, gain an intelligible meaning”. 
89 Ernst Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas I, Fondo de cultura económica, México, 2016 (edición 
electrónica), p.33. 



42 
 

la necesidad de un ‘medio’ que tenga la capacidad de insertarse en las funciones y 
crear significaciones lógicas de valor universal, pero a su vez, que en su 
multiplicidad, también sea capaz de ser considerado a partir de cada manifestación 
espiritual específica (arte, mito, religión, ciencia, etc.). Para Cassirer, el símbolo será 
aquel mediador entre lo universal y lo individual, capaz de dotar de significaciones 
‘objetivas’ pero a su vez, de no pasar por alto el valor individual de cada 
manifestación espiritual o fenómeno90. Ahora bien, atendiendo justamente al punto 
de partida de lo individual, el símbolo siempre vendrá en primer momento de la 
percepción, para después configurarse y tomar sentido y significado en el 
intelecto91. Esta idea también la podemos encontrar en el texto Esencia y efecto del 

concepto de símbolo, en donde menciona: 

 

(…) En efecto, por ‘forma simbólica’ ha de entenderse aquí toda energía del espíritu 
en cuya virtud un contenido espiritual de significado es vinculado a un signo sensible 
concreto y le es atribuido interiormente. En éste sentido, el lenguaje, el mundo 
mítico-religioso y el arte se nos presentan como otras tantas formas simbólicas 
particulares, porque se manifiesta en todas ellas el fenómeno fundamental de que 
nuestra conciencia no se contenta con recibir la impresión del exterior, sino que 
enlaza y penetra toda impresión con una actividad libre de la expresión92. 

 

Y esto, se comprende todavía mejor, cuando Cassirer introduce el concepto 
de preñez simbólica en el tomo III de la FFS: 

 

Por este concepto ha de entenderse el modo como una vivencia perceptual, esto 
es, considerada como vivencia ‘‘sensible”, entraña al mismo tiempo un determinado 
“significado” no intuitivo que es representado concreta e inmediatamente por ella. 
En ese caso no se trata de datos meramente “perceptivos” a los cuales se injertan 
después algunos actos “aperceptivos” mediante los cuales se interpreten, valoren y 
transformen los primeros. Por el contrario, la percepción misma adquiere en virtud 
de su propia estructuración inmanente una especie de “articulación” espiritual, la 
cual, en sí misma ordenada, pertenece también a un cierto orden de sentido. En 
virtud de su actualidad, plenitud y vitalidad es al mismo tiempo vida “en” el 
“significado”. La percepción no es admitida posteriormente en esa esfera del 
significado, sino que parece haber nacido ya en ella93. 

 

                                                           
90 Crf. Ernst Cassirer, Filosofía delas formas simbólicas I…, pp.43. 
91 Cfr. Ernst Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas I…, pp. 43-46. 
92 Ernst Cassirer, Esencia y efecto del concepto de símbolo, Fondo de cultura económica, México 1972, 
pp.163. 
93 Ernst Cassirer, El problema del conocimiento III…, p.238 



43 
 

Entonces, cada percepción sensible, parece nacer ya con un significado 
“espiritual”, como si el espíritu humano estuviera configurado de esa manera para 
dotar de sentido las percepciones y la existencia. Cabe aquí realizar una 
puntualización, si bien Cassirer se vale de la tríada función expresiva – función 

representativa – función simbólica, para esclarecer cómo es que de una sensación 
física, se llega a la consecución del pensamiento simbólico94, no se trata de un 
proceso sucesivo, como si fuéramos avanzando por etapas o por pasos, al menos 
no en cada sensación percibida. Por el contrario, pareciera que una vez que se logra 
la conciencia del símbolo o del mundo simbólico, esta tríada se despliega de manera 
‘automática’ en la conciencia, es decir, como si la conciencia comprendiera el 
proceso de simbolización de las percepciones y de una vez para siempre cada 
sensación, cada percepción estuviera ya impregnada del pensamiento simbólico95. 
A esto, el filósofo alemán lo denomina preñez simbólica. Así pues, una vez que la 
conciencia aprende a ‘pensar’ de manera simbólica, toda percepción siempre 
vendrá ‘preñada’ de cierta significación, como si en un mismo momento se articulara 
el sentido, generando una correlación entre lo percibido y la conciencia. 

Entonces, si decíamos que función refiere a la capacidad de encontrar 
significado a través de relaciones y conexiones lógicas, y que símbolo alude al 
medio que enlaza la percepción con el intelecto, dotando las percepciones de 
sentido y significado, entonces entenderemos por función simbólica, aquella 
capacidad de generar sentido y significado a través de las relaciones lógicas que se 
dan en un determinado ‘universo simbólico’, generando así, ‘objetividad’. Dicho con 
otras palabras, la función simbólica es el procedimiento humano mediante el cual 
se significa el mundo. Teniendo esto claro, entonces podemos sostener que el 
objetivo que se plantea el filósofo marburgués en su obra, es comprender la 
configuración del mundo, no solamente en un aspecto científico, sino, en su 
totalidad, a través de todas las manifestaciones humanas que a lo largo de la historia 
han tratado de dar explicación a lo que nos rodea y a nuestras propias relaciones 
interpersonales, identificando además, qué es lo que subyace en común a todas 
estas manifestaciones, para alcanzar la mayor objetividad posible, sin reducirle a la 
mera conceptuación científica: 

 

La Filosofía de las formas simbólicas no atiende exclusivamente ni en primer término 
a la conceptuación exacta, puramente científica del mundo, sino a todas las 

                                                           
94 Cfr., Ernst Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas III…, p.124 y pp. 191-192. 
95 A propósito de esto, resultan ilustrativas las alusiones que realiza Cassirer a Helen Keller, Laura Bridgman y 
a los niños en general, para afirmar, que aunque el proceso de simbolización del mundo (o conciencia 
simbólica), puede llegar a ser diferente en diversas situaciones, una vez que simbolizamos algo, le ponemos 
un nombre ‘abstracto’ y nos alejamos de la mera sensibilidad. Además, a partir de ese momento, toda 
percepción quedará preñada simbólicamente. Cfr. E. Cassirer, Antropología filosófica…, pp.74-80. 



44 
 

direcciones de la comprensión del mundo. Trata de aprehender esta última en sus 
múltiples formas, en la totalidad y diversidad interna de sus manifestaciones. Y 
siempre resulta que la “comprensión” del mundo no es ninguna copia, ninguna 
reproducción de una estructura de la realidad, sino que entraña una libre actividad 
del espíritu. No hay ninguna auténtica comprensión del mundo que no se funde en 
determinadas direcciones básicas de conformación espiritual antes que de 
observaciones para aprehender las leyes de esta conformación; tuvimos ante todo 
que diferenciar con toda precisión sus diversas dimensiones. Ciertos conceptos — 
como los de número, tiempo, espacio— representan en alguna medida formas 
originarias de síntesis imprescindibles si se quiere hacer una “unidad” de una 
“pluralidad” y si se quiere dividir y ordenar algo múltiple de acuerdo con ciertas 
formas. Pero esta ordenación, según hemos visto, no se lleva a cabo del mismo 
modo en todos los campos, sino que su modalidad depende esencialmente del 
principio estructural específico que opera y rige en cada campo particular96. 

 

Puntos de confluencia y separación entre Kant y Cassirer 
Si atendemos a lo mencionado en el capítulo anterior, podemos afirmar que 

el neokantismo de Cassirer, no solamente se apoya en la filosofía kantiana. Antes 
bien, a pesar de que la ‘piedra angular’ de la filosofía del marburgués sea la filosofía 
trascendental de Kant, también se nutre de conceptos y nociones platónicas, 
hegelianas y leibnizianas, además de estar en estrecho contacto con las propuestas 
de su época, sobre todo con la filosofía del lenguaje y la fenomenología husserliana, 
lo que termina por dar ciertos matices a la configuración final de la Filosofía de las 

formas simbólicas. Pues bien, a partir de lo mencionado sobre Kant y Cassirer en 
los apartados anteriores, y aunado a lo ya repasado en el capítulo anterior, podemos 
realizar un análisis sobre los puntos en los que Cassirer se apega totalmente al 
pensamiento kantiano y también, los puntos en los que separa de él, para 
estructurar una postura propia. 

Primero, comencemos por identificar que el propio Cassirer se reconoce así 
mismo, como inmerso en la filosofía trascendental kantiana y no solo eso, sino que 
‘escribe con todas sus letras’ su propósito de ensanchar la filosofía kantiana, hacia 
una filosofía de la cultura, valiéndose de las formas simbólicas y sus funciones. En 
sentido kantiano, diríamos que ya no bastará preguntarnos sobre las condiciones 
de posibilidad del conocimiento científico solamente, sino sobre las condiciones de 
posibilidad de todo conocimiento que entreteje el mundo cultural del ser humano: el 
lenguaje, el mito, el arte, la religión, etc. Al respecto, primero podemos observar que 
menciona: 

 

                                                           
96 E. Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas III, p.25 



45 
 

Ya a Kant mismo le pareció demasiado estrecho cuando procedió a desarrollar el 
verdadero «sistema de la razón pura» en el conjunto de las tres Críticas. El ser 
científico natural-matemático, en su concepción e interpretación idealistas, no agota 
toda la realidad, ya que está lejos de contener toda la actividad y espontaneidad del 
espíritu. En el reino inteligible de la libertad, cuya ley fundamental desarrolla la 
Crítica de la razón práctica, en el reino del arte y en el reino de las formas naturales 
orgánicas, tal como se expone en la Crítica del juicio (estético y teleológico), aparece 
un nuevo aspecto de esta realidad. Este progresivo desenvolvimiento del concepto 
crítico-idealista de la realidad y del concepto crítico-idealista del espíritu pertenece 
a los rasgos más característicos del pensamiento kantiano y está fundado en una 
especie de ley estilística de este pensamiento97. 

 

Y unas líneas después continúa: 

 

Junto a la función cognoscitiva pura es preciso comprender la función del 
pensamiento lingüístico, la función del pensamiento mítico-religioso y la función de 
la intuición artística, de tal modo que se ponga de manifiesto cómo se lleva a cabo 
en ellas una configuración perfectamente determinada no tanto del mundo, sino más 
bien para el mundo, encaminada hacia un conjunto significativo objetivo y una visión 
total objetiva. 

La crítica de la razón se convierte así en crítica de la cultura. Trata de comprender 
y mostrar cómo todo contenido de la cultura, en la medida en que sea algo más que 
mero contenido aislado, en la medida en que esté fundado en un principio formal 
universal, presupone un acto originario del espíritu. Sólo aquí encuentra la tesis 
fundamental del idealismo su auténtica y completa confirmación98. 

 

Entonces, Cassirer pretende que la ‘crítica de la razón’, ya no sea solamente 
eso, sino ‘crítica de la cultura’; las condiciones de posibilidad del conocimiento a las 
que el neokantiano atenderá, serán las de toda creación cultural, partiendo del 
lenguaje, la ciencia, el mito, la religión y el arte. Para él, ese es justamente el 
horizonte al que tendía la filosofía kantiana. Si las tres críticas kantianas buscaban 
fundamentos a priori, Cassirer también lo hará de esa manera y esos fundamentos 
a priori serán las funciones simbólicas. Ahora bien, en el fundamento a priori que 
busca establecer Cassirer, podemos identificar otro punto de confluencia con el 
pensamiento kantiano, pero a su vez, el primer punto de separación de él: la 
confluencia, la encontramos en el concepto de ‘símbolo’, pues si atendemos al 
primer capítulo de la presente investigación, recordaremos que los símbolos para 
Kant, representan, de manera analógica, algo que solo la razón puede pensar y que 

                                                           
97 E. Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas…, p.36. 
98 E. Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas…, p.37. 



46 
 

no tienen ninguna intuición sensible que se adecue por completo a ellos99 y que 
además éstos, surgen de la facultad de juzgar reflexionante, que es capaz de unir 
sensibilidad con razón. A su vez, en el apartado anterior, sosteníamos que Cassirer 
ve en el símbolo, aquello capaz de unir individualidad con universalidad, sensibilidad 
con razón, pero además, que los símbolos tienen una significación espiritual incluso 
antes de ser ligados a una ‘experiencia sensible concreta’100, lo que nos coloca en 
una concepción del símbolo muy concordante y que a su vez, nos permite sostener, 
que el concepto de símbolo del que se vale el neokantiano, surge de la facultad de 
juzgar reflexionante. Por otro lado, aquí viene el principal –y quizá el más 
determinante–   punto de separación: Si bien Kant reconoce ya en la facultad de 
juzgar, la capacidad de unir entendimiento y razón, no por eso desdice por completo 
dicha escisión (razón pura –razón práctica), pues la facultad de juzgar parece que 
solo tiene cabida en los juicios estéticos y juicios teleológicos, mientras que los 
juicios del entendimiento, propios del saber y los juicios de razón, propios del actuar, 
siguen operando tal como se ha escrito en las primeras dos críticas. Por el contrario, 
Cassirer fundamenta toda su teoría a partir de la facultad de juzgar, ya que para él 
todo conocimiento parte de los símbolos y éstos, provienen de la facultad que une 
entendimiento y razón. De esto se deriva que todos los principios a priori que 
considera el filósofo marburgués serán subjetivos, pero eso no los hace menos 
universales ni mucho menos, carentes de objetividad. Antes bien, gracias a esto, el 
filósofo neokantiano es capaz de sostener la coopertenencia entre sujeto y objeto y 
por tanto, suprimir su separación. Aquí es donde entra la influencia hegeliana y en 
donde la primera separación con Kant, comienza a tomar aún más distancia. 

Para Cassirer, los principios a priori de los que parte todo conocimiento son 
las funciones simbólicas. Si bien, hay estructuras fundamentales que todas las 
formas simbólicas respetan, como el tiempo, el espacio y el número, entre otras101, 
cada forma simbólica (ciencia, lenguaje, mito, religión, arte, etc.) da sentido y 
significado de acuerdo a su universo simbólico, de tal manera que, aunque el 
número, el tiempo y el espacio formen parte tanto de la ciencia, como del mito, sus 
funciones no son las mismas en los dos ámbitos. Ahora bien, aunque existan 
estructuras fundamentales en todas las formas simbólicas, no se sigue de eso, que 
las formas simbólicas son eternamente estables o que siempre permanecen de la 
misma manera. Antes bien, Cassirer sostendrá que las formas simbólicas están en 
un constante hacerse, en constante configuración. Toda forma simbólica termina 
por configurar conceptos, para dotar de sentido y significado la existencia; sin 
embargo, dichos conceptos están en un constante paso del ser al no ser, inmersos 

                                                           
99 Cfr. I. Kant, Crítica de la facultad de Juzgar…, 252, p.257. 
100 Cfr. p. 6 (por el momento) de la presente investigación. 
101 Cfr. Ernst Cassirer, Filosofía de las forma simbólicas III…, p.25 y p.351. 



47 
 

en la fenomenología y dialéctica de las que ya hablaba Hegel. Así, en el tomo III de 
la FFS podemos encontrar lo siguiente: 

 

Todo concepto entraña junto a un enunciado sobre el ser una plétora de enunciados 
sobre el no-ser; todo “es” en un enunciado predicativo sólo puede ser enteramente 
comprendido si se le correlaciona intelectualmente con un no-ser. De hecho, el 
concepto no puede llegar a determinar idealmente lo real mientras permanezca 
dentro de los límites de esa misma realidad. Para alcanzar su más auténtico y 
supremo rendimiento se requiere pasar de la consideración de lo “real” a la 
consideración de lo “posible”, lo cual sólo resulta factible si el concepto no retrocede 
ante lo contrario, ante lo “imposible”102.  

 

En esta misma lógica, Cassirer reconocerá por tanto que los conceptos no 
son algo acabado, sino algo en constante formación, una herramienta que nos abre 
paso ante la realidad, pero que debe permanecer en un constante 
perfeccionamiento. Así, las funciones simbólicas están en un constante hacerse y 
por eso mencionará que “el concepto no es un camino abierto por el cual avanza el 
pensamiento, sino más bien un método, un procedimiento de apertura creado por el 
concepto mismo”103 y por eso, reconocerá el concepto como prospectivo, antes que 
como abstractivo104. 

Entonces, Cassirer parte del pensamiento kantiano, específicamente de la 
facultad de juzgar reflexionante. Sin embargo, al cimentar toda su postura en los 
símbolos, se separa ya de Kant. Además de eso, la justificación teórica a la que 
acude el neokantiano para hablar de la constante configuración de las formas 
simbólicas, corresponde por completo al pensamiento hegeliano, ahí encontramos 
su segundo punto de separación. En cuanto a la influencia de Leibniz, es muy fácil 
identificarla, pues el concepto de función simbólica, parte de una conjugación entre 
el pensamiento kantiano y leibniziano, aunque en dicha conjugación, quizá no existe 
tanta separación del pensamiento kantiano105. No obstante, podemos afirmar que el 

                                                           
102 E. Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas III…, p.357 
103 E. Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas III…, p.357 
104 Cfr. Ibid., p.359. 
105 Cabría aquí una interpretación, en la que el concepto de función sea tomado también del pensamiento 
kantiano, tanto de la función como aquella que sintetiza la multiplicidad de las percepciones sensibles (Cfr. 
KRV A 68/B 93), como de la primera introducción de la Crítica de la facultad de Juzgar, cuando Kant menciona: 
“El principio de la facultad de juzgar reflexionante, por el cual es pensada la naturaleza como sistema según 
leyes empíricas, es  no obstante sólo un principio para el uso lógico de la facultad de juzgar, un principio 
ciertamente trascendental en cuanto a su origen, mas solamente para considerar a priori la naturaleza en 
cuanto cualificada para un sistema lógico de su diversidad bajo leyes empíricas” (I. Kant, Crítica de la facultad 

de juzgar…, p.37). Sin embargo, hemos optado por reconocer primeramente la influencia de Leibniz en este 
concepto, debido a que dicho concepto y su uso, concuerdan de mejor manera con la propuesta cassireriana. 



48 
 

concepto de función, tal como lo utiliza el filósofo marburgués, tiene una connotación 
mucho más apegada a la lógica y a la matemática, de ahí, que las posturas de la 
filosofía del lenguaje, sobre todo las de Russel, Frege y Dedekind, hayan sido tan 
importantes para la argumentación que Cassirer sigue en su obra Substancia y 

función106. 

En cuanto a la posible influencia que pudo llegar a ejercer la fenomenología 
husserliana, el concepto de preñez simbólica, a nuestro parecer, tiene ciertos 
paralelismos con el concepto de intencionalidad, aunque de primera impresión 
parecieran funcionar en orden inverso: es decir, la preñez simbólica hace referencia 
a que cualquier percepción posible nace en la conciencia ya cómo una 
representación simbólica, mientras que la intencionalidad, refiere a que toda 
representación mental está ligada a un objeto fuera de la conciencia. En la primera 
se trata más de lo que el sujeto pone en el objeto y en la segunda, de que toda 
percepción del sujeto, necesita primero de un objeto que ponga algo en esa 
conciencia. Sin embargo, ambas coinciden en una codependencia del sujeto con el 
objeto y viceversa. Si el lema más conocido de la intencionalidad es: ‘toda 
conciencia es conciencia de algo’, a nuestro parecer, también podría ser sustituido 
por: ‘todo símbolo, es símbolo de algo’, pues aunque la preñez simbólica refiere en 
primer lugar a lo que el sujeto pone en el objeto, esta actividad no tendría sentido 
sin una percepción sensible. Claro que esta relación entre ambas posturas, podría 
ser aludida simplemente al contexto histórico en el que surgen tanto el neokantismo 
como la fenomenología trascendental, sin embargo, el argumento aquí funciona de 
la misma manera: Cassirer, sin duda alguna, también se vale de las discusiones e 
intereses filosóficos de su época, para configurar su postura sobre las Formas 

simbólicas. 

Por último, en cuanto a los intereses propios del neokantismo, podemos 
identificar que Cassirer hereda la tendencia antipositivista, al retirarle a la ciencia un 
estatus de “verdad” único y colocarla a la par del resto de las formas simbólicas. 
Aunado a esto, se puede percibir también cierto tinte platónico que el marburgués 
imprime, cuando menos a su FFS, pues aunque en las funciones simbólicas exista 
una correlación entre lo sensible y la razón, pareciera que en última instancia lo que 
determina el conocimiento son los productos intelectuales o mejor dicho, el sentido 
y el significado que el ser humano coloca en la realidad, a través del intelecto, lo 
que se asemeja a decir que la idea tiene mayor peso que la sensibilidad.  

Así pues, podemos cerrar el presente apartado, haciendo una especie de 
conclusión sobre las características fundamentales del neokantismo de Cassirer. En 
primer lugar, parecen existir indicios suficientes para afirmar que, aunque Cassirer 
es un amplio conocedor del sistema kantiano, su postura parte sobre todo, de lo que 

                                                           
106 Cfr. Ernst Cassirer, Substance and function… 



49 
 

malamente podríamos llamar “el último Kant”107 o cuando menos, de la Facultad de 

juzgar reflexionante. Esto implica un fuerte apego a la teoría kantiana, pero al mismo 
tiempo, un determinante desapego de ella, pues la fundamentación de toda la FFS, 
aunque parte de una idea kantiana, es al mismo tiempo, una fundamentación 
totalmente diferente de la que haría el kantismo108. En ese sentido, el filósofo 
neokantiano parece solventar su postura acudiendo a nociones o conceptos de 
otros filósofos, como Leibniz y Hegel, además de las propuestas teóricas de su 
época, como la filosofía del lenguaje y la fenomenología de Husserl. Ahora bien, 
sobre las implicaciones que acarrean el distanciamiento de Cassirer en torno a Kant, 
especialmente en lo que se refiere a la postura práctica del neokantiano, es de lo 
que se hablará en el siguiente apartado.   

  

FILOSOFÍA PRÁCTICA Y LIBERTAD EN EL PENSAMIENTO DE 
CASSIRER. 

Si somos consecuentes con lo dicho en el apartado interior, aquello de que, 
Cassirer fundamentó toda su teoría, su Filosofía de las formas simbólicas, partiendo 
de la tercera crítica kantiana, específicamente, de la Facultad de juzgar 

reflexionante, tendríamos entonces que asumir, que para Cassirer no existe 
distinción entre razón pura y razón práctica, entre entendimiento y razón, entre 
sensibilidad e inteligibilidad. Si no existe distinción entre estas dicotomías, entonces 
estaríamos en posibilidad de afirmar que, entre todos los pares anteriores, Cassirer 
no encuentra escisión, sino co-pertenencia y correlación. Esta idea se puede 
corroborar, ya desde la introducción del tomo I de FFS: 

 

(…) Este sistema [el idealismo] siempre estuvo encaminado a colocar, frente al 
mundus sensiblis, otro cosmos, el mundus intelligibilis, y a trazar las fronteras de 
ambos mundos. Pero en lo esencial tomó la frontera un curso tal que el mundo de 
lo inteligible quedó determinado por el factor de la pura actividad y el mundo de lo 
sensible por el de la receptividad. Allá dominaba la libre espontaneidad del espíritu; 
acá, el constreñimiento, la pasividad de lo sensible. Pero para esa ‹‹característica 
universal››, cuyo problema y tarea nos plantea ahora en sus perfiles generalísimos, 
esta oposición ya no es irreconciliable y excluyente, pues entre lo sensible y lo 
espiritual tiéndese ahora una nueva forma de reciprocidad y correlación. El dualismo 
metafísico de ambos parece salvado en la medida en que pueda mostrarse que 

                                                           
107 Kant es un pensador muy congruente a lo largo de su obra, por eso nos parece un desatino dividir a Kant 
según sus etapas. Sin embargo, nos parece necesario hacerlo así en la presente investigación, solo para no 
pasar por alto, el hecho de que Cassirer parece tomar los principios de su filosofía, de la tercera crítica, la 
Crítica de la facultad de juzgar. 
108 Cassirer mismo reconoce esta idea en su texto Filosofía moral, derecho y metafísica. Un diálogo con Axel 

Hägerström. Cfr. Cfr. Ernst Cassirer, Filosofía moral, derecho y metafísica. Un diálogo con Axel Hägerström, 
Herder, Barcelona, 2010, p. 125. 



50 
 

precisamente la misma función pura de lo espiritual debe buscar en lo sensible su 
realización concreta, pudiéndola hallar, en última instancia, solamente aquí109. 

 

Entonces, aunque Cassirer dedique la mayor parte de su obra a establecer 
su postura teórica y a desarrollar una filosofía centrada en funciones simbólicas, no 
podemos aseverar por eso, que no tiene una postura práctica. Antes bien, su 
postura teórica es su postura práctica, de la conformación de las formas simbólicas, 
se desprende la conformación de los principios éticos. Pero funciona lo mismo a la 
inversa, la postura práctica, es la postura teórica y los principios éticos, terminan por 
impactar en la conformación de las formas simbólicas. Por eso hablamos de una 
correlación y co-pertenencia, porque en la propuesta de Cassirer, mundo teórico y 
mundo práctico, están imbricados, la teoría configura la práctica y la práctica 
configura a la teoría. La configuración del conocimiento, de las formas simbólicas, 
de acuerdo a su época histórica y al despliegue del espíritu, nos dan pautas sobre 
ciertos principios funcionales éticos que sería conveniente respetar y dichos 
principios no serán mejores ni peores de acuerdo a su novedad o antigüedad, sino 
a su significado funcional, al sentido que aporten a la existencia humana. Pero así 
como esos principios se desprenden del conocimiento, también el despliegue de 
ellos en el mundo práctico tiene un impacto en la constante configuración de la 
postura teórica de la humanidad. Si las formas simbólicas, se encargan de generar 
conceptos que doten de sentido la existencia humana, no será diferente con los 
principios éticos y funcionarán igual que las formas simbólicas: también ellos deben 
generar conceptos que doten de sentido la existencia, también ellos están en 
constante conformación y también ellos tienen un significado eminentemente 
funcional. Esto se puede corroborar de manera perfecta en el texto Filosofía moral, 

derecho y metafísica…, cuando Cassirer, después de sostener que existen 
principios éticos de la stoa que continúan siendo funcionales y que por tanto, 
deberían mantenerse, agrega: 

 

E igualmente cabe retener el sentido puro del concepto kantiano de deber y su 
concepto de la autonomía ética, sin que lo fundemos del mismo modo que Kant – 
con arreglo a la escisión entre mundus sensibilis y mundus intelligibilis –. También 
aquí persiste una determinada significación funcional de los conceptos éticos 
fundamentales, que no está ligada a su ajuste o a su revestimiento metafísico-
sustancialista110.  

 

                                                           
109 Ernst Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas I…, p.45. 
110 Ernst Cassirer, Filosofía moral, derecho y metafísica…, p.125. 



51 
 

Así pues, parece muy clara la postura del neokantiano en cuanto a la filosofía 
práctica y de esto, se podrían desprender muchas consecuencias y reflexiones. Sin 
embargo, la presente investigación versa en torno al problema de la libertad en la 
cultura, por lo cual es pertinente preguntar ahora, de acuerdo a los desarrollos 
realizados hasta este punto, ¿Cómo se puede entender la libertad en el 
pensamiento de Cassirer? La respuesta será doble: primero, la libertad será 
entendida como la capacidad del sujeto de crear formas simbólicas que doten de 
sentido la existencia y segundo, sobre cómo dichas formas simbólicas están en 
constante configuración del mundo a través de las prácticas del sujeto, de tal 
manera que dicha configuración del mundo parte de la autonomía del individuo, pero 
tiende hacia la completa liberación de toda la humanidad, hacia la universalización 
de las normas que surgen de la autonomía de cada individuo y del libre y racional 
apego a ellas por parte de todos los seres humanos. Así pues, a continuación 
presentaremos dos vías para comprender la libertad en el pensamiento de Cassirer, 
que más que tratarse de dos “vías” completamente opuestas, la primera nos 
muestra que en la FFS es posible pensar la libertad como la espontaneidad del 
sujeto para la conformación de formas simbólicas, mientras que en la segunda, 
podemos encontrar el ejemplo prototípico de cómo es que en el pensamiento del 
neokantiano de Marburgo, existe una co-pertenencia y correlación entre la teoría y 
la práctica, es decir, la segunda vía nos muestra la correlación entre el saber y el 
hacer, entre la conformación espontánea de las formas simbólicas en la conciencia 
del individuo y su operar en el mundo práctico, que eventualmente terminará por 
reconfigurar nuevamente la conciencia del sujeto y así sucesivamente. 

 

La creación libre de las formas simbólicas en el pensamiento de Cassirer. La 
vía de la causalidad y la contingencia111. 

El 5 de julio de 1687, Isaac Newton publicó sus famosos Principios 

matemáticos de filosofía natural. Una vez acontecido esto, la cosmovisión general 
cambió y cada vez se hacía más posible pensar en un mundo totalmente predecible. 
A propósito de eso, es bien conocido el ejercicio del ‘diablillo de Laplace’, quien 
postulaba que si existiera un ‘diablillo’ que conociera todas las variantes posibles, 
podría comprender en su totalidad el mundo, no solo en sus acontecimientos 
pasados, sino incluso en su devenir. A esta postura, se le denominó ‘mecanicismo’, 
pues sostenía que el mundo funcionaba de manera mecánica; en donde hubiera un 
‘A’ se seguiría un ‘B’ siempre que se cumplieran las mismas condiciones y la 

                                                           
111 En la primera parte de este apartado, nos valdremos de algunas ideas filosóficas de Prigogine & Stengers, 
como de Quentin Meillassoux. Si bien, acudir a estos autores puede resultar a simple vista como un 
anacronismo sin sentido, echamos mano de dichos “recursos” con la única intención de comprender mejor lo 
que Cassirer entiende por causalidad, para distinguir con precisión, cómo es que a partir de su idea implícita 
de causalidad, se puede justificar la creación libre y espontánea de las formas simbólicas. 



52 
 

posibilidad de conocer ese ‘B’ dependía, a su vez, de que conociéramos todas las 
variantes, de manera que cuando teníamos algo ‘impredecible’, era por el puro 
desconocimiento de las variantes. 

A pesar de que el mecanicismo tomara una fuerza impresionante, al grado 
de desplazar a casi todo conocimiento que no funcionara de la misma manera, a 
finales del siglo XIX y comienzos del siglo XX, el paradigma cambiaría con la 
introducción de la flecha del tiempo. Lo que se anunciaba ahora, es que el tiempo 
no era reversible y por tanto, siempre marcha hacia delante. Puede observarse 
como una sentencia bastante obvia, pero sus implicaciones parecían dificultar el 
funcionamiento del mecanicismo, pues si el tiempo marcha en una sola dirección, 
si todo está en cambio constante, es imposible volver a contar con las mismas 
condiciones dos veces o más, de tal manera que las variantes difícilmente serán las 
mismas una y otra vez. Esto hacía más difícil la proeza del diablillo de Laplace.  

En este cambio de paradigma, podemos situar a dos pensadores muy 
agudos, Prigogine y Meillasoux, el segundo más radical que el primero, quienes tras 
el reconocimiento de la flecha del tiempo, sostienen la imposibilidad de la predicción 
y por el contrario, identifican la capacidad creadora del tiempo. 

Prigogine, inspirándose en Bergson, sostendrá la irreversibilidad a su 
manera; la vía que tomará, será la ‘teoría del caos’. El químico ruso, sostendrá que 
no nos encontramos ya ante un mundo estático y simétrico, como se pensaba desde 
el paradigma mecanicista. Antes bien, nos encontramos ante un mundo azaroso, en 
constante cambio y transformación, un mundo no determinado. Ahora bien, aunque 
Prigogine reconoce la acción del tiempo en la conformación de la realidad, esta 
acción del tiempo actúa atendiendo ciertas posibilidades, lo que supone que, aun 
cuando se reconozca el cambio, dicho cambio atiende a cierto número de 
probabilidades. Así, en la obra titulada, Entre el tiempo y la eternidad, en donde 
trabaja en conjunto con Isabelle Stengers, sostendrá: 

 

Sorprende, en efecto, constatar que en la época en que la física, gracias al segundo 
principio de la termodinámica, anuncia la evolución irreversible allí donde parecía 
reinar la eternidad, las ciencias y la cultura descubren por todas partes el poder 
creador del tiempo. Es la época en la que todos los rasgos de la cultura humana, las 
lenguas, las religiones, las técnicas, las instituciones políticas, los juicios éticos y 
estéticos, se perciben como productos de la historia, y en la que la historia humana 
se lee como el descubrimiento progresivo de los medios de dominar el mundo. Es 
la época en la que la geología y la paleontología nos enseñan que nuestra Tierra y 
todo lo que parecía el marco fijo de nuestra existencia, los océanos, las montañas, 



53 
 

las especies vivas, son el fruto de una larga historia jalonada de destrucciones y 
creaciones112. 

 

Y los mismos autores, en su texto, La nueva alianza, sostienen que la ciencia 
del siglo XX debe ser considerada como una complejidad en la que no se puede 
reducir todo a cálculos matemáticos, como lo hacía el modelo mecanicista. A 
diferencia de eso, la ciencia debe considerar también el azar, los ‘brincos’ que se 
dan en la biología de un organismo a otro y a eso añadir ciertas leyes naturales y 
estadísticas: 

 

Como tampoco se admite la oposición entre azar y necesidad, el concepto de orden 
por fluctuación no implica por tanto la distinción (tradicional en ciertas escuelas 
sociológicas) entre funcional y disfuncional. Lo que en un momento dado es una 
desviación insignificante con respecto a un comportamiento normal, puede, en otras 
circunstancias ser fuente de crisis y renovación. Si hay algo que los modelos del 
orden por fluctuación pueden enseñarnos es que toda norma nace de una elección, 
contiene un elemento de azar, pero no de arbitrariedad. El hecho de que una 
organización o un régimen de funcionamiento no puedan deducirse como 
necesarios y de que siempre estén a merced de una fluctuación, no significa, y 
debemos hacer hincapié en esto, que sean arbitrarios. Como decía lacónicamente 
Samuel Butler, nothing is ever merely anything, una organización o un régimen de 
funcionamiento no deducible de una ley general es, sin embargo, resultado de un 
cálculo en una naturaleza en la que los procesos macroscópicos estables son 
engendrados por una multitud de procesos desordenados y, en determinadas 
condiciones, a merced de las fluctuaciones de las cuales son producto113. 

 

Definitivamente, nos encontramos aún en el terreno en el que de un ‘A’ se 
puede seguir un ‘B’. Sin embargo, en esta postura, también de un ‘A’ se puede 
seguir un ‘C’ o un ‘D’. Es decir, la causa no siempre apunta hacia el mismo lugar. 
Pero aun cuando de un ‘A’, no se siga un ‘B’, podemos saber que ese ‘A’ contiene 
ciertas posibilidades de dirigirse a un ‘C’, a un ‘D’, etc. 

Avancemos entonces con la propuesta de Meillasoux, quien aunque en 
apariencia está en sintonía con Prigogine, es aún más radical. Lo que sostiene el 
filósofo francés, es que si de verdad se quiere pensar la capacidad creadora del 
tiempo, entonces debemos eliminar el azar y la probabilidad, puesto que “la creencia 
en el azar es una creencia inevitablemente metafísica, ya que incorpora la creencia 

                                                           
112 I. Prigogine & I. Stengers, Entre el tiempo y la eternidad, Alianza editorial, Argentina, 1992. p.25. 
113 I. Prigogine & I. Stengers, La nueva alianza. La metamorfosis de la ciencia, Alianza universidad, España, 
2004. p.216. 



54 
 

en la necesidad factual de leyes probabilísticas determinadas, ante las cuales no es 
más posible razonar que de la necesidad de supuestas leyes deterministas”114. 

Así, para Meillasoux, aunque la postura de Prigogine y Stengers contemplan 
la acción del tiempo, pareciera que aún se encuentra en un territorio determinista, 
si no de manera ‘tajantemente determinista’, sí de manera probable, un poco al 
estilo del tiempo aristotélico, en el que las posibilidades de cambio se encontraban 
inmersas en la realidad, y algunas decisiones pueden favorecer la actualización de 
dichas potencialidades. Pues bien, Meillasoux va mucho más allá de esto. Para él, 
el tiempo es creación pura. En cada momento hay una novedad y cada novedad, 
emerge puramente del tiempo y de nada más. Pareciera entonces que el tiempo es 
lo absoluto, de donde todo viene. 

De tal manera que, la diferencia entre Pigogine y Meillasoux, es que el 
primero considera que en el curso del tiempo se genera novedad a través de 
interacciones probables. Por el contrario, el segundo, sostendrá que es el tiempo en 
sí mismo el que genera novedad. En el primero, el tiempo tiene una característica 
aristotélica de llevar algo de un lugar a otro, mientras que en el segundo, el tiempo 
es creador, es decir, no hay paso de un ‘A’ a un ‘B’ (ni a un ‘C’, ni ‘D’, etc.), sino 
creación pura, creación ex nihilo115. Así, mientras que la postura de Prigogine y 
Stengers permite postular algunas normas o al menos leyes estadísticas, Meillasoux 
aboga por la contingencia total, ya que el tiempo al crear novedad a cada instante, 
sostiene la pura ilegalidad, el puro caos. Ya no hay leyes necesarias aquí, no hay 
posibilidades mayores ni menores, hay solamente cambio constante y en donde lo 
único constante es el cambio, no hay posibilidad de otras constantes y por tanto no 
hay posibilidad de leyes estables, entonces nos encontramos en el reino de la pura 
contingencia. 

Cassirer, por su parte, a pesar de no haber conocido a ninguno de los dos 
autores anteriores, sí que conoció a Bergson, principal influencia de ambos y fue 
consciente del cambio de paradigma que dejó atrás al mecanicismo, de ahí que 
para el filósofo alemán no resulte extraño el tema del devenir, e incluso sea 
plenamente consciente de las problemáticas que implica. 

Ahora bien, el filósofo de la escuela de Marburgo, aunque suprime la escisión 
entre sensibilidad y razón, realiza una nueva escisión, ahora entre naturaleza y 
cultura, afirmando además, que al ser humano solo le es posible conocer el mundo 
a través de la cultura. Un poco fiel a Bergson, Cassirer reconocerá que el mundo 
natural está inmerso en un constante devenir que es imposible de aprehender, a 
menos que sea, o por medio de las funciones simbólicas que en última instancia 

                                                           
114 Q. Meillasoux, ‘Potencialidad y virtualidad’ en Hiper-Caos, Holobionte ediciones, España, 2018. p.108 
115 Cfr. Ibid, pp.108-110 



55 
 

representan un diálogo del hombre consigo mismo116, o por la vía mística117. 
Renunciando a la segunda, debido a su incomunicabilidad e incapacidad de 
sistematización, la mejor oportunidad que tenemos para aprehender el mundo, es a 
través de las funciones simbólicas, de tal manera que todo lo que nos es lícito 
conocer, se pensará solamente a través del mundo de la cultura o como también es 
llamado por Cassirer, el mundo simbólico. 

Dentro de este mundo simbólico, Cassirer encuentra puntos comunes con los 
autores anteriores, al menos al reconocer la imposibilidad de un mundo mecanicista 
por dos razones: 1) El tiempo no es solamente una unidad de medida o de control, 
sino que es determinante para la comprensión de los cambios que se generan en 
las formas simbólicas (en aquello que es aprehensible; en el mundo simbólico o de 
la cultura); 2) Los cambios que se generan en la cultura, pareciera ser que 
reconocen la preeminencia de la contingencia, por encima de la necesidad, o al 
menos, dichos cambios reconocen la posibilidad del surgimiento de novedad y la 
novedad es contraria a cualquier sistema que reconozca la necesidad de leyes 
eternamente estables o a una causalidad en sentido determinista. 

Para mostrar lo anterior, vamos paso a paso. Para el neokantiano, los 
problemas de la filosofía se centran en dos cuestiones: la forma y la causalidad, es 
decir, el problema del ser y el problema del devenir: “No basta, en efecto, con 
comprender ‘qué’ es el mundo, hay que saber también ‘de dónde’ viene”118. En este 
sentido, para el filósofo de las formas simbólicas no se puede pensar el ‘ser’ sin el 
‘devenir’ y viceversa. Al ser, corresponden justamente las formas simbólicas como 
las conocemos en el ahora, pero esas formas, se configuran por su causalidad. 
Profundicemos entonces, cómo trata Cassirer el problema del devenir, para 
comprender, desde su óptica, cómo es que termina por conjugarse con el ser. 

Si atendemos a la primera crítica kantiana, podemos encontrar lo siguiente 
acerca de la Causalidad: 

 

Así, pues, según esta regla ha de haber en lo que precede a un suceso la condición 
de una regla conforme a la cual ese suceso sigue siempre y necesariamente. No 
puedo, en cambio, volver atrás desde el suceso y determinar (mediante 
aprehensión) lo que precede, pues ninguna aprehensión retrocede desde el punto 
temporal siguiente al anterior, aunque sí guarda relación con algún punto temporal 
precedente. Al contrario, hay que pasar desde un tiempo dado al tiempo 
determinado siguiente. Dado, pues, que hay algo que sigue, me veo obligado a 
relacionarlo con algo que es anterior y distinto, y tras lo cual sigue, de acuerdo con 

                                                           
116 Cfr., Ernst Cassirer, Antropología filosófica, Fondo de cultura económica, México, 2016, pp. 56-58.  
117 Cfr., E. Cassirer. Filosofía de las formas simbólicas III. Fondo de cultura económica, México, 2017. pp.12-
57. 
118 E. Cassirer, Las ciencias de la cultura, Fondo de cultura económica, México, 2014.  p.143. 



56 
 

una regla, es decir, de modo necesario; de forma que el suceso, en cuanto 
condicionado, remite indudablemente a alguna condición que es la que lo 
determina119. 

 

Si bien, pareciera que Kant es consciente de la flecha del tiempo, al menos 
psicológica, también parece insertarse en un contexto totalmente mecanicista al 
reconocer la necesidad de una regla mediante la cual acontecimientos pasados se 
relacionen siempre de la misma manera con acontecimientos futuros. Esto es lo que 
sostuvo el mecanicismo, que en donde hay ‘A’, siempre se dará ‘B’ y donde hay ‘B’, 
siempre se dará ‘C’ y así sucesivamente. En este sentido, no podemos desligar a 
Kant del mecanicismo, incluso por su propio contexto histórico y por la propia 
estructura de su criticismo, en donde pareciera que solo la libertad del mundo 
práctico escapa a lo determinado. 

Cassirer afirma algo tan parecido, que de pasar por alto el resto de su obra, 
correríamos el riesgo de colocarlo en el mismo sitio que a Kant: 

 

Un fenómeno α no se considera como causa de otro β, porque hayan concurrido en 
la observación un número suficiente de veces y su concurrencia ulterior se espere 
en virtud de una coacción psicológica, sino porque del todo α se puede sacar un 
elemento x, y del todo β un elemento y, siendo x e y tales, que el paso del uno al 
otro se deja determinar por una regla general120.  

 

Y aunado a esto, en su texto Las ciencias de la cultura, encontramos la 
siguiente cita: 

 

Los fenómenos de la cultura parecen mucho más vinculados al reino del devenir que 
los fenómenos de la naturaleza. No es posible desglosarlos de aquel mundo. No 
podemos cultivar la ciencia del lenguaje, la ciencia del arte, la ciencia de la religión, 
sin apoyarnos a cada paso en lo que nos enseña la historia de cada uno de esos 
campos culturales. Y, si queremos navegar por entre las aguas procelosas del 
devenir, no tenemos más remedio que dejarnos llevar por la brújula que pone en 
nuestras manos la categoría de ‘causa’ y ‘efecto’. Los fenómenos serían, para 
nosotros, una maraña inextricable si no los ordenásemos y clasificásemos en 
cadenas causales fijas121. 

 

                                                           
119 I. Kant, Crítica de la razón pura… B239, A194. 
120 E. Cassirer, Esencia y efecto del concepto de símbolo… p.180. 
121 E. Cassirer, Las ciencias de la cultura…, pp.157-158. 



57 
 

Así pues, estamos atendiendo a una postura de Cassirer que parece 
apegarse completamente al mecanicismo, al sostener la necesidad de ‘cadenas 
causales fijas’. No obstante, posteriormente agregará: “Y, sin embargo, en el 
análisis del devenir, la explicación causal no lo es todo”122.  

Entonces, para continuar con la noción de causalidad que supone la FFS, 

primero habrá que tener en cuenta lo ya dicho en el presente capítulo: La filosofía 
de Cassirer parte de los supuestos de la tercera crítica y las formas simbólicas se 
cimientan en la facultad de juzgar reflexionante. Atendiendo a eso, probablemente, 
aunque el neokantiano se refiere a la causalidad en términos muy parecidos a los 
que trabaja Kant en la CRP, las formas simbólicas deberían atender más a una 
causalidad al estilo de la Crítica de la facultad de juzgar, entendiendo por este 
término una conformidad a fin, es decir, la causa que podemos atribuir a la 
naturaleza se corresponde según los fines que el hombre pone en ella123, sino, la 
otra opción es comprenderla de manera puramente mecanicista: 

 

Pero el concepto de enlaces y formas de la naturaleza según fines es al menos un 
principio más para traer los fenómenos de aquélla bajo reglas, allí donde las leyes 
de la causalidad según su mero mecanismo ya no llegan. En efecto, aducimos un 
fundamento teleológico cuando adjudicamos al concepto del objeto, cual si él fuese 
hallable en la naturaleza (y no en nosotros), causalidad con respecto a un objeto, o 
más bien nos representamos la posibilidad del objeto por analogía con una 
causalidad semejante (tal como la que hallamos en nosotros), en consecuencia de 
lo cual pensamos a la naturaleza como si fuera técnica en virtud de una facultad 
propia; en cambio, si no le atribuyésemos una tal eficacia, tendría que representarse 

su causalidad como un mecanismo ciego124.  

 

Así mismo, para continuar con la noción de causalidad que supone la FFS, 
un segundo punto es que, habrá que recordar que, a pesar de su postura tan 
cercana a Kant, el filósofo marburgués no solo es kantiano, sino que también tiene 
una amplia influencia de Hegel y en este sentido, una forma simbólica nunca está 
acabada, sino en constante transformación, o en términos hegelianos, en un 
constante paso del ser al no ser. En este sentido, podemos encontrar el 
kantismo/hegelianismo de Cassirer de la siguiente manera: Si bien sostiene que las 
formas simbólicas deben respetar cierta estructura y cierto orden lógico (en donde 
inserta la causalidad), dichas formas nunca están acabadas, sino en un constante 

                                                           
122 Ibid., p.158. 
123 Cfr. Immanuel Kant, Crítica de la facultad de juzgar…, 49/51 y BLIVss/ALIIss, pp.56-60 y 105-106. 
124 Immanuel Kant, Crítica de la facultad de juzgar…, 270/266, p.292. 



58 
 

hacerse, y dicho hacerse requiere de la transformación histórica, que sería 
impensable sin la temporalidad. 

Ahora bien, si la influencia hegeliana no es suficiente para sostener que 
Cassirer no se apega ciegamente al mecanicismo, podemos atender nuevamente 
al texto de Las ciencias de la cultura y traer a cuento lo siguiente: cuando el 
marburgués comienza a profundizar en el desarrollo histórico (causal) del lenguaje, 
hace hincapié en un problema y es que no hay manera de explicar el paso del ‘grito’ 
a la ‘palabra’ y posteriormente escribirá: 

 

De donde se desprende directamente por qué la comprensión causal tropieza, aquí, 
con un límite fijo. La función del lenguaje –y otro tanto podemos decir de la del arte, 
la religión, etc. – es uno de esos fenómenos que Goethe llama “primigenios”. 
“Aparece y es” sin que haya en él nada que explicar125. 

     

Así, tenemos ante nosotros la justificación necesaria para sostener los dos 
puntos mencionados, mediante los cuáles podemos afirmar que Cassirer, a 
diferencia de Kant, escapa de un horizonte mecanicista: 1) Porque reconoce la 
capacidad transformadora del tiempo, al menos en el paso histórico que es capaz 
de re-significar las formas simbólicas y 2) porque considera la creación de novedad 
sin requerir de un ‘A’ que contenga, al menos potencialmente un ‘B’ o ‘C’ o ‘D’, etc. 

Ahora bien, no hay que apresurarse a afirmar que Cassirer participa de la 
corriente filosófica en la que podríamos encontrar a Prigogine y Stengers y mucho 
menos, que puede llegar a ser tan radical como Meillasoux. En todo caso, si 
tuviéramos que relacionar al filósofo neokantiano con alguno de los autores 
anteriores, podría decirse que su postura es más cercana a Prigogine y Stengers, 
ya que el acontecer histórico es capaz de ‘actualizar’ ciertas potencialidades del 
símbolo y además, aunque dicho acontecer pueda depender de ciertas variables, 
nunca se trata de algo arbitrario, sino, al menos en el caso de Cassirer, de una 
espontaneidad libre del sujeto, de una capacidad de crear nuevas formas 
simbólicas, o cuando menos, nuevos símbolos. 

Así, podemos encontrar que para Cassirer, la libertad se encuentra entre la 
causalidad y la contingencia. Las formas simbólicas no pueden ser comprendidas 
sin atención a su causalidad, es decir, a su conformación histórica. No obstante, no 
se trata de una causalidad mecanicista, en la que pudiéramos comprender de dónde 
viene la forma simbólica y hacia dónde va. Por supuesto que hay variables 
esperables en el comportamiento de dichas formas, sin embargo, a pesar de esas 
variables, siempre existe la posibilidad del surgimiento de novedad, de la ruptura de 

                                                           
125 Ibid., pp.161-161. 



59 
 

ciertas cadenas causales establecidas, sin certeza alguna de cómo se dio esa 
ruptura, sino que simplemente se presentan fenómenos, formas simbólicas que 
“aparecen y son”. Aquí es donde aparece la contingencia, no hay leyes eternas126, 
sino leyes haciéndose a través de las formas simbólicas, a través de la 
espontaneidad libre del sujeto que busca la comprensión del mundo natural. 

Cabe hacer una última aclaración aquí: las posturas tanto de Prigogine y 
Stengers, como la de Meillasoux, parecieran suponer una realidad que 
efectivamente es como es, fuera del sujeto. En ese sentido, la variabilidad no 
depende en absoluto del sujeto, sino que es el mundo haciéndose, inmerso en el 
constante devenir, para lo cual, la primera postura sostiene que ese devenir tiene 
ciertas potencialidades probables de alcanzar, mientras que para la segunda no hay 
probabilidad alguna, todo es pura contingencia. En este punto, la postura de 
Cassirer se separa un abismo de las anteriores puesto que es abiertamente idealista 
y separa el mundo natural del cultural. Entonces, la ‘cercanía’ que encontramos 
entre los autores mencionados aquí y Cassirer, se reduce únicamente al mundo 
cultural. Teniendo eso en cuenta, quizá queda preguntar ¿qué es de la causalidad 
y la contingencia en el mundo natural, desde la postura del neokantiano? La 
respuesta es un poco obvia: el mundo natural es puro devenir ‘inaprehensible’, pero 
funciona como una idea en sentido kantiano, como un horizonte que nos impulsa a 
perfeccionar a cada momento las formas simbólicas, para a su vez, ir 
perfeccionando la comprensión que tenemos de ese mundo inmerso en el devenir, 
constantemente cambiante. 

Para concluir el presente apartado, cabe recalcar que todo el recorrido teórico 
que hemos realizado aquí, tiene un solo objetivo: mostrar que las formas simbólicas 
no atienden a cadenas causales fijas, ni en su creación ni en su configuración, sino 
que, toda forma simbólica depende en primer lugar de la creatividad libre y 
espontánea del espíritu. En ese sentido, la libertad es un presupuesto para la FFS. 
Ahora bien, esa libertad no debería terminar después del primer momento de 
‘creación’, sino que debería permanecer durante toda la configuración de cualquier 
forma simbólica. El próximo apartado, además de servir como ejemplo prototípico 
de la correlación entre teoría y práctica que supone la postura de Cassirer, servirá 
también para esclarecer cómo es que la libertad permanece (o debería permanecer) 
en todo momento de la configuración de las formas simbólicas. 

                                                           
126 Con la expresión, “no hay leyes eternas”, nos referimos a que, bajo la postura de Cassirer, todas las leyes 
que conocemos son representadas por nosotros bajo diversas formas simbólicas y las formas simbólicas están 
en un constante hacerse, es decir, el ser humano está en constante renovación de las formas simbólicas de 
manera que éstas le permitan un mejor acercamiento al mundo natural. Sobre si hay leyes eternas e 
inmutables que siempre permanezcan en el mundo natural, no habría mucho que decir, puesto que todo 
conocimiento humano está mediado ya por los símbolos culturales. 



60 
 

La vía republicana127 
Si bien, a través de la vía de la causalidad se puede entrever qué se entiende 

por ‘libertad’ en la presente investigación, parece pertinente aclarar aún más, 
cuando menos de manera simple, a qué nos referimos cuando hablamos de 
‘libertad’. Así pues, entenderemos ‘libertad’ como una contra-postura al 
determinismo y en ese sentido, podrían caber algunas características para definirla 
mejor, entre las que destacan: a) actuar conforme a la propia voluntad; b) escapar 
de la cadena causal mecanicista; c) concebir la creación de novedad. Aunque, quizá 
la definición kantiana ayude más a vislumbrar lo que se entenderá por dicho 
concepto: 

 

La voluntad es un tipo de causalidad de los seres vivos en tanto que son racionales, 
y libertad sería la propiedad de esta causalidad para poder ser eficiente 
independientemente de causas ajenas que la determinen; tal como la necesidad 

natural es la propiedad de la causalidad de todo ser irracional para ver determinada 
su actividad por el influjo de causas ajenas128. 

 

Cabe decir, que aun con la definición kantiana enfrente de nosotros, 
parecería faltar algo para la correcta comprensión del significado de libertad. Quizá 
esto se deba a que inmediatamente después de la definición de libertad citada, el 
filósofo de Königsberg puntualiza que esa es una definición negativa. En ese mismo 
sentido, Bergson también menciona algo parecido en su curso La evolución del 

problema de la libertad:  

 

Pueden escuchar una discusión entre un partidario de la libertad, es decir, un 
libertista –si la palabra existiera– y un partidario de la necesidad, es decir, un 
determinista. (…) El libertista está siempre a la defensiva; no puede tomar la 
ofensiva. Es el determinismo quien la toma. La argumentación del libertista es 
forzosamente negativa, solo puede consistir en negar lo que el determinismo 
propone. La tesis de la libertad no es susceptible de ser enunciada positivamente: 
demostraremos que solo puede expresarse en términos de negación del 
determinismo y, por ello, el libertista está siempre a la defensiva y negando aquello 
que el determinista afirma y donde puede tomar la ofensiva129. 

 

                                                           
127 Cabe señalar, que el nombre de ‘vía republicana’ se debe a que esta forma de justificar la libertad en la 
cultura, se basará ampliamente en las propuestas de filósofos ‘republicanistas’, o con posturas tendientes 
hacia el republicanismo, pero además de eso, no se profundizará más en la idea de República. 
128 I. Kant, Fundamentación para una metafísica de las costumbres. Gredos, Madrid, 2010. A97. 
129 H. Bergson, La evolución del problema de la libertad. PAIDÓS, México, 2022. p.32. 



61 
 

Así pues, pareciera que hablar acerca de la libertad es más pertinente desde 
una vía negativa, sobre todo porque no existe un referente físico específico para 
hablar de ella. Si aceptamos la idea anterior, entonces quizá la mejor opción para 
comprender el significado de libertad, es primero comprender qué es el 
determinismo, para entonces a partir de eso, concebir la libertad como una contra-
postura al mismo. Entonces, entenderemos por determinismo, aquella postura que 
sostiene, de alguna manera, que ‘todo está dicho’. Es decir, para el determinista, 
basta con conocer diversas variables de algún fenómeno para inferir su causa y 
anticipar su efecto. Esa es la esencia del mecanicista y del determinista: creer que 
no hay nada nuevo, que las cadenas causales son fijas y eternamente estables, y, 
que por tanto, no hay posibilidad real de actuar conforme a la propia voluntad, ya 
que somos seres regidos por normas físicas, químicas, biológicas y culturales.  
Dicho esto, comencemos a recorrer la segunda vía, recordando lo que es la libertad 
para Kant (y Rousseau130), tomando en cuenta que además de la ya citada 
definición de libertad, a la que Kant alude en la Fundamentación para una metafísica 

de las costumbres, hay diversas referencias en el mismo texto y desde luego, en la 
Crítica de la razón práctica. Así por ejemplo en la Fundamentación, también 
menciona: 

 

Como un ser racional, que pertenece al mundo inteligible, el hombre nunca puede 
pensar la causalidad de su propia voluntad sino bajo la idea de libertad, pues la 
independencia de las causas determinantes del mundo sensible (independencia que 
la razón ha de atribuirse siempre a sí misma) es la libertad131. 

 

Unas páginas adelante, también afirmará: 

 

(…) La libertad es una mera idea cuya realidad objetiva no puede ser probada (…); 
por consiguiente, como a ella misma nunca puede serle atribuido un ejemplo según 
alguna analogía, la libertad jamás puede ser concebida ni tampoco comprendida. La 
libertad sólo vale como un presupuesto necesario de la razón en un ser que cree 
tener conciencia de una voluntad, esto es, de una capacidad diferente de la simple 
capacidad desiderativa (a saber, la capacidad de determinarse a obrar como 
inteligencia, o sea, según leyes de la razón, independientemente de los instintos 
naturales) 132.   

                                                           
130 Solamente abordaremos el pensamiento del filósofo de Königsberg. Sin embargo, asociada a él se 
encontrará siempre a Rousseau, puesto que de acuerdo con Roberto Aramayo, Henri Bergson e incluso, Ernst 
Cassirer, el pensamiento práctico de Kant, está altamente influenciado por Rousseau. 
131 I. Kant, Fundamentación…, Ak. IV, 453. 
132 Ibid., Ak. IV, 459. 



62 
 

 

Y añadiendo a lo anterior, en la Crítica de la razón práctica, mientras discierne 
si primero es la ley moral o la libertad, concluye: 

 

Por lo tanto es esa ley moral, de la cual cobramos una conciencia inmediata (tan 
pronto como nos trazamos máximas de la voluntad), aquello que se nos brinda en 

primer lugar, y nos conduce directamente al concepto de libertad, en tanto que / 
dicha ley moral es presentada por la razón como un fundamento de determinación 
sobre el cual no puede prevalecer ninguna condición sensible al ser totalmente 
independiente de tales condicionamientos133. 

 

Vale la pena recordar que para Kant, la ley moral debe tener su fundamento 
en la razón, de tal manera que cuando tomamos una decisión con base en la razón 
estamos auto regulándonos, estamos siendo autónomos. Ahora bien, dicha 
autonomía, es imposible sin el presupuesto de la libertad, pues sin éste, la decisión 
y por tanto la ley, no vendría de nosotros mismos, sino desde fuera, por algún 
mandato o coacción externas, entonces sería heteronomía. Así, la libertad, aun 
cuando vaya después de la ley moral, es una condición de posibilidad para la 
ejecución de la ley moral.  

Eso es justamente lo que podemos leer en una de las citas anteriores de la 
Fundamentación para una metafísica de las costumbres: “La libertad sólo vale como 
un presupuesto necesario de la razón”… Es decir, la libertad es una condición de 
posibilidad de la ley moral, de la ética, de la razón pura práctica. Por tanto, aun 
cuando Kant no pueda mostrar de manera positiva lo que significa la libertad, es un 
requerimiento indispensable para su filosofía práctica. 

Ahora bien, la libertad es una condición para que sea posible alcanzar una 
ley universal de forma autónoma, de manera que racionalmente elijamos lo 
universalmente bueno, simplemente porque es la mejor opción y apoyados por 
supuesto, en el deber. Es aquí donde radica el pensamiento republicano: un 
individuo que de manera racional acepta las leyes del Estado, no porque sean las 
mejores sólo para él, sino para todos los que le rodean. Sin embargo, estas leyes 
no le vienen de fuera, no son dadas por el Estado, sino por el individuo mismo, por 
la vía de la razón. Pero si cada individuo cae en cuenta que son las leyes de la razón 
las que convienen a todos, pronto esas leyes de la razón serán las leyes del Estado. 
Por tanto, no es el Estado el que impone las leyes al individuo, sino que son los 

                                                           
133 I. Kant., Crítica de la razón práctica… A53, Ak. v,30. 



63 
 

individuos los que regulan el Estado por medio de su razón y un convenio que les 
compete a todos. Eso es la república. 

Este pensamiento también lo podemos encontrar en la interpretación que 
Cassirer hace de Rousseau y que además, junto con otros autores, considera que 
el autor de “el Emilio” es influencia determinante para la filosofía moral de Kant: 

 

Libertad no es para él [Rousseau] sinónimo de arbitrio, sino justamente la 
superación y el abandono de todo lo arbitrario. Significa la vinculación a una ley 
estricta e inquebrantable que el individuo erige por encima de sí mismo. No es el 
alejamiento de esta ley o el desprendimiento de la misma, sino la autónoma 
adhesión a ella, lo que constituye el auténtico carácter de la libertad. Y esa libertad 
se realiza en la voluntad general, en la voluntad estatal. El Estado absorbe por 
entero y sin reservas al individuo, pero no lo hace como una institución coactiva, 
sino que se limita a colocarlo bajo una obligación que él mismo considera válida y 
necesaria, y que aprueba tanto por ella como por él mismo. (…) Mientras que los 
ciudadanos solo se sometan a tales prescripciones que cuentan con su 
asentimiento, o a las que su comprensión pudiera dárselo de un modo libre y 
racional, no obedecen a nadie más que a su propia voluntad. Con ello abandonan 
el libertinaje del estado de naturaleza, la independencia natural, pero la cambian por 
la verdadera libertad, que consiste en la vinculación de todos a la ley134. 

 

Tenemos entonces el pensamiento de Kant e indirectamente el de Rousseau, 
acerca de la libertad. Revisemos ahora el pensamiento hegeliano para 
posteriormente comenzar con la re-construcción del concepto de libertad al que se 
apega Cassirer. 

La noción de libertad en Hegel no dista mucho de Kant y Rousseau, en el 
sentido de que, lo que preocupa al filósofo de Stuttgart es una libertad que conciba 
la autonomía del individuo, es decir, que el hombre se regule solo y que a partir de 
dicha regulación se conforme el Estado de Derecho. Ahora bien, a pesar de eso, la 
forma en la que se justifica la libertad, dista mucho de la vía kantiana, en donde 
encontramos que la libertad termina por ser una condición de posibilidad para los 
postulados morales. 

Recordemos que para Hegel, la realidad y por ende la razón, son un 
‘haciéndose’, un paso constante del ser al no ser en el que se conforma el espíritu. 
En ese sentido, la libertad es un haciéndose también, puesto que a partir de la 
voluntad de los seres humanos, de luchas y revoluciones, se ha ido conquistando 
la libertad a través de la dialéctica de la conciencia. Así, la libertad verdadera se 

                                                           
134 E. Cassirer, Rousseau, Kant, Goethe. Filosofía y cultura en la Europa del siglo de las luces, (Fondo de 
Cultura Económica: México, 2007), pp. 72-73. 



64 
 

alcanzará solamente al fin de la historia. Sin embargo, a través de su despliegue 
(de la historia) el Estado y la cultura se van perfeccionando y todo acontecer es 
necesario para llegar a ese fin, en donde encontraremos la anhelada libertad. Así 
pues, la libertad para Hegel es un ir tomando conciencia del Estado y la cultura, 
sabiendo que la verdadera libertad no será conquistada sino al final de la historia, 
pero que a pesar de eso, en el devenir iremos perfeccionando nuestra conciencia 
de ella135. 

Ahora, para identificar los paralelismos que unen a Hegel con Cassirer, o 
dicho de otra manera, para reconocer con facilidad la influencia que tuvo Hegel en 
el pensamiento práctico de Cassirer, nos valdremos de dos citas del filósofo de 
Stuttgart. Primero en su obra Filosofía del derecho, nos encontraremos con su 
inclinación republicana: 

 

El campo del Derecho es, en general, la espiritualidad y su próximo lugar y punto de 
partida es la voluntad, que es libre, de suerte que la libertad constituye su substancia 
y su determinación; y el sistema del Derecho es el reino de la libertad realizada, el 
mundo del Espíritu, expresado por sí mismo, como en una segunda naturaleza136. 

 

Y atendiendo a la Enciclopedia de las ciencias de la lógica… podemos 
identificar una cita crucial para identificar su cercanía con Cassirer: 

 

Siendo así que con la reflexión aparece la verdadera naturaleza [de la cosa], y 
siendo así igualmente que este pensar es mi propia actividad, resulta que aquella 
naturaleza [verdadera] es tanto producto de mi espíritu (y precisamente en cuanto 
éste es sujeto que piensa, [o sea, es] producto mío con arreglo a mi universalidad 
simple) cuanto del yo que es siendo cabe si, o sea, de mi libertad137. 

 

Una vez teniendo las referencias de Kant (Rousseau) y Hegel, avancemos 
hacia la postura del filósofo neokantiano. Comenzaremos por ir directo al grano con 
dos citas textuales de Cassirer y una más que hace referencia a la postura práctica 
del autor neokantiano, para posteriormente señalar, por un lado, la conexión con su 
filosofía teórica y con el pensamiento moral de Kant (Rousseau) y Hegel, y por otro 
lado –pero al mismo tiempo–, justificar la posibilidad de la libertad en la filosofía de 
la cultura.  

                                                           
135 Cfr. G. W. F. Hegel, Lecciones sobre filosofía de la historia. Tecnos, España, 2005. pp. 90-127. 
136 G. W. F. Hegel, Filosofía del derecho. Editorial claridad, Buenos aires, 1968. p.46. 
137 G. W. F. Hegel, Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio. Alianza editorial, Madrid, 1997. 
p.130. 



65 
 

 

Lo que mis consideraciones debían traer a colación era el hecho de que la idea de 
la constitución republicana en cuanto tal no es en absoluto algo ajeno a la historia 
intelectual alemana, ni mucho menos un intruso externo, sino que más bien ha 
crecido en su suelo y gracias a sus fuerzas más propias. Pero también esta 
comprensión histórica quedaría como algo infructuoso e ineficaz si pretendemos 
entenderla exclusivamente como un saber del pasado, de lo que ha sido y está 
despachado. ‹‹Lo mejor que tenemos de la historia –dice Goethe– es el entusiasmo 
que suscita››. Así pues, el zambullirse en la historia de la idea de la constitución 
republicana no debe significar exclusivamente un viaje hacia el pasado, sino que 
debe fortalecer en nosotros la fe y la confianza en que las fuerzas a partir de las 
cuales fue creciendo originariamente dicha idea nos indican también el camino hacia 
el futuro y que podremos guiar ese futuro si cooperamos por nuestra parte con esas 
fuerzas138. 

 

Ambas obras, El problema del conocimiento… y Libertad y forma, redefinen el 
objetivo de la autonomía ilustrada, a través del modelo de Leibniz y Cohen, 
argumentando que la autonomía en el periodo moderno no debe definirse para un 
sujeto autónomo insular, sino a través de los patrones sociales y colectivos 
cambiantes de la forma en la ‘vida histórica concreta’ que primero impactan a dichos 
sujetos. Por lo tanto, un desarrollo clave en Libertad y forma afirma que ‘las 
contradicciones entre libertad y forma’ se armonizan a través de la manera en que 
“la verdadera libertad está dirigida al desarrollo (Erzeugung) de la forma de la regla 
(Gesetzesform) 139. 

 

El hombre del que se ocupa la ética no puede concebirse desde un principio como 
un mero ser psicofísico individual, sino como un ser social. Se halla en una 
comunidad y de ella recibe las reglas de su obrar. Cuanto más retrocedamos en la 
historia de la evolución, tanto más clara e incontestablemente se muestra esta 
coacción que el vínculo social ejerce sobre el individuo. Usos y costumbres 
aparecen, en primer lugar, como lo único objetivo, y frente a esta objetividad no cabe 
libertad ni espontaneidad algunas. Pero también aquí se instaura un proceso que 
abre paulatinamente las cadenas. En el momento en que diferentes comunidades 

                                                           
138 E. Cassirer, La idea de la constitución republicana, en R. Aramayo, Cassirer y su neo-ilustración. La 

conferencia sobre Weimar y el debate de Davos con Heidegger. Plaza y Valdés editores: México, 2009. pp.65-
66. 
139 G. Moynahan, Ernst Cassirer and the Critical science of Germany, 1899-1919, Anthem press, London, 2014. 
p.159. Traducción personal. Texto original: “Both The Knowledge Problem and Freedon and Form redefine the 
Enlightenment goal of autonomy along Leibniz and Cohen’s model, arguing that autonomy in the modern 
period should not be defined for an insular autonomus subject, but rather through the changing social and 
collecyive patterns of form in “concrete historical life” that first determine such subjects. Thus a key 
development of Freddon and Form claims that “the contradictions between freedom and form” are 
harmonized through the manner in which “true freedom is directed at athe development [Erzeugung] of rule-
form [Gesetzesform]. 



66 
 

humanas entran en relación entre sí se origina uno nuevo. Cambia la perspectiva 
habida hasta entonces, pues lo que valía desde el punto de vista de una comunidad, 
no vale desde la otra. Esta divergencia, en el mundo del querer y el obrar, no puede 
resolverse mediante conceptos del mundo, sino mediante luchas140.  

 

Así pues, una vez repasadas las citas anteriores, podemos identificar una 
clara inclinación de Cassirer, hacia la idea de la libertad republicana, cuando menos 
en su conferencia sobre la república de Weimar y en Libertad y Forma141. Abonando 
un poco de contexto, la conferencia titulada la idea de la constitución republicana 

fue dictada después de la Primera guerra mundial, en donde a ojos de muchos, 
Alemania había sido castigada de manera desmedida con muchos acuerdos 
internacionales. Lo que Cassirer intenta, a través de su conferencia, es justificar que 
en el fondo de dichos acuerdos internacionales se encontraban los ideales 
republicanos y que dichos ideales habían surgido en el seno de la cultura alemana, 
por lo que, en cierto sentido, eran normas y penalizaciones que surgieron de la 
misma conciencia alemana y por tanto, no debían ser vistos con malos ojos. 

Si esto no es suficiente para identificar la inclinación de Cassirer, avanzando 
más en esa misma cita, encontramos su clara toma de postura ante el 
republicanismo: ‘no es solamente algo del pasado, sino algo que los debe guiar 
hacia el futuro’, algo que sigue vigente. 

La misma inclinación de Cassirer, hacia la libertad republicana, la 
encontramos en la segunda cita, que hace referencia al texto Freiheit und Form. 
Aquí podemos identificar que desde la postura del neokantiano, la verdadera 
libertad no se encuentra en un sujeto aislado (‘insular’), sino en el sujeto que se 
sabe miembro de una sociedad que ha tenido un despliegue histórico. 

Ahora bien, si ponemos atención a las tres citas, podemos identificar algo de 
suma relevancia para la comprensión de la noción de libertad que tiene el filósofo 
de las formas simbólicas: la libertad está en un constante ‘haciéndose', muy al estilo 
hegeliano, pues pareciera que en las tres citas se exige un procedimiento dialéctico. 
En la conferencia sobre la república de Weimar, pareciera exigir a los oyentes, que 
no se conformen con recibir de manera pasiva las normas y penalizaciones, sino 
que ‘cooperen’ con las ‘fuerzas’ de la república, para guiar el futuro de manera 
conjunta, no como alguien que solo recibe las normas, sino que las construye. Así 
mismo, en la cita que refiere a Libertad y forma, se sugiere que la libertad está en 
un constante desarrollo hacia la ‘forma de la regla’, desarrollo que se despliega a 
través de los acontecimientos históricos y sociales. Pero donde esta idea se hace 

                                                           
140 E. Cassirer, Filosofía moral, derecho y metafísica…, p.120. 
141 Ante la dificultad de localizar la obra directa, nos hemos conformado con abordar el texto citado, en el 
que se lleva a cabo una breve explicación de las ideas del texto original: Freiheit und Form. 



67 
 

totalmente evidente, es en la última cita, en donde se menciona que aunque las 
normas sociales parecen suprimir la libertad y la espontaneidad, en el momento en 
el que ‘chocan’ diversos grupos sociales o diversas culturas, se comienza a abrir 
espacio a la libertad, sin embargo, ese suceso no se da, si no es mediante un 
proceso de ‘lucha’, un proceso dialéctico en el que la libertad se va configurando 
para no quedarse en las normas de un pueblo, sino en normas ‘universales’, salidas 
en primer momento de las conciencias autónomas de cada pueblo particular. 

Así pues, podemos identificar que para Cassirer la libertad está totalmente 
impregnada de la noción republicana. Pero además, también se identifica que ésta 
noción tiene una especie de doble bifurcación kantiana/hegeliana, ya que en sentido 
kantiano, la libertad, si bien tiene dirección a un fin bien determinado que es la 
conformación de un idílico Estado de Derecho que parte en principio de la 
autonomía de cada individuo, es necesario primero que concibamos la libertad como 
condición de posibilidad de toda decisión moral. En sentido hegeliano, por otra 
parte, tenemos a la libertad como un constante hacerse a través del devenir 
dialéctico de la historia, un constante hacerse que va tendiendo hacia el despliegue 
completo de la libertad, pero que en el proceso se va perfeccionando y que además, 
como principio primero de dicho despliegue debe partir necesariamente de la 
conciencia.  

La cuestión ahora es, ¿cómo se relaciona una noción de la libertad como 
ésta, con la filosofía de las formas simbólicas y en el mundo de la cultura? 

Recordemos brevemente que la filosofía de las formas simbólicas sostiene que hay 
impresiones sensibles múltiples que son sintetizadas por el ser humano mediante 
funciones simbólicas que significan la realidad. Teniendo esto en mente, podemos 
comprender la libertad en un doble sentido, primero como condición de posibilidad 
para crear el mundo simbólico que se va configurando de manera dialéctica, y, en 
segundo lugar, dentro de ese mundo simbólico existen formas como el Estado y la 
Política. Dicho de otra manera, las formas simbólicas parten de la condición de 
posibilidad de que el ser humano las cree de manera libre y espontánea, pero dichas 
formas están en un constante hacerse y en este constante hacerse la libertad del 
ser humano sigue en juego. En este primer momento, podríamos comprender la 
libertad en la cultura, como la capacidad de crear significado. Ahora bien, dentro de 
ese mundo de significados creados, dos de las formas simbólicas (culturales) son 
justamente el Estado y la política, ambas en una constante configuración dialéctica 
a través del devenir y la libertad del Espíritu. En este segundo momento, la libertad 
cobra un sentido totalmente republicano.  

Aquí podemos identificar con claridad la correlación teoría-práctica que 
encontramos en la postura de Cassirer: el sujeto crea libre y espontáneamente las 
formas simbólicas. Dichas formas simbólicas terminan por configurar la cultura y por 



68 
 

tanto, nuestra comprensión del mundo, de tal manera que, con esta comprensión 
del mundo inclinamos nuestra vida práctica. Sin embargo, la vida práctica en sus 
constantes encuentros, desencuentros y luchas, exige a la razón nuevas 
configuraciones que respondan a las necesidades prácticas ‘actuales’. En este 
proceso, las formas simbólicas continúan su configuración, nunca permanecen 
estáticas, sino que siempre dependen de un proceso dialéctico entre el individuo y 
la sociedad a través del paso histórico. 

Ahora bien, manifestando nuevamente su inclinación al pensamiento 
hegeliano, Cassirer aclara que toda libertad que al hombre le es posible alcanzar, 
parte siempre necesariamente de la conciencia: 

 

El hombre, al igual que cualquier otro ser vivo, no puede romper o superar los límites 
orgánicos con que se encuentra. Puede, sí, dentro de ellos e incluso gracias a ellos, 
ganar una amplitud y una independencia de movimientos que solo a él le es 
asequible. Dice Uexküll que el plan de construcción de todo ser vivo y la consiguiente 
relación entre su “red receptiva” y su “red efectiva” circundan a este ser con la misma 
fuerza que los muros de una prisión. El hombre no escapa de esta prisión derribando 
aquellos muros, sino adquiriendo la conciencia de ellos. Vale, aquí, la frase 
hegeliana según la cual el conocer un límite equivale ya a superarlo. La conciencia 
es el comienzo y el fin, el alfa y el omega de la libertad que al hombre le es dado 
adquirir; el conocimiento y el reconocimiento de la necesidad constituye el verdadero 
proceso de liberación que el “espíritu” puede llevar a cabo respecto a la 
‘naturaleza’142. 

 

Por tanto, podríamos afirmar que para Cassirer la libertad es tener conciencia 
de los límites naturales, pero a pesar de ellos, tener la capacidad de crear 
significado dentro de ellos, moverse dentro de ellos, jugar con las formas simbólicas 
y crear nuevas formas de significado y sentido. Así, cobran total sentido las palabras 
del neokantiano en el debate de Davos: “Creo, como ha dicho Heidegger antes hoy 
mismo, que la libertad sólo se puede hallar propiamente en el camino de la 
liberación progresiva, que en realidad es de por sí un proceso inacabable”143, 
afirmando de cierta manera que Libertad es “liberarse” de los límites naturales, a 
través de la conciencia de las formas simbólicas y a partir de ellas y del sentido que 
dotan a la existencia humana, teniendo como finalidad llegar a la consecución de 
una libertad en sentido republicano. 

Para concluir, repasemos lo que se ha trabajado en el presente capítulo. 
Primero, realizamos un breve esbozo del pensamiento kantiano y cassireriano, 
                                                           
142 E. Cassirer, Las ciencias de la cultura…, p.45. 
143 M. Heidegger, “Disputación de Davos entre Ernst Cassirer y Martin Heidegger”, en Kant y el problema de 

la metafísica, Fondo de cultura económica, México, 1986. p.220. 



69 
 

tratando de atender a sus puntos primordiales, con la finalidad de identificar en qué 
puntos el neokantismo de Cassirer se separa de la teoría kantiana para erigirse 
como una postura diferente e independiente del kantismo clásico. Tras este 
ejercicio, se ha identificado que Cassirer fundamenta su Filosofía de las formas 

simbólicas en la facultad de juzgar reflexionante, lo que implica que la postura del 
filósofo de la escuela de Marburgo supone una correlación entre teoría y práctica. 
Con estas bases, escribimos lo que significaría entonces la postura práctica de 
Cassirer y cómo a través de ella, se puede entender la libertad como un haciéndose, 
que parte de la creación libre de las formas simbólicas, pero que continúa en su 
constante configuración fenomenológica y que tiende siempre, hacia un idílico 
Estado de Derecho constituido de manera republicana. 

 

 

  



70 
 

CAPÍTULO 3. LA TRAGEDIA DE LA CULTURA 
En el primer capítulo buscamos adentrarnos a diversas posturas o conceptos 

filosóficos que ayudan a la comprensión del pensamiento de Cassirer. En el 
segundo, tras identificar los puntos de confluencia y separación entre Kant y el 
neokantiano de Marburgo, distinguimos los principios de la Filosofía de las formas 

simbólicas, para después reconocer que los principios teóricos en la propuesta de 
Cassirer, coinciden con los principios prácticos o mejor dicho, que para el filósofo 
marburgués, no existe tal distinción entre filosofía teórica y filosofía práctica. Lo 
anterior nos llevó a sostener que la libertad, además de ser un presupuesto para la 
FFS, debe permanecer en la constante configuración de las formas simbólicas y 
dicha configuración se lleva a cabo en una correlación teórico-práctica.  

Pues bien, el presente capítulo tendrá por objetivo desarrollar una idea 
encontrada en el pensamiento de Cassirer144, pero ampliándola por medio de 
autores contemporáneos a él, específicamente, autores pertenecientes a la Teoría 

crítica, que nos permiten tener una visión más situada sobre la cultura, en un 
contexto histórico específico, que, en conjunto con la teoría de Cassirer, pueden 
otorgarnos una mirada más global145. Dicha idea, es la que titula el presente 
capítulo, La tragedia de la cultura. Con ella, nos referimos a que, la única libertad 
que al ser humano le es posible alcanzar se encuentra en la cultura146, en la 
capacidad de configurarla y reconfigurarla en un constante ejercicio dialéctico y sin 
embargo, es en la propia cultura, en donde encontramos costumbres que atan, 
prácticas de dominación e ideas que favorecen o facilitan la represión. Para lograr 
tal cometido, primero se esclarecerá el término “cultura” y qué entendemos cuando 
hablamos de eso. Posteriormente, se abordarán los conceptos de industria cultural 

y represión excedente, para identificar a través de ellos, cómo es que el ser humano, 
por medio de la cultura puede también perder la libertad.  

Las críticas a la cultura se centrarán en Adorno, Horkheimer y Marcuse, pero 
después de dichas críticas, atenderemos a dos apartados más, uno que busca, a 
través de los mismos autores y sumándole a Cassirer, identificar de donde surge “la 
tragedia de la cultura”. Por último, abordaremos lo que dicen los autores 

                                                           
144 La idea a la que se hace referencia, es justamente la de La Tragedia de la cultura, contenida en el título del 
presente capítulo. Dicho concepto es trabajado por Cassirer en el texto Las ciencias de la cultura, publicado 
por primera vez en 1942. Cfr. Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura…, pp.167-206. 
145 Si bien la postura de Cassirer respecto a la cultura, se vale de diversos estudios y ejemplos históricos y 
antropológicos, fuera de su obra El mito del Estado, la mayoría de sus referencias apuntan hacia el pasado o 
a una teoría general. La postura de la Teoría crítica, que valiéndose de diversas herramientas y 
acontecimientos históricos, siempre es crítica con su propia época, con su contexto histórico, funge como una 
excelente mancuerna que complementa la postura del neokantiano. 
146 Se mencionaba en el capítulo anterior, que Cassirer reconoce que la libertad que le es posible alcanzar al 
ser humano consiste en el reconocimiento de los límites naturales y nuestra capacidad para movernos dentro 
de ellos por medio de la creación libre y espontánea de formas simbólicas. Cfr. p. 64-67. 



71 
 

mencionados respecto al arte, para que, centrándonos en esa forma simbólica de 
manera muy breve, podamos identificar si el paradero trágico de la cultura es 
definitivo.  

 

LA CULTURA Y LA LIBERTAD 
Cuando se habla de cultura, regularmente se suele hablar también de 

naturaleza, como si no pudiera entenderse la primera, sin estar en relación con la 
segunda. No nos preocuparemos aquí por resolver si se puede hablar de la cultura 
fuera de su relación con la naturaleza, sin embargo, hablaremos muy brevemente 
de lo que se entenderá por naturaleza, con el simple objetivo de clarificar, a partir 
de donde consideraremos que empieza la cultura. Así pues, entenderemos por 
naturaleza aquello que se refiera al mundo en sí mismo, en su pura objetividad sin 
relación alguna con el sujeto. 

En ese sentido, la cultura comienza ahí en donde el sujeto pone algo en el 
mundo y ese algo no se refiere necesariamente a la materialidad, es decir, un árbol 
no pasa de la naturaleza a la cultura después de podarlo o de utilizar alguna de sus 
ramas como una vara, sino que, una vez que el humano pone su entendimiento en 
ése árbol, lo nombra y lo juzga a razón de sus propios principios, ese árbol se 
encuentra ya en el mundo de la cultura. Sebastian Luft, menciona al respecto: 

 

Para decirlo en pocas palabras: si de buenas a primeras se deslinda cultura de 
naturaleza, entonces se puede decir que la cultura es nuestro ‹‹elemento››, tal como 
la naturaleza es el elemento de los animales. La cultura es lo producido por los seres 
humanos; lo cual, si bien es verdad que es tomado de la naturaleza, ha dejado de 
estar en su forma natural pura147. 

 

Esta conceptualización de cultura se apega muy bien al pensamiento de 
Cassirer, ya que éste sostiene que al ser humano le es imposible acceder a la 
naturaleza, no porque sea incognoscible, sino porque, por medio del lenguaje y el 
resto de las formas simbólicas, éste solo puede acercarse a la naturaleza a través 
de una mediación que ha sido creada por el espíritu humano. Como alternativa, 
parece quedar solo la vía mística, que es incomunicable148. Debido a esto, es que 
el filósofo neokantiano sostendrá: 

                                                           
147 Sebastian Luft, Meditaciones…, 
148 Cassirer se refiere por vía mística a un conocimiento de la naturaleza que no dependa de mediaciones 
espirituales como el lenguaje, el mito, el arte, la ciencia, etc., pues en el momento en el que se introduce 
cualquiera de esas mediaciones o formas simbólicas, el ser humano ya está poniendo algo de él en la 
naturaleza. Cfr., Ernst Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas III…, pp.12-57. 



72 
 

 

El hombre no puede enfrentarse ya con la realidad de un modo inmediato; no puede 
verla, como si dijéramos, cara a cara. La realidad física parece retroceder en la 
misma proporción que avanza su actividad simbólica. En lugar de tratar con las 
cosas mismas, en cierto sentido, conversa constantemente consigo mismo. Se ha 
envuelto en formas lingüísticas, en imágenes artísticas, en símbolos míticos o 
religiosos, en tal forma que no puede ver o conocer nada sino a través de la 
interposición de este medio artificial149. 

  

Muy inclinados sobre esta misma postura, podemos identificar a diversos 
autores. Por ejemplo, Javier San Martin, citando a Lévi-Strauss, afirmará que en 
realidad la separación naturaleza/cultura ha existido desde la mitología de los 
primeros pueblos y como ejemplo, cita el relato bíblico de la creación, en donde el 
paraíso pareciera asemejarse al ‘mundo natural’, pero una vez que el hombre 
intenta poner su mano y sus intenciones sobre ese mundo, se crea una ruptura y el 
hombre será sentenciado a vivir en un ‘mundo cultural’150. Identificamos aquí, 
nuevamente, la idea de que la cultura es aquello en lo que el hombre ha puesto, 
cuando menos, su entendimiento. 

En el mismo intento de comprender y definir lo que es cultura, Edward T. Hall, 
verá en ella, sobre todo, una ‘extensión’ del hombre y afirmará que la cultura, 
entonces, es una especie de expansión o prolongación de la razón humana, “la 
computadora es una prolongación de una parte del cerebro, el teléfono prolonga su 
voz, la rueda prolonga pies y piernas. El lenguaje prolonga la experiencia del tiempo 
y el espacio, y la escritura prolonga el lenguaje”151. Si bien desde esta perspectiva 
pareciera que la cultura refiere a lo que sale del ser humano, pero no en su 
necesaria relación con la naturaleza, el presupuesto principal sigue aquí: la cultura 
refiere a lo que el ser humano coloca en el mundo. 

Quizá, como una vía inversa a T. Hall, pero a partir de la cual podemos llegar 
a la misma conclusión que con todos los autores anteriores (que la cultura es aquello 
en donde el ser humano ha puesto algo de sí), la encontraremos en el término 
civilización152, que coloquialmente refiere a la capacidad del ser humano para 
relacionarse de mejor manera con el mundo, por medio de herramientas, arte, 
costumbres y sobre todo, conocimiento y saberes. Desde ésta perspectiva, el 
concepto de civilización parece enaltecer el punto en el que el ser humano se separa 

                                                           
149 E. Cassirer, Antropología filosófica…, pp. 58-59. 
150 Cfr. J. San Martín, Teoría de la cultura, Editorial Síntesis, España, 1999. pp.24-26. 
151 Edward T. Hall, La dimensión oculta. Grupo editorial Siglo XXI, Ciudad de México, 1972. p.9. 
152 Nos ha parecido pertinente introducir este término al mismo tiempo que procuramos conceptualizar lo 
que es la cultura, debido a que, autores como Freud y Marcuse, con los que trabajaremos a continuación, 
suelen utilizar como sinónimos ambos términos. 



73 
 

de la naturaleza, pero dicha separación se da gracias a lo que el ser humano coloca 
en el mundo, al igual que en el resto de las nociones anteriores de cultura.  

Ahora bien, si se ha reconocido que la influencia kantiana que identificamos 
en Cassirer, le viene principalmente de la Crítica de la facultad de juzgar, entonces 
habría que tener en cuenta la definición de cultura que el filósofo de Königsberg 
utiliza en su tercera Crítica, para determinar si a través de ella, obtenemos una 
mayor claridad para decir a qué nos referimos cuando hablamos de cultura. Kant 
mencionará: 

 

La producción de la aptitud de un ser racional para fines cualesquiera en general 
(por consiguiente, en su libertad), es la cultura. Así, pues, sólo la cultura puede ser 
el fin último que se tenga razón en atribuirle a la naturaleza en vista del género 
humano (y no su propia felicidad en la tierra, o aun, siquiera, el ser el principal 
instrumento para instaurar orden y armonía en la naturaleza carente de razón fuera 
de él)153 

 

A través de esta cita de Kant, identificamos su clara postura sobre el tema: la 
cultura refiere a los fines que el ser humano pone en la naturaleza. En la tercera 
crítica, el filósofo de Königsberg reconoce que no podemos atribuirle finalidades a 
la naturaleza en sí misma, es decir, no sabemos con certeza de qué manera 
cambiará o avanzará el mundo orgánico, de tal manera que, o podemos 
comprenderla a través del entendimiento en su forma más mecánica o a través de 
la facultad de juzgar reflexionante154, colocando fines en ella que corresponden a lo 
humano, no a lo natural. Así, la cultura se trata del ser humano poniendo fines a la 
naturaleza y dotándola de sentido. Aquí, encontramos quizá las bases de lo que 
Cassirer entenderá por cultura: el mundo humano, el mundo simbólico que da 
sentido a la existencia humana. Pero no solo eso, en la definición kantiana, 
podemos identificar claramente lo que ya se ha dicho con los demás autores: la 
cultura, es el mundo de lo humano, en el sentido en el que, la cultura surge del ser 
humano al colocar algo de él, de sus fuerzas, de sus intereses o simplemente, de 
su propia razón en el mundo que habitamos. 

De acuerdo con el capítulo anterior, la libertad no solamente es posible en la 
cultura, sino que es condición de posibilidad para el mundo de la cultura. Así mismo, 
lo menciona Luft, aludiendo a la Filosofía de las formas simbólicas: 

 

                                                           
153 Immanuel Kant, Crítica de la facultad de juzgar…, 387/392, p.398. 
154 Cfr. Immanuel Kant, Crítica de la facultad de juzgar…, 23/24, pp.40-41. 



74 
 

El animal rationale es, en consecuencia, definido en un sentido más abarcador, 
como animal symbolicum, y el ideal ético de ésta visión es que la libertad solo puede 
obtenerse en la cultura; que la cultura no es la inhibidora de la libertad, sino su 
condición de posibilidad155.  

 

Ahora bien, aunque la libertad sea condición de posibilidad de la cultura, cabe 
poner atención en otra parte específica de la cita anterior: ‘la libertad solo puede 

obtenerse en la cultura’. Cassirer mismo reconoce que “la ‘libertad’ que el hombre 
es capaz de conquistar no significa que el hombre pueda salirse del marco de la 
naturaleza y sustraerse al ser o a la acción de ella”156, es decir, el ser humano no 
puede atravesar los límites naturales, no puede ir en contra de las leyes que rigen 
el mundo. Yo no soy ‘libre’ de volar con mi propio cuerpo, pero a través de las formas 
simbólicas, se han creado objetos culturales como los aviones, que me permiten 
volar. Es en ese sentido que la libertad que le es propia al animal simbólico, es una 
libertad circunscrita en los límites de la cultura, en el mundo propio de lo humano. 
Así, dicha libertad, la libertad en la cultura, consiste en la capacidad del ser humano 
de crear formas simbólicas, capacidad de crear ‘conceptos’ que doten de sentido el 
mundo. La finalidad de dicho mundo, es un idílico Estado de derecho, en el que la 
autonomía de los individuos, se convierta en una legislación universal.  

Sin embargo, pensar el mundo de la cultura y pensar la libertad en la cultura, 
no significa que en la realidad histórica y contextual de Cassirer, la cultura haya 
‘jugado’ el papel que él esperaba. Antes bien, la cultura del siglo XX, a ojos de 
algunos críticos, en muchos aspectos fue más “dominadora” o “represora”, que 
liberadora. En ese sentido, las críticas de los miembros del Instituto de investigación 

social de la Universidad de Frankfurt arrojan pistas importantes para pensar la 
cultura y reconocerla también como un medio de dominio. A continuación, 
revisaremos las críticas a la cultura por parte de Adorno y Horkheimer, además de 
Marcuse, que si bien, en algunos pasajes parece que éstas reducen la noción de 
cultura a las producciones artísticas, nunca dejan de referirse al mundo de lo 
humano. 

 

LA CRÍTICA DE ADORNO Y HORKHEIMER A LA CULTURA: LA INDUSTRIA 
CULTURAL. 

A principios del siglo XX, Felix Weil, un joven entusiasta del pensamiento 
marxista, pero también, hijo de un empresario alemán, tenía la inquietud de fundar 
un centro de investigaciones filosóficas y sociales que impulsara de manera 
científica el marxismo y el apoyo a la clase obrera. Después de algunos años con el 

                                                           
155 Sebastian Luft, Meditaciones fenomenológicas y (neo) kantianas…, p.82. 
156 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura…, p.45. 



75 
 

proyecto en ciernes y gracias al apoyo económico de su papá, en 1922, Weil, junto 
a Kurt Albert Gerlach, recibieron un llamado de la Universidad de Frankfurt, con la 
oportunidad de construir un instituto dedicado al socialismo científico157. Sin 
embargo, no es sino hasta dos años después, que “el domingo 22 de junio de 1924, 
a las 11 de la mañana, se llevó a cabo en un aula de la Universidad de Frankfurt158, 
la celebración académica de la inauguración del Institut für Sozialforschung” 
(instituto de investigación social)159. 

Si bien Weil y Gerlach estuvieron a cargo de la fundación, junto a otros más, 
como Grünberg, quizá los miembros más famosos del Institut für sozialforschung, 

fueron aquellos que se unieron posteriormente, como Pollock, Fromm y Löwenthal, 
además de Horkheimer, Adorno y Marcuse, aunque este último, fue el que se unió 
más tarde. 

En 1931, Horkheimer asume la dirección del instituto, imprimiendo no solo su 
conocimiento sobre Marx, sino su inclinación filosófica, reconociendo que su postura 
“se encontraba en la prolongación de una línea que conducía desde Kant y la 
ilustración francesa, pasando por Hegel y Marx”160. Unos meses más tarde, ese 
mismo año, Adorno, con cierto bagaje fenomenológico debido a su maestro 
Kracauer, con cierta reputación como crítico musical y sobre todo, con un trabajo 
que manifestaba la influencia de Lukács y Benjamin, fue admitido al Institut für 

sozialforschung161. Si bien, tanto Adorno como Horkheimer gozaron de su 
reputación por sus trabajos independientes, quizá una de las obras más famosas 
de ambos, es aquella que publicaron en conjunto en 1944, titulada Dialéctica de la 

Ilustración, que de acuerdo con Javier Corona, “integra el tratamiento que Adorno y 
Horkheimer nos proponen sobre el devenir de la cultura, la sociedad y la historia, y 
acerca de la necesidad de una lectura crítica del proceso civilizatorio occidental”162. 
Ya desde el prólogo de dicha obra, se puede leer que ante la dificultad del objetivo 
que tenían en mente –“lo que nos habíamos propuesto era nada menos que 
comprender por qué la humanidad en lugar de entrar en un estado verdaderamente 
humano, se hunde en un nuevo género de ** barbarie”– “163, se atendrán a señalar 
cómo es que la Ilustración pasó de ser un pensamiento crítico y emancipador, a 
convertirse en el pensamiento dominante y hegemónico: 

                                                           
157 Rolf Wiggershaus, La escuela de Fráncfort, Fondo de cultura económica; Universidad Autónoma 
Metropolitana, Buenos aires, 2010, pp.19-28. 
158 La traducción original del texto, escribe “Fráncfort”. En la presente investigación, se utilizará únicamente 
el nombre Frankfurt, para evitar lugar a confusiones.  
159 Rolf Wiggershaus, La escuela de Fráncfort…, p.37. 
160 Rolf Wiggeshaus, La escuela de Fráncfort…, pp. 70-71. 
161 Rolf Wiggeshaus, La escuela de Fráncfort…, pp. 88-126. 
162 Javier Corona Fernández, T. W. Adorno, Universidad de Guanajuato, Guanajuato, pp. 84-85.  
163 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración, Trotta, Madrid, 1998, p.51. 



76 
 

 

Si los obstáculos fueran solamente aquellos que derivan de la inconsciente 
instrumentalización de la ciencia, la reflexión sobre las cuestiones sociales podría 
unirse a las tendencias en oposición a la ciencia oficial. Pero también éstas han sido 
afectadas por el proceso global de producción y han cambiado no menos que la 
ideología a la que se debían. Les sucede lo que siempre sucedió al pensamiento 
triunfante: en cuanto abandona voluntariamente su elemento crítico y se convierte 
en mero instrumento al servicio de lo existente, contribuye sin querer a transformar 
lo positivo que había hecho suyo en algo negativo y destructor164. 

 

Así pues, desde las primeras páginas de la obra, Horkheimer y Adorno 
señalan que la finalidad será mostrar que la razón iluminada, la que tenía la labor 
de ser crítica con la tradición y con todo aquello que representaba dominación, se 
ha convertido ahora en dominadora. El pensamiento se ha convertido en mercancía 
y la razón en sus diversas manifestaciones es sierva del sistema mercantil. Las 
instituciones son instancias que normalizan y perpetúan dicha dominación. “Si la 
Ilustración no asume en sí misma la reflexión sobre este momento regresivo, firma 
su propia condena”165. 

Para los autores, el principal problema del pensamiento ilustrado, es que la 
razón, al descubrir el funcionamiento del mundo, no se contentó con comprender la 
gravitación, el movimiento, la naturaleza, sino que la comprensión fue el primer paso 
de lo que parecía más importante: dominar la naturaleza. A la razón ilustrada le 
interesa el conocimiento, no por “amor a la sabiduría”, sino para servirse de él, para 
dominar a la naturaleza y emplearla para fines mezquinos: 

 

Lo que los hombres quieren aprender de la naturaleza es servirse de ella para 
dominarla por completo, a ella y a los hombres. Ninguna otra cosa cuenta. Sin 
consideración para consigo misma, la Ilustración ha consumido hasta el último resto 
de su propia autoconciencia166 

 

Bajo esta lógica de dominación de la naturaleza, la Ilustración ha perdido de 
vista su sentido y su finalidad. La ciencia es el ejemplo más claro de eso, pues ya 
no se interesa solo por el conocimiento y por lo que éste puede aportar a la 
existencia humana, sino por la utilidad que puede sacar de él: “en el camino hacia 
la ciencia moderna los hombres renuncian al sentido. Sustituyen el concepto por la 

                                                           
164 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 52. 
165 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 53. 
166 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 60. 



77 
 

fórmula, la causa por la regla y la probabilidad”167 y esto, con el fin de ejercer control 
sobre el mundo: 

 

La Ilustración se relaciona con las cosas como el dictador con los hombres. Éste los 
conoce en la medida en que puede manipularlos. El hombre de la ciencia conoce 
las cosas en la medida en que puede hacerlas. De tal modo, el en sí de las mismas 
se convierte en para él. En la transformación se revela la esencia de las cosas 
siempre como lo mismo: como materia o substrato de dominio. Esta identidad 
constituye la unidad de la naturaleza168. 

 

En este sistema, en el que gobierna la lógica de la dominación y la utilidad 
mercantil muy por encima del sentido y la existencia, la cultura también se ha 
convertido en un medio de dominio, en una industria que pone en primer lugar el 
valor de intercambio. La literatura, la música y el cine, que en algún momento 
hicieron frente a la razón dominadora, se han convertido ahora en medios de 
dominación, en vehículos a través de los cuáles viaja la ideología que normaliza y 
perpetúa el sistema: 

 

A través de las innumerables agencias de la producción de masas y de su cultura * 
se inculcan al individuo los modos normativos de conducta, presentándolos como 
los únicos naturales, decentes y razonables. El individuo queda ya determinado sólo 
como cosa, como elemento estadístico, como éxito o fracaso. Su norma es la 
autoconservación, la acomodación lograda o no a la objetividad de su función y a 
los modelos que le son fijados169. 

 

Y aún más, la cultura no solamente ha pasado a formar parte de los medios 
de dominio, sino que además, el valor de intercambio se ha convertido en su 
principal interés. La cultura ha dejado de ser un medio de expresión del espíritu, 
para convertirse en un medio de producción de capital. Los intereses de la cultura, 
se han convertido en intereses económicos, la cultura se ha convertido en industria, 
la industria cultural: 

 

Toda cultura de masas bajo el monopolio es idéntica, y su esqueleto —el armazón 
conceptual fabricado por aquél— comienza a dibujarse. Los dirigentes no están ya 
en absoluto interesados en esconder dicho armazón; su poder se refuerza cuanto 

                                                           
167 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 61. 
168 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, pp. 64-65. 
169 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 82. 



78 
 

más brutalmente se declara. El cine y la radio no necesitan ya darse como arte. La 
verdad de que no son sino negocio les sirve de ideología que debe legitimar la 
porquería que producen deliberadamente. Se autodefinen como industrias, y las 
cifras publicadas de los sueldos de sus directores generales eliminan toda duda 
respecto a la necesidad social de sus productos170. 

 

En la cultura transformada en industria, ya no hay despliegue espontáneo del 
espíritu. Toda producción cultural sigue una fórmula ‘comprobada’ de éxito 
comercial. Adorno y Horkheimer critican que las diferentes radiodifusoras –al igual 
que las cadenas de televisión y las plataformas de contenidos hoy en día–, ofrecen 
un abanico de opciones ‘entre sí iguales’, la espontaneidad no existe ni por parte 
del ‘artista’, ni por parte del público, todo está determinado por la industria: 

 

La radio, democrática, convierte a todos en oyentes para entregarlos 
autoritariamente a los programas, entre sí iguales, de las diversas emisoras. No se 
ha desarrollado ningún sistema de réplica, y las emisiones privadas están 
condenadas a la clandestinidad. Se limitan al ámbito no reconocido de los 
«aficionados», que por lo demás son organizados desde arriba. Cualquier huella de 
espontaneidad del público en el marco de la radio oficial es dirigido y absorbido, en 
una selección de especialistas, por cazadores de talento, competiciones ante el 
micrófono y manifestaciones domesticadas de todo género. Los talentos pertenecen 
a la empresa, aun antes de que ésta los presente: de otro modo no se adaptarían 
tan fervientemente171. 

 

Para reforzar esta afirmación, Adorno y Horkheimer señalan las diferencias 
entre los vehículos fabricados por la compañía General Motors y los fabricados por 
Chrysler, reconociendo que en el fondo ofrecen lo mismo y que cualquier persona 
con un poco de conocimiento sobre el tema puede notarlo. Exactamente lo mismo 
acontece con empresas como Warner Brothers y Metro Goldwin Mayer; producen 
películas ‘diferentes’ entre sí, películas que compiten comercialmente, pero que en 
el fondo son iguales, realizadas con la misma fórmula de producción y reutilizando 
las mismas historias una y otra vez172. 

De tal manera que, la cultura hecha industria, tiene entre sus principales 
finalidades generar ganancias. “La industria está interesada en los hombres sólo en 
cuanto clientes y empleados suyos y, en efecto, ha reducido a la humanidad en 
general y a cada uno de sus elementos en particular a esta fórmula que todo lo 

                                                           
170 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 166. 
171 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 167. 
172 Cfr. Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 168.  



79 
 

agota”173. Sin embargo, además de eso, la industria cultural ha ocasionado que el 
arte y la cultura pierdan su alma, su espíritu. Uno de los grandes engaños de la 
industria cultural no reside solo en que la industria cultural distraiga y duerma las 
conciencias, sino que, a costa de su uso comercial, echa por la borda el placer 
estético que antes traía consigo174. 

Bajo esta lógica, bajo la lógica del mercado y del consumo, la cultura 
convertida en industria ocasiona la pérdida de uno de los bastiones más importantes 
que permitían la expresión libre del espíritu, la manifestación de diversas ideas 
disruptivas que promovían una razón crítica y no homogeneizante o dominadora. 
En realidad ya no importa la obra, sino lo que ella sea capaz de producir 
económicamente. Esto obliga a los artistas a seguir modelos o esquemas que tienen 
éxito comercial, a costa de renunciar a las ideas: 

 

La industria cultural se ha desarrollado con el primado del efecto, del logro tangible, 
del detalle técnico sobre la obra, que una vez era la portadora de la idea y fue 
liquidada con ésta. El detalle, al emanciparse, se había hecho rebelde y se había 
erigido, desde el romanticismo hasta el expresionismo, en expresión desenfrenada, 
en exponente de la rebelión contra la organización. El efecto armónico aislado había 
cancelado en la música la conciencia de la totalidad formal; el color particular en la 
pintura, la composición del cuadro; la penetración psicológica en la novela, la 
arquitectura de la misma. A ello pone fin, mediante la totalidad, la industria cultural. 
Al no conocer otra cosa que los efectos, acaba con la rebeldía de éstos y los somete 
a la forma que sustituye a la obra. Ella trata por igual al todo y a las partes. El todo 
se opone, inexorable e independientemente, a los detalles, algo así como la carrera 
de un hombre de éxito, para la que todo debe servir de ilustración y prueba, mientras 
que ella misma no es otra cosa que la suma de aquellos sucesos idiotas175. 

 

Así, el éxito de la industria cultural es triple, pues además de generar 
ganancias exorbitantes, por una parte suprime la espontaneidad de los artistas en 
aras del éxito comercial y por otra, homogeiniza la conciencia del público, 
acostumbrándolos a recibir más de lo mismo, ‘ayudándoles’ a evitarse fatigas 
interpretativas o de comprensión, requiriéndoles únicamente una percepción pasiva, 
atrofiando así la imaginación y todo tipo de espontaneidad que pudiera poseer el 
consumidor, convirtiendo a todos en parte del proceso de reproducción, en parte de 

                                                           
173 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 191. 
174 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 187. 
175 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 170. 



80 
 

la industria176, de tal manera que “el mundo entero es conducido a través del filtro 
de la industria cultural”177. 

Cuando en el pasado, la característica principal de los artistas, −incluso 
dentro de su mismo estilo o género−, era su individualidad, es decir, su estilo propio 
o su ‘toque’ personal, dentro de la industria cultural la obra de arte busca ser igual 
que las otras, es una obra mediocre que no solo enaltece, sino que absolutiza la 
imitación y promueve la obediencia a cierta jerarquía social178. 

En este sentido, los teóricos de la escuela de Frankfurt lanzan una fuerte 
crítica contra muchos de los artistas de su época, señalando la sumisión que tienen 
hacia personajes de la industria, del Estado o en general hacia las figuras de 
autoridad, convirtiéndose en peones al servicio del poder y del capital, de la industria 
cultural, mientras en otros discursos se reconocen a sí mismos como rebeldes o 
transgresores. A diferencia de ellos, los artistas y críticos de otras épocas, mientras 
aparentaban sumisión, no dejaban escapar la oportunidad ser críticos: 

 

Sólo la obligación de inscribirse continuamente, bajo drástica amenaza, como 
experto estético en la vida de los negocios ha puesto definitivamente freno a los 
artistas. En otro tiempo, éstos firmaban sus cartas, como Kant y Hume, 
designándose «siervos humildísimos», mientras minaban las bases del trono y el 
altar. Hoy se tutean con los jefes de Estado y están sometidos, en cualquiera de sus 
impulsos artísticos, al juicio de sus jefes iletrados179.  

  

A través de la cultura convertida en industria, la dominación se facilita. Las 
ideologías se transmiten a través del cine, la radio, la música. Los artistas son 
siervos del sistema mercantil, no promueven sus ideas, sino que reproducen 
imitativamente las obras que tienen éxito comercial. A través de la cultura la 
dominación es tan sutil, que ‘libremente’ elegimos ser dominados. Como mencionan 
los autores: “Bajo el monopolio privado de la cultura, la tiranía deja el cuerpo y va 
derecha al alma. El amo ya no dice: ‘Pensad como yo o moriréis’. Dice: ‘Sois libres 
de pensar como yo’…”180. Ante ésta dominación, el ser humano sucumbe ante el 
mito del mérito y del éxito, los colectivos piensan que tienen lo que necesitan y se 
apegan ciegamente a la misma ideología que los esclaviza181. 

                                                           
176 Cfr. Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, pp. 171-172. 
177 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 171. 
178 Cfr. Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 175. 
179 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 177. 
180 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 178. 
181 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 178. 



81 
 

Así pues, la cultura hecha industria parece ser totalmente otra, que la cultura 
pensada por Kant y por Cassirer. En primer lugar, ya no es posible pensar una 
‘finalidad sin fin’, puesto que toda pieza artística, se convierte en un objeto 
intercambiable en el mercado, en capital, cuya finalidad es clara desde antes de ser 
producida: generar ganancias. Por otra, la cultura ya no tiene como objetivo poner 
finalidades a la naturaleza, es decir, yo no opta por dotar de sentido la existencia, 
esa ha dejado de ser la principal labor de la cultura, bajo una lógica industrial182.  

 

LA CRÍTICA DE MARCUSE: DEL MALESTAR EN LA CULTURA A LA 
REPRESIÓN EXCEDENTE Y EL UNIVERSO UNIDIMENSIONAL. 

Dos años después de que Horkheimer asumiera la dirección del Institut für 

sozialforschung y de que Adorno fuera admitido, Marcuse entra a formar parte del 
instituto. Sin embargo, es hasta veinte años después, en 1953, cuando ya con una 
profunda lectura de Freud, publica una de sus obras más críticas con la cultura de 
su época: Eros y civilización. En dicha obra, Marcuse, partiendo de algunos 
supuestos freudianos y sobre todo, de la crítica realizada por el psiquiatra austriaco, 
en su texto El malestar en la cultura, elabora una fuerte crítica a la sociedad de su 
época. Así, comencemos el presente apartado repasando alguna terminología 
freudiana indispensable para comprender a Marcuse, además de recordar también 
cuál es la crítica central de Freud en el texto mencionado. 

No hay duda de la importancia de las investigaciones y los textos de Freud, 
no solamente en el ámbito psicoanalítico, sino también en el filosófico. No se trata 
aquí de profundizar en el pensamiento del autor, sino simplemente presentar 
algunos de sus conceptos y su crítica a la cultura, para hacer más asequible la 
comprensión de Marcuse. Así pues, comencemos por recordar la tríada yo, ello, 

superyó. Sobre estos conceptos, en su obra El yo y el ello, reconocerá que el yo, 
“es el representante de lo que puede llamarse razón y prudencia, por oposición al 
ello que contiene las pasiones”183. Por su parte, el superyó es la conciencia moral 
heredada a través de las represiones de la enseñanza, la creencia religiosa, las 
reglas paternas y en general, toda autoridad interiorizada184. Así es que 
regularmente se asocia al yo con el sujeto consciente, el ello, con el inconsciente, 
con todos los deseos y placeres que el sujeto quiere satisfacer desde lo más 
profundo de su ser, pero que la consciencia no permite ‘salir’. En esta relación del 
yo con el ello, el superyó, es la instancia ‘oculta’ que coloca las normas que permiten 
al yo, reprimir al ello con autoridad. 

                                                           
182 Cfr. Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, pp. 191-192 y 202-23. 
183 Sigmund Freud, Obras completas volumen 19, Amorrortu editores, Argentina, 1992, p. 27. 
184 Sigmund Freud, Obras completas volumen 19…, pp.35-36. 



82 
 

Además de la triada yo, ello, superyó, conviene también traer al texto los 
conceptos de principio de placer (eros), principio de muerte (thanatos), necesidad 

(ananké), principio de realidad y sublimación185. El principio de placer, refiere a la 
pulsión sexual, al instinto, que como su nombre lo indica, busca siempre 
satisfacción, placer. El principio de muerte es la pulsión humana que busca regresar 
al reposo absoluto, al final de la vida. Este principio es doble, ya que por una parte 
refiere a sí mismo, pero por otra, también desencadena la pulsión de la agresividad 
hacia los demás. Entre eros y thanatos se encuentra ananké, la necesidad objetiva, 
el mundo fuera de nuestra consciencia y lo que nos lleva hacia el principio de 

realidad, que sería la consciencia del ser humano sobre su incapacidad de 
satisfacer plenamente las pulsiones de placer y de muerte, debido que hay una 
realidad objetiva que se me pone en frente y que existen ciertas normas que tengo 
que cumplir, principalmente, la de trabajar para poder vivir. Por último, la 
sublimación, refiere a la capacidad del ser humano de convertir las pulsiones de 
placer (vida) y de muerte en algo “que no pueda ser negado por el mundo exterior”186 
(trabajo, arte, juego, etc.). 

Valiéndose principalmente de estos conceptos, Freud lanza una fuerte crítica, 
en su texto El malestar en la cultura, aseverando que si por cultura, entendemos la 
totalidad de “operaciones y normas que distancian nuestra vida de la de nuestros 
antepasados animales, y que sirven a dos fines: la protección del ser humano frente 
a la naturaleza y la regulación de los vínculos recíprocos entre los hombres”187, 
entonces, ésta exige al menos dos sacrificios: la represión de los instintos sexuales 
y la represión de los instintos de agresividad188. 

Son justamente estas represiones las que generan el malestar que las 
personas padecen dentro de la cultura. Es decir, desde la visión de Freud, el ser 
humano es un animal que de acuerdo a las ‘operaciones y normas’ que se ha 
establecido en sociedad, se ha distanciado de sus antepasados, de la naturaleza. 
Sin embargo, ese distanciamiento no puede negar su característica anterior: ser un 
animal de constitución biológica, con inclinaciones pasionales, sexuales y agresivas 
cuando menos. Así, el ser humano ha creado la cultura, a costa de renunciar a su 
satisfacción inmediata, pero eso le desencadena un sentimiento de desdicha: 
“Puesto que la cultura impone tantos sacrificios no sólo a la sexualidad, sino a la 

                                                           
185 Estos conceptos pueden encontrarse en el texto El malestar en la cultura. Si bien, dentro del texto Freud 
nunca se detiene a dar una definición exacta de cada uno de ellos, no es difícil identificar a lo que refieren 
dentro del contexto y el hilo argumentativo de la obra. Cfr. Sigmund Freud, Obras completas volumen 21, 

Amorrortu editores, Argentina, 1992, pp. 57-140.  
186 Sigmund Freud, Obras completas volumen 19…, p. 79.  
187 Sigmund Freud, Obras completas volumen 21…, p. 88. 
188 Cfr. Sigmund Freud, Obras completas volumen 21…, pp. 105-106 y p. 111. 



83 
 

inclinación agresiva del ser humano, comprendemos mejor que los hombres 
difícilmente se sientan dichosos dentro de ella”189. 

Ahora bien, este ‘malestar’ o esta ‘desdicha’ a cambio de la cual 
conformamos la cultura, genera también un sentimiento de culpa, es decir, una 
“tensión entre el superyó que se ha vuelto severo y el yo que le está sometido”190 o 
con otras palabras, la cultura genera malestar, porque a través de ella se nutre el 
superyó, que otorga las herramientas para que el yo se reprima a sí mismo y al ello. 
Se genera entonces un intercambio: se sacrifica la dicha, a cambio de cierto grado 
de cultura o civilización. Así lo reconoce Freud: 

 

En primer lugar, conjeturo en los lectores la impresión de que las elucidaciones 
sobre el sentimiento de culpa hacen saltar los marcos de este ensayo, al apropiarse 
de un espacio excesivo y marginar su restante contenido, con el que no siempre 
mantienen un nexo estrecho. Acaso haya perjudicado el edificio del ensayo, pero 
ello responde enteramente al propósito de situar al sentimiento de culpa como el 
problema más importante del desarrollo cultural, y mostrar que el precio del progreso 
cultural debe pagarse con el déficit de dicha provocado por la elevación del 
sentimiento de culpa191. 

 

Pues bien, de este bagaje conceptual y teórico se nutre Marcuse, para, junto 
con la influencia del Institut für sozialforschung, elaborar su propia crítica a la cultura. 
Así, en su obra Eros y civilización ya desde las primeras páginas se alinea con Freud 
y su crítica a la cultura, cuando menciona: 

 

De acuerdo con Freud, la historia del hombre es la historia de su represión. La 
cultura restringe no sólo su existencia social, sino también la biológica, no sólo 
partes del ser humano, sino su estructura instintiva en sí misma. Sin embargo tal 
restricción es la precondición esencial del progreso. Dejados en libertad para 
proseguir sus objetivos naturales, los instintos básicos del hombre serían 
incompatibles con toda asociación y preservación duradera: destruirían inclusive lo 
que unen. El Eros incontrolado es tan fatal como su mortal contrapartida: el instinto 
de la muerte. Sus fuerzas destructivas provienen del hecho de que aspira a una 
satisfacción que la cultura no puede permitir: la gratificación como tal, como un fin 
en sí misma, en cualquier momento. Por tanto, los instintos deben ser desviados de 
su meta, inhibidos en sus miras. La civilización empieza cuando el objetivo primario 

                                                           
189 Sigmund Freud, Obras completas volumen 21…, p. 111. 
190 Sigmund Freud, Obras completas volumen 21…, p. 119. 
191 Sigmund Freud, Obras completas volumen 21…, p. 130. 



84 
 

—o sea, la satisfacción integral de las necesidades— es efectivamente 
abandonado192. 

 

Para Marcuse, también es claro que la cultura o civilización es fruto de la 
represión de los instintos, pero que sin dicha represión, los seres humanos 
probablemente acabarían con todo lo que han creado e incluso con ellos mismos. 
Posteriormente, Marcuse realizará una explicación ontogenética y filogenética de la 
represión y la culpa que esta genera.  

La explicación ontogenética, corresponde a la manera en la que cada 
individuo asume e interioriza la represión. Marcuse, una vez más en sintonía con 
Freud, sostiene que la represión y la culpa ontogenética, se debe a que los seres 
humanos “introyectan” las normas que les vienen desde fuera, desde ciertas figuras 
de autoridad, hegemónicas o desde ciertas instancias dominadoras: 

 

Pero siempre, desde la primera restauración prehistórica de la dominación a la 
primera rebelión, la represión desde afuera ha sido sostenida por la represión desde 
adentro; el individuo sin libertad introyecta a sus dominadores y sus mandamientos 
dentro de su propio aparato mental. La lucha contra la libertad se reproduce a sí 
misma, en la psique del hombre, como la propia represión del individuo reprimido, y 
a su vez su propia represión sostiene a sus dominadores y sus instituciones193. 

 

En este punto, Marcuse introduce dos conceptos importantes de su obra, que 
si bien, parten también de la postura del médico austriaco, sirven como una especie 
de ampliación o actualización de lo que ya se había escrito, siendo éste un aporte 
propio del filósofo de la escuela de Frankfurt: 

 

a) Represión excedente: las restricciones provocadas por la dominación social. 
Esta es diferenciada de la represión (básica): las «modificaciones» de los 
instintos necesarias para la perpetuación de la raza humana en la civilización. 
 

b) Principio de actuación: la forma histórica prevaleciente del principio de la 

realidad194. 
 

De tal manera que, la represión excedente se distancia de la represión 
freudiana en el sentido de que ya no solamente se reprimen las pulsiones sexuales 

                                                           
192 Herbert Marcuse, Eros y civilización, Sarpe, Madrid, 1983, p. 27.  
193 Herbert Marcuse, Eros y civilización…, p. 31. 
194 Herbert Marcuse, Eros y civilización…, p. 48. 



85 
 

y las agresivas, sino que a través de las normas sociales introyectadas dentro de 
sí, el ser humano es reprimido también de manera cultural (diferenciándose de la 
represión ‘básica’, concebida únicamente de manera biológica195). Por su parte, el 
principio de actuación, se referirá a la forma en la que el principio de realidad se 
aplica dentro de un contexto histórico específico. Bajo la mirada de estos dos 
conceptos, se puede entender de mejor manera la represión en la que vive la 
civilización, o la cultura de la época: 

 

Los hombres no viven sus propias vidas, sino que realizan funciones 
preestablecidas. Mientras trabajan no satisfacen sus propias necesidades y 
facultades, sino que trabajan enajenados. Ahora el trabajo ha llegado a ser general 
y, por tanto, tiene las restricciones impuestas sobre la libido: el tiempo de trabajo, 
que ocupa la mayor parte del tiempo de vida individual, es un tiempo doloroso, 
porque el trabajo enajenado es la ausencia de gratificación, la negación del principio 
del placer. La libido es desviada para que actúe de una manera socialmente útil, 
dentro de la cual el individuo trabaja para sí mismo sólo en tanto que trabaja para el 
aparato, y está comprometido en actividades que por lo general no coinciden con 
sus propias facultades y deseos196. 

   

Para Marcuse es claro que el sistema de producción en el que la 
mercantilización y sobre todo, la ganancia, es lo primero y más importante, genera 
seres humanos que ya no solo son reprimidos en el ámbito biológico, sino en toda 
su existencia. Los trabajadores tienen jornadas laborales inhumanas, restándoles 
tiempo prácticamente solo para el descanso. Pero cuando, entre las horas laborales 
y las de descanso, el trabajador puede hacerse un tiempo para el ocio, la dispersión 
o el entretenimiento, se le ofrece un ‘abanico de posibilidades’, todas ellas 
controladas por el propio sistema: 

 

El control básico del ocio es logrado por la duración del día de trabajo mismo, por la 
aburrida y mecánica rutina del trabajo enajenado; éste requiere que el ocio sea una 
pasiva relajación y una recreación de energía para el trabajo. Sólo en el último nivel 
de la civilización industrial, cuando el crecimiento de la productividad amenaza con 
desbordar los límites impuestos por la dominación represiva, la técnica de la 
manipulación en masa ha tenido que desarrollar una industria de la diversión que 
controla directamente el tiempo de ocio, o el estado ha tomado directamente la tarea 
de reforzar tales controles197. 

                                                           
195 Cfr. Herbert Marcuse, Eros y civilización…, p. 48. 
196 Herbert Marcuse, Eros y civilización…, p. 56. 
197 Herbert Marcuse, Eros y civilización…, p. 58. 



86 
 

 

Así, la sublimación se ha convertido en una empresa imposible, ya que los 
trabajadores no están comprometidos con sus propios deseos o facultades, sino 
con los deseos del negocio, de la empresa, del ‘patrón’, por lo que no ‘convierten’ 
sus propias pulsiones en algo socialmente aceptable, sino que, en todo caso, están 
‘convirtiendo’ las pulsiones de sus amos en algo socialmente aceptable. Cuando el 
trabajador asalariado se siente identificado con sus labores, cuando piensa que ama 
su trabajo y que en él, logra la sublimación de sus pulsiones, nos encontramos frente 
a un individuo totalmente enajenado, presa el dominio absoluto de la industria198.  

En cuanto a la explicación filogenética de la represión, referida a la manera 
histórica en la que los seres humanos adquirieron la culpa y la heredaron a las 
futuras generaciones, el filósofo de la escuela de Frankfurt, también mantiene 
cercanía con Freud, al valerse del relato de una horda primitiva en la que los hijos, 
cansados de las normas y la autoridad, asesinan a su padre. Después del parricidio, 
los hijos se dan cuenta que las normas del padre tenían su razón y ayudaban a 
mantener el orden y el control, por lo que ellos mismos las vuelven a instaurar, 
convirtiéndose así en la nueva autoridad, pero cargados con culpa en la conciencia. 
A partir de este momento, comienza la historia de la civilización, de la cultura: 

 

La civilización empieza sólo en el clan de los hermanos, cuando los tabúes, 
autoimpuestos ahora por los hermanos en el poder, utilizaron la represión en nombre 
del interés común de conservar al grupo como conjunto, el suceso psicológico 
decisivo que separó al clan de hermanos de la horda original es el desarrollo del 
sentimiento de culpa. El progreso más allá de la horda original —y por tanto la 
civilización— presupone el sentimiento de culpa: lo introyecta en los individuos, y 
así mantiene las principales prohibiciones, contenciones y retrasos en la 
gratificación de los que la civilización depende199. 

 

Así, a costa de la represión en su doble bifurcación, ontogenética y 
filogenética, los seres humanos han avanzado en la civilización. Ahora bien, 
Marcuse es claro al señalar que, desde su perspectiva, el principio de realidad 

(trabajo) es perfectamente reconciliable con el principio de placer. Lo que es 
realmente irreconciliable son el principio de actuación y la represión excedente con 
el principio de placer200. Es decir, para el filósofo de la escuela de Frankfurt, el 
trabajo no solamente es importante en el desarrollo cultural y civilizatorio, sino que 
es crucial en la experiencia del ser humano, en el sentido de que este puede ser 

                                                           
198 Cfr. Herbert Marcuse, Eros y civilización…, pp. 201-202. 
199 Herbert Marcuse, Eros y civilización…, p. 71. 
200 Cfr. Nota al pie de página, Herbert Marcuse. Eros y civilización…, p.58 



87 
 

sublimador. El verdadero problema, viene cuando el trabajo no atiende a los deseos 
del individuo, sino de la industria y quién la dirige, porque ahí estamos frente a un 
trabajo totalmente enajenante. Acorde con esto, surge el siguiente razonamiento: 
La cultura exige sublimación. La sublimación debilita al eros. Al estar debilitado eros, 

el impulso de muerte toma la iniciativa. El instinto de muerte se refuerza en esta 
civilización, que tiene como principio, ante todo, dominar201. Así, Marcuse enuncia 
lo siguiente: 

 

(…) mientras los impulsos destructivos estén siendo satisfechos así, tal satisfacción 
no puede estabilizar su energía al servicio de Eros. (…) Y el hecho de que la 
destrucción de la vida (humana y animal) ha progresado junto con el progreso de la 
civilización, que la crueldad y el odio y la exterminación científica de los hombres 
han aumentado en relación con la posibilidad de eliminar la opresión —este aspecto 
de la reciente civilización industrial tendrá raíces instintivas que perpetuarán la 
destructividad más allá de toda racionalidad—. Entonces el creciente dominio de la 
naturaleza, con la productividad creciente del trabajo, desarrollará y satisfará las 
necesidades humanas solo como un producto accesorio: el creciente bienestar 
cultural y el conocimiento creciente proveen el material para la destrucción 
progresiva y la necesidad de una represión instintiva creciente202. 

   

Así, es como surge la llamada por Marcuse, dialéctica de la civilización, un 
ciclo recurrente en el que los seres humanos sufren ciertas represiones y luchan por 
liberarse de ellas. Sin embargo, a cada ‘vuelta’, la represión es más perfecta, la 
dominación tiene una lógica mejor desarrollada y más sutil, lo que le permite a la 
vez, ser más silenciosa y dominar de mejor manera. Por consecuencia, las 
posteriores dominaciones, siempre son mejores que las anteriores, atendiendo a un 
“cíclico progreso en la dominación”203. 

Es de esa manera, que llegamos a un punto en el que la dominación es casi 
absoluta, pero sutil. La industria se encarga de homogeneizar a los seres humanos 
a través de sus producciones. Todas las personas tienen los mismos sueños y 
aspiraciones, de manera que el control se vuelve sencillo, pues aunque “tienen 
innumerables oportunidades de elegir, innumerables aparatos que son todos del 
mismo tipo y los mantienen ocupados y distraen su atención del verdadero 
problema”204.  

Esta crítica tan fuerte de Marcuse, toma su plenitud en la obra El hombre 

unidimensional, en donde señala que si tanto los jefes como sus empleados ven los 
                                                           
201 Cfr. Herbert Marcuse, Eros y civilización…, pp. 85-90. 
202 Herbert Marcuse, Eros y civilización…, pp. 90-91. 
203 Herbert Marcuse, Eros y civilización…, p. 92. 
204 Herbert Marcuse, Eros y civilización…, p. 100. 



88 
 

mismos programas de televisión o escuchan los mismos programas de radio, si las 
hijas de las secretarias se visten igual de elegante que las hijas de los dueños de 
las empresas, si cualquiera puede soñar con un automóvil lujoso y si todos tienen 
los mismos medios de entretenimiento durante su tiempo de ocio, eso no indica la 
supresión de las clases sociales, sino que “la medida en que las necesidades y 
satisfacciones que sirven para la preservación del «sistema establecido» son 
compartidas por la población subyacente”205. Es decir, el acceso de toda la 
población a los mismos contenidos de entretenimiento, a la misma ropa y a los 
mismos sueños, solo representan la gran capacidad dominadora que el sistema ha 
alcanzado: 

 

Escoger libremente entre una amplia variedad de bienes y servicios no significa 
libertad si estos bienes y servicios sostienen controles sociales sobre una vida de 
esfuerzo y de temor, esto es, si sostienen la alienación. Y la reproducción 
espontánea, por los individuos, de necesidades superimpuestas no establece la 
autonomía; sólo prueba la eficacia de los controles.206 

 

Así, los seres humanos han sido homogeneizados: todos consumen lo 
mismo, todos visten igual, todos sueñan lo mismo. La dominación y el control son 
ahora más fáciles, porque un solo programa de televisión, una sola prenda nueva 
de vestimenta, un solo lanzamiento novedoso de las compañías de automóviles, 
una sola cosa en general, sirve para dominar y perpetuar la ideología en toda la 
población. En esta nueva forma de control, todo aquello que ‘salga del molde’, tiene 
dos opciones: desaparecer o ser absorbida y adaptada apropiadamente para el 
sistema de consumo, pasando a formar parte del universo unidimensional: 

 

Los productos adoctrinan y manipulan; promueven una falsa conciencia inmune a 
su falsedad. Y a medida que estos productos útiles son asequibles a más individuos 
en más clases sociales, el adoctrinamiento que llevan a cabo deja de ser publicidad; 
se convierten en modo de vida. Es un buen modo de vida —mucho mejor que 
antes—, y en cuanto tal se opone al cambio cualitativo. Así surge el modelo de 
pensamiento y conducta unidimensional en el que ideas, aspiraciones y objetivos, 
que trascienden por su contenido el universo establecido del discurso y la acción, 
son rechazados o reducidos a los términos de este universo207. 

 

                                                           
205 Herbert Marcuse, El hombre unidimensional, Planeta-Agostini, Barcelona, 1993, p. 38. 
206 Herbert Marcuse, El hombre unidimensional…, p. 38. 
207 Herbert Marcuse, El hombre unidimensional…, p.42. 



89 
 

Pues bien, esta es la crítica de Marcuse a la cultura, una cultura que ha 
convertido la represión en represión excedente a través del principio de actualidad. 
Una cultura que ha desarrollado medios de control y dominación tan sutiles, que a 
primera vista pasan desapercibidos e incluso nos hacen pensar que favorecen la 
libertad. Una cultura que ha homogeneizado a los seres humanos, para que así, con 
una sola producción cultural se pueda dominarlos a todos. 

 

LA RELACIÓN SUJETO-OBJETO Y LA TRAGEDIA DE LA CULTURA 
En el texto Las ciencias de la cultura, Ernst Cassirer escribe sobre ‘La 

tragedia de la cultura’ aludiendo a Simmel y sosteniendo que con ese término se 
refiere a que la cultura ha perdido toda su capacidad crítica, su espontaneidad 
creadora e incluso, la relación de sentido con el ser humano, lo que ocasiona que 
la cultura se convierta en un agente de enajenación y de dominio, antes que en algo 
liberador208: 

 

La reflexión nos revela con mayor claridad, a medida que va ahondando en el 
problema, la estructura dialéctica de la conciencia de la cultura. Los progresos de la 
cultura van depositando en el regazo de la humanidad nuevos y nuevos dones; pero 
el individuo se ve excluido de su disfrute en medida cada vez mayor. Y ¿para qué 
sirve, en realidad, una riqueza que jamás el yo puede llegar a transformar en acervo 
vivo? ¿No contribuye más bien a entorpecerle, en vez de liberarle?209 

 

Así, la cultura, aquel espacio en el que la libertad no solamente es posible, 
sino que es conditio sine qua non, tiene también una enorme potencialidad de 
dominación. Esto puede identificarse claramente en las críticas de Adorno, 
Horkheimer y Marcuse. Aquella cultura, en la que Cassirer colocaba la 
espontaneidad del espíritu como condición previa, es ahora una cultura que se 
encarga de ideologizar y dominar mediante la razón instrumental a los seres 
humanos. Las obras de arte y la ciencia, ya no manifiestan la libertad del espíritu 
creador, ya no se preocupan por transmitir ideas, por preservar el despliegue 
fenomenológico de las formas simbólicas. Antes bien, el principal interés del arte y 
la ciencia es la producción económica, la utilidad mercantil. Esa es la tragedia de la 
cultura: aquella que estaba llamada a conservar la espontaneidad y la libertad del 
espíritu, se ha convertido en un agente de dominación. 

Si bien, siguiendo la crítica de Adorno y Horkheimer podríamos aseverar que 
dicha tragedia empieza a manifestarse descaradamente a partir de la hegemonía 

                                                           
208 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura…, p.169-172. 
209 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura…, p.170. 



90 
 

del pensamiento ilustrado, tanto el neokantiano, como los miembros de la escuela 
de Frankfurt aquí mencionados, estarán de acuerdo en que este aspecto dominador 
de la cultura, se puede encontrar ya, desde el pensamiento mítico.  

Para Adorno y Horkheimer, es claro que la estructura de la razón, como razón 

instrumental, es decir, como razón que siempre busca sacar provecho de lo que 
conoce, es una estructura de dominio y eso, se puede identificar en cualquier punto 
del movimiento del pensamiento, incluso ya desde el pensamiento mítico. Es por 
eso, que los autores mencionan: 

 

Imparable es no sólo la Ilustración del siglo XVIII, como Hegel reconoció, sino 
también, como nadie supo mejor que él, el movimiento mismo del pensamiento. 
Incluso en el conocimiento más ínfimo, como en el más elevado, se contiene la 
conciencia de su distancia con respecto a la verdad, que hace del apologeta un 
mentiroso. La paradoja de la fe degenera al fin en vértigo, en el mito del siglo XX*, 
y su irracionalidad se transforma en una manifestación racional en manos de los 
enteramente ilustrados, que conducen ya a la sociedad hacia la barbarie210. 

 

Posteriormente, escribiendo puntualmente sobre las civilizaciones de la 
época mítica, afirmarán: 

 

En las primeras fases nómadas, los miembros de la tribu participan aún 
autónomamente en la acción influyente sobre el curso natural. El animal salvaje es 
rastreado por los varones; las mujeres se encargan del trabajo que puede realizarse 
sin un comando rígido. Es imposible establecer cuánta violencia precedió hasta 
habituarse a un ordenamiento tan sencillo. En éste, el mundo se halla ya dividido en 
un ámbito de poder y en uno profano. En él, el curso natural se encuentra ya, como 
emanación del maná, elevado a norma que exige sumisión. Pero si el salvaje 
nómada tomaba aún parte, a pesar de toda sumisión, en el encantamiento que 
limitaba a ésta y se disfrazaba de animal salvaje para sorprenderlo, en etapas 
posteriores la comunicación con los espíritus y la sumisión se hallan repartidos entre 
diferentes clases de la humanidad: el poder en un lado, la obediencia en el otro. Los 
procesos naturales, eternamente iguales y recurrentes, son inculcados a los 
súbditos, bien por tribus extranjeras, bien por las propias camarillas dirigentes, como 
ritmo de trabajo al compás de las porras y el garrote, que resuena en todo tambor 
bárbaro, en todo ritual monótono211. 

 

                                                           
210 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 74. 
211 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, p. 75. 



91 
 

De tal manera que, el pensamiento mítico es ya dominador, puesto que se 
encarga de separar “clases” de individuos. Unos tienen acceso a la magia, al 
conocimiento, a la sabiduría y sobre todo, al poder, mientras que otros, se 
conforman con obedecer y seguir las órdenes de los primeros. El pensamiento 
mítico, fomenta la distinción entre los más apegados a lo sagrado y los más 
cercanos a lo profano; los dominadores se establecen así por encima de los 
dominados. También en el pensamiento mítico, a través de ritos y conjuros, los 
humanos intentaban dominar la naturaleza, imponer su voluntad sobre ella, a través 
del favor de los dioses. En la Ilustración, este pensamiento mítico evoluciona a una 
nueva forma; el favor que antes se pedía a los dioses para someter a la naturaleza 
a la voluntad humana, se pide ahora a la razón, por medio de las matemáticas, pero 
en el fondo la intención permanece: la naturaleza debe ser sometida a la voluntad 
del ser humano y entre los seres humanos, la voluntad de los dominadores debe 
ser impuesta a los dominados212. 

Cassirer tiene algunos puntos comunes con esta crítica, pues a través de su 
influencia hegeliana, reconoce que el despliegue fenomenológico de las formas 
simbólicas, hace que aún en el símbolo más abstracto, se conserve también algo 
del pensamiento mítico. Pero además, en su obra El mito y el Estado, publicada en 
1947, reconocerá que “históricamente, no hallamos ninguna gran cultura que no 
esté dominada por elementos míticos y penetrada por ellos”213 y posteriormente, 
cuando se refiere a la política de su época –pensando sobre todo en los fascismos 
y totalitarismos del siglo XX–, sostiene que muchos sistemas políticos, se 
encuentran más dominados por el pensamiento mítico, aquel al que se recurre 
cuando la razón tambalea o no ofrece los resultados esperados: 

 

En todos los momentos críticos de la vida social del hombre, las fuerzas racionales 
que resisten al resurgimiento de las viejas concepciones míticas, pierden la 
seguridad en sí mismas. En estos momentos, se presenta de nuevo la ocasión del 
mito. Pues el mito no ha sido realmente derrotado y subyugado. Sigue siempre ahí, 
acechando en la tiniebla, esperando su hora y su oportunidad. Esta hora se presenta 
en cuanto los demás poderes de vinculación de la vida social del hombre pierden su 
fuerza, por una razón u otra, y no pueden ya combatir los demoniacos poderes 
míticos.214 

 

Para Cassirer, al igual que para Adorno y Horkheimer, el mito subyace en lo 
más profundo de la razón. Sin embargo, el neokantiano difiere con los miembros de 

                                                           
212 Cfr. Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración…, pp. 75-85. 
213 Ernst Cassirer, El mito del Estado, Fondo de cultura económica, México, 1968, p. 9. 
214 Ernst Cassirer, El mito del Estado…, p. 331.  



92 
 

la Escuela de Frankfurt, en el sentido de que para estos últimos la razón es 
dominadora, o cuando menos, la razón instrumental, fortalecida a través del 
pensamiento ilustrado convertido en hegemonía. Al contrario de ellos, el filósofo de 
las formas simbólicas tiene una amplia confianza en la razón y participa de los 
valores ilustrados; tiene una profunda convicción de que, a través de dichos valores, 
se podrá conseguir el idílico Estado de derecho que surja en primer momento de la 
autonomía del individuo. El problema viene cuando la razón se enfrenta a ciertas 
dificultades, y ante eso, optamos por el pensamiento mítico mágico215. 

De esta diferencia en cuanto a la perspectiva de la Ilustración que tienen los 
autores mencionados, así como al hecho de que Cassirer sostenga que el ser 
humano es aquel que construye el mundo de la cultura y por tanto, que se le pueda 
concebir como una especie de ‘Señor’ del mundo cultural, es que también se le 
puede acusar al autor neokantiano de ser totalmente antropocentrista, lo que 
desemboca en una crítica obvia: parecerá que el filósofo de la escuela de Marburgo 
sería capaz de avalar la dominación de la naturaleza, por encima de cualquier cosa, 
siempre que sea en favor de los fines que el ser humano se ha trazado. 

Sin embargo, la correlación que el filósofo neokantiano reconoce entre el 
sujeto y el objeto, propia del pensamiento hegeliano, parece cuando menos, 
exentarlo un poco de esta crítica y nuevamente colocarlo en una postura muy 
semejante a la que toman los miembros de la Escuela de Frankfurt. En cuanto a 
esta correlación sujeto-objeto, Horkheimer sostendrá que la teoría crítica, a 
diferencia de la teoría clásica, no comprenderá al sujeto como un Yo separado de 
los objetos y por tanto escindido de ellos, sino que por el contrario, la teoría crítica, 
“toma conscientemente como sujeto al individuo determinado en sus relaciones 
reales con otros individuos y grupos, en su confrontación con una determinada 
clase, y por último en su entrelazamiento, mediada de este modo, con el todo social 
y con la naturaleza”216. Así, para Horkheimer, el sujeto está en una constante 
correlación con aquello que está fuera de él, es decir, con la sociedad entera y con 
el mundo que habitamos. Cuando el sujeto, pierde eso de vista, cuando se separa 
de su relación constitutiva con lo ‘exterior’, entonces surge el pensamiento 
dominador, que no busca comprender el despliegue del sujeto-objeto, sino, dominar 
el objeto. Por su parte, Cassirer, en Las ciencias de la cultura, mencionará: 

 

                                                           
215 Si bien todas las formas simbólicas conservan ciertos elementos estructurales, pareciera que para Cassirer, 
optar por la forma simbólica del mito para resolver asuntos políticos, es un error garrafal, sobre todo porque 
se acude a dicha forma simbólica como última alternativa, tomándola más en cuenta por sus características 
‘mágicas’, que por sus características de forma simbólica.   
216 Max Horkheimer, Teoría tradicional y teoría crítica, Paidós Ibérica, España, 2000, p. 45. 



93 
 

(…) Desde un punto de vista crítico, esta alternativa se reduce a una apariencia 
dialéctica. Quien enfoque así el problema advierte que la experiencia interior y la 
exterior no son dos cosas distintas y separadas, sino que responden a condiciones 
comunes y que sólo pueden existir la una en relación con la otra y constantemente 
enlazadas entre sí. Desde este punto de vista dejan de ser cosas sustancialmente 
distintas para convertirse en cosas entre las que media una correlación y que se 
complementan la una a la otra217.  

 

Tenemos entonces que, para ambas posturas es fundamental caer en la 
cuenta de la correlación existente entre el individuo y aquello exterior a él, porque 
la realidad está en una constante conformación dialéctica entre el sujeto y el objeto. 
Así, tanto para los miembros de Frankfurt, como para el marburgués, esta 
correlación genera la producción del presente histórico concreto y esto devela, a su 
vez, que también para las dos posturas es inconcebible una “teoría” que esté 
desapegada de la práctica. Con Cassirer, hemos repasado como se da esa 
correlación entre teoría y práctica, y no es difícil inferir que dicha correlación surge 
a partir del supuesto de que sujeto y objeto no son independientes, sino también 
correlativos, ya que, el sujeto está en una constante significación del mundo, pero 
de acuerdo a su interacción social y con los objetos; los símbolos son conformados 
no por un sujeto aislado, sino en una constante relación con su entorno y el fruto de 
dicha relación, es que los símbolos siguen en una constante configuración, en un 
constante “ir y venir” del sujeto al objeto, y así sucesivamente. Esto es el despliegue 
dialéctico de las formas simbólicas. Nuevamente hay que mencionar y hacer 
hincapié: no ocurre muy diferente con la postura de la teoría crítica, como podemos 
leer en el texto de Horkheimer, cuando reconoce la correlación entre el objeto 
percibido y el órgano percipiente: 

 

Lo que percibimos en nuestro entorno, las ciudades, los pueblos, los campos y los 
bosques, lleva en sí el sello de la elaboración. Los hombres son un resultado de la 
historia no sólo en sus vestidos y en su conducta, en su figura y en su forma de 
sentir, sino que también el modo en que ven y oyen es inseparable del proceso vital 
social tal como se ha desarrollado durante milenios. Los hechos que los sentidos 
nos presentan están socialmente preformados de dos modos: a través del carácter 
histórico del objeto percibido y a través del carácter histórico del órgano 
percipiente.218 

 

                                                           
217 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura…, p. 54. 
218 Max Horkheimer, Teoría tradicional y teoría crítica…, p. 35.  



94 
 

Hemos dicho que, la tragedia de la cultura es que, en aquel espacio propio 
del ser humano, en dónde le es permitida la espontaneidad creadora, en donde 
puede vivir y experimentar la libertad, tiene también grandes potencialidades de ser 
un espacio represor y dominador, tal como lo ha señalada la teoría crítica. Hemos 
dicho también, que el carácter más represor de la cultura se encuentra ya presente 
desde el pensamiento mítico. Ahora bien, las similitudes entre el pensamiento mítico 
y la razón instrumental son sencillas de encontrar: ambas buscan ejercer control 
sobre la realidad, generando una ‘ruptura’ o quizá mejor dicho, un desconocimiento 
de la íntima correlación sujeto-objeto. Así, nos encontramos quizá ante una de las 
raíces del problema de la tragedia de cultura: la separación entre el objeto percibido 
y el sujeto percipiente, como si fueran dos mundos distantes, como si no existiera 
una co-pertenencia.  

Con esta escisión descarada entre el sujeto y el objeto, el sujeto busca 
someter, dominar y controlar. Pero al hacerlo, se genera una ruptura dialéctica, 
puesto que el individuo ya no está interesado en ‘dialogar’ con la realidad, se rompe 
el ‘ir y venir’ y se convierte en una relación impositiva y dictatorial, en la que el sujeto 
es amo y señor del objeto. Esa es la verdadera tragedia de la cultura, la ruptura de 
la relación dialéctica entre el sujeto y el mundo circundante. Cuando se da esta 
ruptura, la cultura corre el riesgo de morir, de convertirse hacia la represión y el 
dominio. Para evitar este ‘paradero trágico’, la postura tanto de la Escuela de 
Frankfurt, como de Cassirer, es muy clara y coincidente nuevamente: es necesario 
partir de la conciencia. A propósito, Cassirer escribe: “la conciencia es el comienzo 
y el fin, el alfa y el omega de la libertad que al hombre le es dado adquirir”219, 
mientras que Horkheimer menciona: “pero en el tránsito de la forma social presente 
a la futura, la humanidad se debe constituir por primera vez en sujeto consciente y 
determinar activamente sus propias formas de vida”220. 

Así, la tragedia de la cultura puede superarse, siempre que el sujeto no rompa 
su relación dialéctica con el objeto y para eso, será necesario tomar conciencia de 
que el sujeto no solamente es un agente pasivo, sino que es activo. El individuo no 
solamente es alguien que interpreta la realidad, sino que es parte constituyente de 
la misma, pues se encuentra significándola y dotándola de sentido constantemente. 
Pero así mismo, la realidad está constantemente significando y dotando de sentido 
al ser humano. Siempre que el ser humano sea consciente de eso, quedará un 
resquicio al menos, para el despliegue dialéctico del espíritu en las formas 
simbólicas, en la cultura. 

 

                                                           
219 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura…, p. 45. 
220 Max Horkheimer, Teoría tradicional y teoría crítica, p. 68. 



95 
 

LA FUNCIÓN DEL ARTE: POSIBILIDAD DE DOMINIO Y LIBERACIÓN 
Para Cassirer, todo significa algo, según la relación que mantiene con el resto 

de las cosas que le rodean, con su contexto, es decir, el significado de algo lo 
conocemos de acuerdo con su función. Partiendo de esto, podríamos afirmar que el 
arte solo puede ser interpretado de manera correcta partiendo de su función, de su 
horizonte de significación.  

Si somos consecuentes con ese supuesto, Adorno y Horkheimer tendrían 
toda la razón en señalar el mal de la industria cultural, ya que la función en la que 
se encuentra inmersa la cultura de su época, refiere totalmente a una lógica 
mercantil. El arte, como un elemento de la cultura, como forma simbólica, no se 
encuentra exento de ese mal y ha sacrificado la espontaneidad del espíritu, a 
cambio del valor de intercambio que pudiera tener. Es por eso, que Adorno 
críticamente señala: 

 

Hoy los engaños por la industria de la cultura, los sedientos clientes de sus 
mercancías, se encuentran al otro lado de la frontera del arte. Pero por eso mismo 
perciben su inadecuación al proceso social contemporáneo de forma mucho más 
transparente que quienes todavía recuerdan lo que un tiempo fue la obra de arte, 
aun cuando no les ocurra lo mismo a la hora de darse cuenta de la específica falta 
de verdad de ese proceso. Empujan en la dirección de privar al arte de su esencia 
artística. Síntoma inequívoco de esta tendencia es la pasión de palpar, de no dejar 
ser a ninguna obra de arte lo que realmente es, de producir cualquier cosa, de 
disminuir la distancia entre obra de arte y observador.221 

 

Con la cultura convertida en industria, con el arte convertido simplemente en 
un valor intercambiable, la lógica del dominio emerge con mayor facilidad. El arte, a 
través de esta óptica, pierde toda su espontaneidad, absorbe la libertad del espíritu 
para manifestarse y se relaciona con el ser humano, principalmente, como un ‘bien’ 
que puede ser poseído y manipulado a conveniencia222.  

En sintonía con esto, Adorno, en su texto El artista como lugarteniente, se 
vale de la obra de Paul Valery para recaer nuevamente en la crítica a la industria 

cultural, y señalar que ante esa lógica mercantil, en la que el arte se produce 
principalmente con fines económicos, tendríamos que voltear la mirada en busca de 
‘arte grande’: 

 

                                                           
221 Theodor W. Adorno, Teoría estética, Ediciones Orbis, Barcelona, 1983, p. 30. 
222 Theodor W. Adorno, teoría estética…, p. 31-32. 



96 
 

Lo que llamo ‘arte grande’ es, en una palabra, el arte que reclama despóticamente 
para sí todas las capacidades de un hombre, y cuyas obras son tales que todas las 
capacidades de otro hombre tienen que sentirse llamadas y tienen que ponerse a 
contribución para poder entenderlas.223 

 

Así, únicamente lo llamado ‘arte grande’, tiene la capacidad de preservar la 
libertad creadora, la espontaneidad del espíritu224. Quien es capaz de crear este tipo 
de arte y también quien es capaz de recibir estas manifestaciones artísticas, a través 
de todo su ser, es capaz también de ser un “sujeto dueño y consciente de sí 
mismo”225. Solo a través de manifestaciones artísticas con esas características, es 
que el ser humano tiene la posibilidad de encontrar en el arte un agente liberador y 
no represor y dominador. Cuando el sujeto pone todo su ser y toda su conciencia al 
servicio del arte y no del capital que éste pueda generar, se rompe la relación de 
dominación, se reconcilian el sujeto y el objeto, “en arte, el espíritu deja de ser el 
viejo enemigo de la naturaleza y se avanza hasta la reconciliación”226. 

Una idea muy similar podemos encontrar en Cassirer, quien sostiene que la 
cultura avanza siempre de manera dialéctica, en una constante tensión entre el 
sujeto, el objeto y otros sujetos (yo, tú, ello). Solamente cuando se reconoce dicha 
tensión y cuando no se cierra el proceso dialéctico, emergen nuevas 
manifestaciones artísticas y artistas que son capaces de colocar a la obra aún por 
encima de sí mismos, de sus propios intereses: 

 

Si enfocamos este proceso exclusiva y preferentemente desde el punto de vista del 
individuo, vemos que conserva siempre un carácter peculiarmente escindido. El 
artista, el investigador, el fundador de religiones: ninguno de ellos puede realizar una 
obra verdaderamente grande más que entregándose de lleno a su misión y 
olvidándose, en gracia a ella, de su ser propio y personal.227   

  

Nuevamente, solo de esta manera nos encontraríamos ante un arte que no 
desconozca el correlato sujeto-objeto y por tanto, que tenga esperanzas de salir de 
la razón instrumental, de la lógica de dominación, un arte que coincidiría en ese 

                                                           
223 Theodor W. Adorno, “El artista como lugarteniente” en Theodor W. Adorno, Crítica cultural y sociedad, 
Sarpe, Madrid, 1984, pp. 205-2019, p. 210. 
224 Cabe apunta aquí, que dicha “libertad del espíritu”, para Adorno siguiendo a Valery, no es un libertad 
individual, sino, colectiva o social. De manera que, el ‘arte grande’ es producida no por un genio, sino por las 
manifestaciones sociales que un artista se encarga de plasmar en nombre del colectivo. 
225 Theodor W. Adorno, “El artista como lugarteniente”…, p. 217. 
226 Theodor W. Adorno, Teoría estética…, p.179. 
227 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura…, p. 178. 



97 
 

sentido, con aquel que ha surgido en todos los renacimientos que podamos 
pensar228. 

Marcuse, desde su óptica freudiana señala algo muy parecido también, pues 
sostiene que solamente cuando logremos renunciar a la hegemonía del logos, 
entendido como razón instrumental o dominadora, por encima del eros, podremos 
recobrar la capacidad de sublimación que tiene el arte. Así, para Marcuse, la 
respuesta a la represión excedente y al principio de actualidad, se encuentran en la 
capacidad de reconciliar a eros y logos, de manera que ambos puedan coexistir y a 
través de la sensualidad sublimada, el logos abandone su rasgo dominador: 

 

La libertad tendrá que encontrarse en la liberación de la sensualidad antes que en 
la razón y en la limitación de las facultades «superiores» en favor de las «inferiores». 
En otras palabras, la salvación de la cultura envolvería la abolición de los controles 
represivos que la civilización ha impuesto sobre la sensualidad.229 

 

Esta liberación a la que alude Marcuse, rompería la relación del sujeto con lo 
que le rodea, en sentido de dominación y abriría la posibilidad de una relación de 
copertenencia. Esto es posible a través del arte, a través de la experiencia estética: 
“Y un cambio correspondiente tendrá lugar en el mundo subjetivo. En él, también, 
la experiencia estética detendrá la violenta productividad dirigida a la explotación, 
que ha convertido al hombre en un objeto de trabajo”230. 

Podemos ver, cómo para los tres autores que se han mencionado en el 
presente apartado, el arte es capaz de ser liberador siempre que, a través de la 
conciencia, el sujeto salga de la relación dominadora que suele establecer con su 
entorno. Solamente así, la cultura podrá continuar con su despliegue 
fenomenológico: 

 

En el terreno de la cultura, el desarrollo y la acción del individuo se hallan 
entrelazados con el desarrollo y la acción del conjunto de un modo completamente 
distinto y mucho más profundo. Lo que los individuos sienten, quieren, piensan, no 
queda encerrado dentro de ellos mismos; se objetiva, se plasma en su obra. (…) 
Constituyen la expresión de un algo espiritual, de algo que, al encontrarse con 
sujetos afines y sensibles, puede verse libre de su envoltura material para entrar de 
nuevo en acción.231 

                                                           
228 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura…, pp. 181-182. 
229 Herbert Marcuse, Eros y civilización…, p. 177. 
230 Herbert Marcuse, Eros y civilización…, p. 177. 
231 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura…, p. 204. 



98 
 

 

Así, con un breve repaso a través del pensamiento de Adorno, Cassirer y 
Marcuse respecto al arte, podemos identificar cómo esta forma simbólica inmersa 
en una función de lógica mercantil puede convertirse a la represión y dominación. 
Pero también hemos encontrado que a través de la conciencia del sujeto, que le 
permita conservar una relación de copertenencia con el objeto y emanciparse así 
de una relación dominadora, el arte puede convertirse en agente cultural de 
liberación, de manifestación espontánea del espíritu. Esto mismo quizá se puede 
decir del resto de las formas simbólicas: La libertad en la cultura permanecerá, 
siempre que se tome conciencia y que a través de ella se impida la ruptura dialéctica 
que permite el despliegue del espíritu, despliegue que requiere en primer lugar, 
libertad creadora para significar y dar sentido a la existencia, a través de la cultura. 

  



99 
 

CONCLUSIONES 
 

La presente investigación se propuso indagar sobre el problema de la libertad 
en la cultura, principalmente en la filosofía de Ernst Cassirer, pero también con 
aproximaciones importantes desde la teoría crítica de la escuela de Frankfurt, con 
la finalidad de conocer dos visiones sobre la cultura y lo que ésta es capaz de 
aportarnos o quitarnos en torno a la libertad. 

Para lograr el cometido, se estructuraron tres capítulos. El primero de ellos, 
sentó las bases de la Filosofía de las formas simbólicas, a través de los autores y 
los conceptos que fueron determinantes para la propuesta de Cassirer.  

El segundo capítulo, se encargó de mostrar los puntos de confluencia y 
separación entre la filosofía crítica kantiana y la propuesta del autor marburgués, 
para a partir de eso, determinar que el símbolo al que refiere el neokantiano, parte 
de la Crítica de la facultad de juzgar reflexionante, lo que implica una correlación 
teoría-práctica y lo que, a juicio del propio Cassirer, ayuda a superar la escisión 
kantiana. Siendo consecuentes con eso, se logró identificar dos vías para la 
comprensión de la libertad en la cultura, desde el pensamiento del maestro de 
Marburgo. La primera vía, es la de la causalidad y la contingencia, que nos permitió 
reconocer que hay formas simbólicas que simplemente ‘aparecen y son’, lo que 
implica un resquicio para la libertad y para la salida de cadenas causales fijas. La 
segunda vía, es la republicana, que nos permite distinguir claramente la influencia 
hegeliana en la postura de Cassirer. A través de la vía republicana podemos 
identificar la libertad como ‘haciéndose’, en un constante perfeccionamiento 
histórico, hasta lograr un idílico Estado de Derecho que parte en primer momento 
de la autonomía de los individuos (cuestión que presupone la libertad). Así, la 
libertad en la cultura responde a la capacidad humana de crear formas simbólicas 
de manera espontánea, formas simbólicas que son capaces de significar el mundo 
sin salirse del marco de los límites naturales, pero sí, creando nuevos sentidos 
dentro de esas delimitaciones. 

El tercer capítulo busca comprender la cuestión cultural y el problema de la 
libertad en la cultura desde la óptica de otros autores. Allí, los filósofos de la escuela 
de Frankfurt representaron la guía crítica que nos ayudó establecer los puntos en 
los que la cultura, antes que ser liberadora, se convierte en represiva y dominante. 
Gracias a Adorno, Horkheimer y Marcuse, pudimos distinguir la ‘cultura’, de la 
‘industria cultural’ y la ‘civilización’ de la ‘represión excedente’, para así caer en la 
cuenta que, cuando la cultura se convierte en represiva y dominante, suele ser a 
causa de una ruptura sujeto-objeto. Cuando se dan estas condiciones, la cultura 
alcanza el punto trágico ya que, siendo esta el lugar idóneo para conquistar la 
libertad, la convertimos en un lugar de dominio más perfecto.  



100 
 

Con esta información, entonces, podemos aseverar que la libertad en la 
cultura corresponde a la capacidad del ser humano de significar la realidad, de dotar 
de sentido la existencia. Pero es importante considerar que este ejercicio, está en 
constante renovación, es decir, no es que se pueda significar algo de una vez y para 
siempre, sino que los símbolos que dotan el sentido, están en un constante hacerse 
y por eso es importante tener en consideración tanto la vía republicana, como las 
críticas de los miembros de la Escuela de Frankfurt, pues siempre que se pierda la 
consciencia, siempre que la cultura se centre en un solo lado de la historia, siempre 
que la cultura se incline hacia el dominio y la represión antes que a su capacidad 
liberadora y de creación de sentido, se convertirá en una tragedia humana que 
suprime la libertad. 

No cabe duda que los resultados de la presente investigación arrojan luces 
importantes para la consecuente reflexión filosófica sobre la cultura y sobre el 
pensamiento de Ernst Cassirer, de quien se ha escrito poco, sobre todo de su 
postura práctica. Así, los hallazgos escritos en estas páginas, podrán nutrir la 
discusión actual con perspectivas no consideradas con anterioridad. No obstante, 
quedan aún diversas líneas de profundización, por ejemplo, la reconsideración de 
nuevas formas simbólicas, pues aunque el filósofo neokantiano pretende abarcar 
toda la cultura a través del mito, la religión, el arte, el lenguaje y la ciencia, sin duda 
que en la actualidad podríamos incluir cuando menos otras dos: el deporte y la 
tecnología. Así mismo, parece pertinente traer al contexto actual la crítica siempre 
aguda y reveladora de la Escuela de Frankfurt y quizá, alineados con esta 
investigación, preguntarnos sobre el tiempo actual, la era digital, de las plataformas, 
de la inteligencia artificial ¿Cómo es posible no perder de vista la consciencia y 
hacer posible el continuo despliegue del espíritu en las diversas formas simbólicas? 

         

  



101 
 

BIBLIOGRAFÍA 
 

Amilburu, María G., “La filosofía de la cultura de E. Cassirer: Desde la filosofía de 
las formas simbólicas a la Antropología filosófica” en Gustavo Esparza (Coord.), La 

unidad simbólica de la cultura, Peter Lang, Nueva York, 2024, pp. 147-155. 

Antonucci, Breyer y Cavallaro, Perspectives on the philosophy of culture. Husserl 

and Cassirer. Wbg Academic, Germany, 2022. 

B. Russell, Los problemas de la filosofía, (S/L: Free editorial, S/F) recuperado de 
https://freeditorial.com/es/books/los-problemas-de-la-filosofia 

C. Boyer, Historia de la matemática. Alizanza editorial, Madrid, 1987. 

D. M. Leszczyna, “Platón y la escuela de Marburgo Incluyendo las interpretaciones 
de la filosofía platónica en Nicolai Hartmann y José Ortega y Gasset”, Revista de 

filosofía (47, [2]) 

Dulce María Granja, “El neokantismo en México”, signos filosóficos, (diciembre 
1999) pp. 9-31. 

E. Cassirer, El problema del conocimiento I. Fondo de cultura económica, México, 
1993. 

E. Cassirer, El problema del conocimiento II. (México: Fondo de cultura económica, 
2000) p. 68. 

E. Cassirer, El problema del conocimiento III. Fondo de cultura económica, México, 
1957.  

E. Cassirer, Filosofía de las formas simbólicas III. Fondo de cultura económica, 
México, [Kindle paperwhite versión] 2017. 

E. Cassirer, Las ciencias de la cultura. Fondo de cultura económica, México, 2014. 

Edward T. Hall, La dimensión oculta. Grupo editorial Siglo XXI, Ciudad de México, 
1972. 

Ernst Cassirer, Antropología filosófica. Fondo de cultura económica, México, 2016. 

Ernst Cassirer, El mito del Estado. Fondo de cultura económica, México, 1968. 

Ernst Cassirer, Esencia y efecto del concepto de símbolo. Fondo de cultura 
económica, México 1972. 

Ernst Cassirer, Filosofía moral, derecho y metafísica. Un diálogo con Axel 

Hägerström. Herder, Barcelona, 2010. 

G. Frege, Conceptografía. UNAM instituto de investigaciones filosóficas, México, 
1972. 

https://freeditorial.com/es/books/los-problemas-de-la-filosofia


102 
 

G. Moynahan, Ernst Cassirer and the Critical science of Germany, 1899-1919. 
Anthem press: London, 2014. 

G. W. F. Hegel, Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio. Alianza 
editorial, Madrid, 1997. 

G. W. F. Hegel, Fenomenología del Espíritu. Gredos, Madrid, 2010. 

G. W. F. Hegel, Filosofía del derecho. Editorial claridad, Buenos aires, 1968. 

G. W. F. Hegel, Lecciones sobre filosofía de la historia. Tecnos, España, 2005. 

H. Bergson, La evolución del problema de la libertad. PAIDÓS, México, 2022. 

Herbert Marcuse, El hombre unidimensional. Planeta-Agostini, Barcelona, 1993. 

Herbert Marcuse, Eros y civilización. Sarpe, Madrid, 1983. 

I. Kant, Crítica de la facultad de juzgar. Monteavila Latinoamericana, Caracas, 1992. 

I. Kant, Fundamentación para una metafísica de las costumbres. Gredos, Madrid, 
2010. 

I. Prigogine & I. Stengers, Entre el tiempo y la eternidad. Alianza editorial, Argentina, 
1992. p.25. 

I. Prigogine & I. Stengers, La nueva alianza. La metamorfosis de la ciencia, Alianza 
universidad, España, 2004. 

I. Kant, Crítica de la razón pura. Taurus, México, 2013. 

I. Kant, Kant II. Crítica de la razón práctica. Gredos, Madrid, 2010. 

J. San Martín, Teoría de la cultura, Editorial Síntesis, España, 1999. 

Javier Corona Fernández, T. W. Adorno, Universidad de Guanajuato, Guanajuato, 
2018. 

José Jaime Pérez Lucio, “Kant, Panofsky y la Forma simbólica. El simbolismo 
kantiano como fundamento filosófico de la iconología”. Tesis de licenciatura, Centro 
de Estudios Filosóficos Tomás de Aquino, 2018. 

Köhnke y Ancona, Surgimiento y auge del neokantismo. La filosofía alemana entre 

el idealismo y el positivismo. Fondo de cultura económica, México, [Kindle 
paperwhite versión] 2012.  

L. Herrera Castillo, “El concepto leibniziano matemático de función en 1673”, Cultura 
[Online], Vol. 32 | 2013, 04 de febrero 2015. URL : 
http://journals.openedition.org/cultura/1998 ; DOI : 
https://doi.org/10.4000/cultura.1998 

https://doi.org/10.4000/cultura.1998


103 
 

M. Frápolli y E. Romero, Una aproximación a la filosofía del lenguaje. Editorial 
síntesis, Madrid, 2007. 

M. Heidegger, “Disputación de Davos entre Ernst Cassirer y Martin Heidegger”, en 
Kant y el problema de la metafísica. Fondo de cultura económica, México, 1986. 

Manuel G. Morente, La filosofía de Kant (una introducción a la filosofía). Espasa-
Calpe S.A., España, 1975. 

Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustración. Trotta, Madrid, 
1998. 

Max Horkheimer, Teoría tradicional y teoría crítica. Paidós Ibérica, España, 2000. 

Nelson R. Orringer, Herman Cohen (1842-1918): filosofar como fundamentar. 

Ediciones del Orto, Madrid, 2000. 

Pablo Natorp, Kant y la escuela de Marburgo. Porrúa, México, 1975. 

Platón, Fedón en Platón, Platón I. Gredos, 2010. 

Q. Meillasoux, ‘Potencialidad y virtualidad’ en Hiper-Caos. Holobionte ediciones, 
España, 2018.  

R. Aramayo, Cassirer y su neo-ilustración. La conferencia sobre Weimar y el debate 

de Davos con Heidegger. Plaza y Valdés editores: México, 2009. 

Rolf Wiggershaus, La escuela de Fráncfort. Fondo de cultura económica, 
Universidad Autónoma Metropolitana, Buenos aires, 2010. 

S. Gallagher & D. Zahavi, La mente fenomenológica, Alianza Editorial, Madrid, 2014. 

S. Luft, Meditaciones fenomenológicas y (neo) kantianas. Filosofía trascendental, 

cultura y teoría de la ciencia. Editorial aula de humanidades, Bogotá, 2019. 

Salvi Turró, Tránsito de la naturaleza a la historia en la filosofía de Kant. Anthropos, 
México, 1996. 

Sigmund Freud, Obras completas volumen 19. Amorrortu editores, Argentina, 1992. 

Sigmund Freud, Obras completas volumen 21. Amorrortu editores, Argentina, 1992. 

Theodor W. Adorno, “El artista como lugarteniente” en Theodor W. Adorno, Crítica 

cultural y sociedad. Sarpe, Madrid, 1984. 

Theodor W. Adorno, Teoría estética. Ediciones Orbis, Barcelona, 1983. 


