i

(2

3%
8

e
“

'-Z.
-
g
T

UNIVERSIDAD DE GUANAJUATO

LA LIBERTAD EN LA FILOSOFIA DE CASSIRER Y SU

OPERAR EN LA CULTURA.
T E S I S
QUE PARA OBTENER EL TITULO DE

MAESTRO EN FILOSOFiA

P R E S E N T A

RAFAEL LUIS ALONSO RAYGOZA CHAVEZ

GUANAIJUATO, GUANAJUATO

NOVIEMBRE 2025



Indice

AGradeCimU@NTOS ................c.ccoviiiiiiieiieeee ettt 3
INTRODUGCCION..........oooimiieieeeeeee ettt neenens 4
CAPITULO 1. INFLUENCIAS EN EL PENSAMIENTO DE CASSIRER.............cccocevevvrnnnn. 7
LA INFLUENCIA DEL RACIONALISMO, CRITICISMO E IDEALISMO. LEIBNIZ, KANT
Y HEGEL ...t b e ettt s bt e a et e b st e bt et e st e s b s be et eaes 8
LEIBINIZ............oooiieeeee ettt et ettt st st she e st e saeesaeen 8
4 T 1 SRR 11
HEQGEL..........ooeeeeeeeee ettt b ettt b e aeen 17
EL NEOKANTISIMO.........ooiiiiiiieeestese ettt sttt ettt et ene e 21
Surgimiento del neokantismo y las dos grandes escuela neokantianas .............. 21
La escuela de Marburgo y la “platonizacion” de Kant......................c.cccccecevervnnnnnen. 26
FENOMENOLOGIA Y FILOSOFIA ANALITICA ..........ooooieeeeeeee e, 30
CAPITULO 2. LA LIBERTAD EN LA FILOSOFIA DE CASSIRER...........cccccccvevivirrrinnnns 36
EL NEOKANTISMO DE CASSIRER.............coooooeitceeeseeeee s 36
Las obras Criticas de Kant.....................ccccoceeiiniiieiieneieneeese et 36
Cassirer y las formas SimbOICas ....................ccccooiiniiiiiiiiiiiieeee s 40
Puntos de confluencia y separacién entre Kant y Cassirer.......................cccccouue..... 44
FILOSOFIA PRACTICA Y LIBERTAD EN EL PENSAMIENTO DE CASSIRER............ 49
La creacion libre de las formas simbdlicas en el pensamiento de Cassirer. La
via de la causalidad y la contingencia. ...................c.ccccoueivieieeiieecieciieie e 51
La via republiCana.....................cccooeeeeieiiseeieiese ettt se sttt nneenen 60
CAPITULO 3. LA TRAGEDIA DE LA CULTURA .......ooooomiiieieceeeee e 70
LA CULTURA Y LA LIBERTAD .........ooiiieeteeet ettt sttt sae e nnas 71
LA CRITICA DE ADORNO Y HORKHEIMER A LA CULTURA: LA INDUSTRIA
CULTURAL. ...ttt ettt bt et s b bt et et e s bt sae et e sbesaeeaeenes 74
LA CRITICA DE MARCUSE: DEL MALESTAR EN LA CULTURA A LA REPRESION
EXCEDENTE Y EL UNIVERSO UNIDIMENSIONAL. ........ccccoooiiiiiieeeeeseeeeeee e 81
LA RELACION SUJETO-OBJETO Y LA TRAGEDIA DE LA CULTURA ....................... 89
LA FUNCION DEL ARTE: POSIBILIDAD DE DOMINIO Y LIBERACION ...................... 95
CONGCLUSIONES ..ottt sttt e ettt e st e s te e st e b e sseeseeseesesteeseessesansenseas 99
BIBLIOGRAFIA ...ttt sttt 101



Agradecimientos
A mi familia, por su amor, compafiia y formacion.
A mi esposa, que me acompafid con amor y paciencia en este camino.

A mis maestros, por tanta inspiracion y apoyo. Especialmente a Genaro Martell, Mayco
Burgos, Pedro Arriaga, Maria Edith, Jesus Ruiz Pozo y Javier Corona.

A mis amigos y companieros de la maestria, que me han ensefiado que la filosofia se
construye mejor en comunidad.

A la orden de predicadores, que desperté en mi la pasion por el estudio y la filosofia.
A José Jaime Pérez Lucio, que inspiré mi camino filosofico y la lectura de Cassirer.

Al Dr. Gustavo Adolfo Esparza, por su amable asesoria para el estudio de Cassirer.



INTRODUCCION

En el siglo XVIII, en medio de una disputa filosoéfica importante sobre el origen
del conocimiento y casi cien afios después de los Principia Mathematica de Newton,
se publica por primera vez la Critica de la razén pura (CRP), obra magistral de
Immanuel Kant, en donde intenta establecer las condiciones de posibilidad del
conocimiento. En esta primera critica, Kant, ampliamente impactado por el autor de
la teoria de la gravitacion universal, pareciera referirse a un conocimiento que
encaje con los estandares cientificos de la época y aunque en obras posteriores
parece ampliar considerablemente su postura (sin contradecir necesariamente lo
que sostiene en la primera critica), para muchos lectores parece claro que la postura
epistémica fuerte se encuentra en la CRP, dotando con esto al conocimiento
cientifico de un “status” mas alto, que al resto de los posibles conocimientos.

Después de la muerte de Kant, sus lectores y comentaristas se prestaron a
fervientes discusiones en las que se podian encontrar las mas diversas posturas en
torno a la interpretacion de sus obras, lo que dio lugar a diferentes corrientes y
escuelas. Asi, un siglo mas tarde de la publicacion de la primera critica, surge la
escuela neokantiana de Marburgo, en donde se adscribe Ernst Cassirer, quien
explicitamente reconocera su intencidén de “ampliar” la critica kantiana a una critica
de la cultura. Con esto, la intencién del fildsofo neokantiano sera evidenciar que el
conocimiento no se reduce a aquello producido por la ciencia, sino que va mas alla,
a todo lo que ha producido el ser humano, a toda la cultura. Para Cassirer, si bien
el arte, el mito, la religidn, el lenguaje y la ciencia son diferentes manifestaciones
del espiritu, todas ellas tienen una misma estructura, todas ellas parten de las
mismas condiciones de posibilidad y todas ellas, pueden ser comprendidas como
formas simbdlicas, que ayudan a dotar de sentido la existencia humana.

El centro de la propuesta filoséfica del neokantiano, se puede encontrar en
los tres volumenes de su obra Filosofia de las formas simbdlicas. Alli se sostiene
que el ser humano conoce mediante simbolos, por eso, quiza el nombre de “animal
racional” no es el mas apropiado, sino el de “animal simbdlico”. Es a través de
simbolos que se construye el mundo que habita el ser humano, el mundo de la
cultura, que ha pasado por diversas intervenciones humanas y que cada vez esta
mas lejos del mundo natural.

Ahora bien, si somos consecuentes con las afirmaciones de que el ser
humano ‘construye el mundo que habita, mediante simbolos’ y que estas
construcciones se encuentran cada vez mas lejos del mundo natural, entonces
habria que reconocer también que el ser humano no es un ente pasivo que solo
percibe informacion y la procesa, sino que también parece organizarla y darle
sentido. Se podria decir que el ‘animal simbdlico’ “co-crea” la realidad. No se trata

4



solo de sensaciones percibidas, sino de un sentido construido a partir de dichas
sensaciones. Es el ser humano el que significa el mundo a través de su razon
simbdlica.

Si vamos un poco mas alla, encontrariamos que si el ser humano organiza
las percepciones sensibles y les da sentido, si es él quien significa el mundo por
medio de los simbolos, entonces también asumiriamos que debe existir al menos
algun grado de libertad para que el ser humano no solo sea un agente pasivo que
padece el acaecer de la vida, sino que tenga injerencia en la construccion del mundo
de la cultura. Sin embargo, aunque esté dado por supuesto ese grado de libertad
necesario, cabe hacerse cuando menos dos preguntas: ; Como es posible la libertad
en la cultura?; ;Como se entiende la libertad en la propuesta de Cassirer, en la
Filosofia de las formas simbdlicas?

La presente investigacion, busca responder a esas cuestiones. Para lograrlo,
se trabajara con tres capitulos. El primero, busca explicar de manera mas profunda,
como es que Kant, Leibniz, Hegel, la escuela de Marburgo e incluso, la
fenomenologia husserliana y la filosofia del lenguaje impactan en Cassirer para
estructurar su postura. La finalidad de este primer capitulo, es mostrar las
principales influencias del neokantiano y como a través de diversos conceptos
presentes en los autores mencionados, se comprende mejor la Filosofia de las
formas simbdlicas.

En el segundo capitulo, atenderemos de manera directa el problema de la
libertad en la filosofia de Cassirer. Cabe decir, que para un correcto abordaje de
eso, tendremos primero que dejar muy en claro como funciona la filosofia practica
del fildsofo de Marburgo y para ello, habra que aclarar antes en qué puntos esta
alineado con Kant y en cuales otros, su filosofia se separa considerablemente de la
postura del maestro de Koénigsberg.

Por ultimo, en el tercer capitulo, atenderemos a la nocién de cultura que se
encuentra en los postulados de la escuela de Frankfurt, para mostrar como desde
esta postura se pone en evidencia que si bien es posible la libertad en la cultura,
también es posible una dominacién mas perfecta y sutil. A través de la Teoria critica,
identificaremos que la propuesta de Cassirer, si bien dista en muchos puntos de la
postura frankfurtiana, tiene también puntos de encuentro importantes, que pueden
fungir como claves para el reconocimiento del dominio cultural y de los intentos que
se pueden hacer para recuperar la libertad en la cultura. La principal de estas claves,
es la ruptura sujeto/objeto que supone el dominio, el determinismo y la supresion de
la libertad. De atender estas claves, tendriamos la oportunidad de escapar a la
Tragedia de la cultura, cuyo principio es: La cultura es el lugar éptimo para que el
ser humano alcance y conquiste la libertad, y aun asi, termina en muchas ocasiones
por inclinarse mas hacia su potencial de dominio y sometimiento de voluntades. Si



los seres humanos pierden consciencia del poder creador y liberador de la cultura,
si permanecen en la ruptura del sujeto con el objeto, entonces la cultura sera la
tragedia mas grande del ser humano.



CAPITULO 1. INFLUENCIAS EN EL PENSAMIENTO DE
CASSIRER

Aunque Cassirer es ampliamente identificado dentro de la corriente del
neokantismo, no podriamos atribuir a Kant como su unica fuente o “inspiraciéon”. Si
bien es cierto que la filosofia de Kant, la filosofia trascendental, sera el eje y sustento
de la postura de Cassirer, no es suficiente conocer al maestro de Konigsberg, para
acceder de manera idonea al pensamiento de Cassirer, ya que éste ultimo tiene un
amplio bagaje filoséfico que se nutre de multiples autores.

Debido a lo anterior, el presente capitulo tiene como objetivo resaltar los
puntos fundamentales de la filosofia de Kant y su influencia en Cassirer, pero al
mismo tiempo, iluminar como algunos conceptos fueron tomando forma o
importancia para él, a la luz de algunos otros autores como Leibniz, Cohen, Hegel,
o el mismo Platon. Para esto, el capitulo se dividira en tres partes: la primera,
abordara el pensamiento aleman previo a la escuela de Marburgo, de manera
especifica en Leibniz, Kant y Hegel. La segunda parte, abordara el nacimiento del
neokantismo y la escuela de Marburgo. Por ultimo, la tercera parte se centrara en
el pensamiento contemporaneo de Cassirer, la filosofia del lenguaje y la
fenomenologia de Hussserl (fenomenologia trascendental).

Ahora bien, me parece pertinente realizar algunas puntualizaciones sobre el
presente capitulo, para no pasar por alto algunas ideas que probablemente se
encuentren entre lineas, pero que hay que estar atento a ellas:

1. Cassirer es un filésofo erudito y ha leido no solo a los grandes de la historia
de la filosofia, sino a muchos mas. Esta situacion genera una lluvia de citas
a diversos autores, tanto filésofos, como cientificos, antropélogos, bidlogos,
etc. De ahi que no sea dificil atribuirle ‘influencias’ a diestra y siniestra. No se
niega que de alguna u otra manera todos los autores leidos por Cassirer
fueron configurando su pensamiento; sin embargo, a través de este primer
capitulo también se quisiera mostrar que, si bien su formacion es tan solida
que podemos encontrar referencias a bastantes autores, el eje central de su
pensamiento seran Leibniz, Kant, Hegel y la escuela de Marburgo.

2. A propdsito de lo anterior, me parece importante resaltar que el texto busca
separarse de la interpretacion de Maria Garcia Amilburu, quien sostiene que
la nocién de simbolo utilizada por Cassirer posee una gran influencia de
Vischer y de Vico', pues a los ojos de la presente investigacion parece claro

' Amilburu, Maria G., “La filosofia de la cultura de E. Cassirer: Desde la filosofia de las formas
simbdlicas a la Antropologia filosoéfica” en Gustavo Esparza (Coord.), La unidad simbdlica de la
cultura, Peter Lang, Nueva York, 2024, pp. 147-155.



que el simbolismo cassireriano emana principalmente de la filosofia kantiana.
Para demostrar eso, seguiremos la argumentacion utilizada por José Jaime
Pérez Lucio, en su trabajo Kant, Panofsky y la forma simbdlica, quien primero
distingue entre analogia, signo y simbolo, para después afirmar que la nocion
del simbolismo kantiano tiene una relacion directa con la filosofia de las
formas simbodlicas de Cassirer.

3. Por ultimo, el presente capitulo cierra con un apartado dedicado a identificar
el impacto que tuvieron la filosofia del lenguaje y la fenomenologia
trascendental (propuesta por Husserl) en Cassirer, que si bien no podemos
llamar ‘antecedentes’ o ‘influencias’ del filésofo de las formas simbdlicas, si
generan una especie de relacidon con el pensamiento de Cassirer y resultara
importante reconocerlo para avanzar de manera correcta hacia el siguiente
capitulo.

LA INFLUENCIA DEL RACIONALISMO, CRITICISMO E IDEALISMO. LEIBNIZ,
KANT Y HEGEL

Leibniz

Es ampliamente conocida la influencia que tuvo Leibniz en la elaboracién de
la filosofia critica kantiana. Sin embargo, no es comun que se mencione la influencia
que tuvo Leibniz en Cassirer, no solamente de manera indirecta, a través del
pensamiento kantiano, sino incluso de manera directa.

El primer texto publicado por Cassirer, en 1902, fue titulado El sistema de
Leibniz. Aunado a esto, una vez conseguida su primera plaza como docente en la
Universidad de Berlin, se dedico a editar los textos tanto de Kant, como de Leibniz.
Aunado a esto, si volteamos a su primera gran obra, El problema del conocimiento?,
en donde es ya manifiesta su postura filoséfica y en donde parece ya irse gestando
la filosofia de las formas simbdlicas, se puede identificar con cierta claridad el papel
que otorga a Leibniz dentro de la evolucién del problema del conocimiento.

2 En El problema del conocimiento, Cassirer presenta la evolucién sobre el problema del conocer,
desde el renacimiento hasta la matematica de su época, dividiendo el texto en cuatro tomos. Si bien,
en la introduccién del tomo 1 aborda algunos rasgos de la filosofia clasica, sobre todo presentando
a Platon, para Cassirer el problema del conocimiento es un problema moderno y debido a eso, su
estudio es digno de realizarse apenas comienza el renacimiento. A lo largo de esta obra, parece
sugerir en mas de una ocasion que el conocimiento se va perfeccionando a medida que los simbolos
mediante los cuales interpretamos los fendmenos se van perfeccionando, tesis que ampliara y
perfeccionara en filosofia de las formas simbodlicas. Me parece importante resaltar esto, porque, a mi
parecer, en El problema del conocimiento, nos encontramos ya frente a una obra que presenta la
idea principal de la filosofia de Ernst Cassirer y por tanto, ya en esta obra se pueden identificar
pensamientos e influencias que permaneceran hasta el final de su obra.



En dicho texto, Cassirer enaltece la filosofia de Leibniz poniéndola por
encima de cualquier otra filosofia racionalista, incluso sobre Descartes y Spinoza,
ya que, a la vista del fildsofo neokantiano, tanto Descartes como Spinoza deducen
su sistema a partir de un elemento que podria comprenderse como “evidente” a la
intuicion, pues el primero de ellos, “para demostrar los conceptos y los principios
supremos, se remitia exclusivamente a la claridad y nitidez psicolégicas con los que
nos representamos”, mientras que el segundo “acallaba toda duda con respecto a
su incondicional validez con la afirmacion de que la idea verdadera es testigo y
garantia de si mismo y de lo falso™. A diferencia de ellos, para Leibniz “los
elementos de la deduccidon no deben tomarse como algo evidente de la intuicion
inmediata, sino que deben irse obteniendo y elaborando poco a poco, en un analisis
l6gico cada vez mas profundo™.

Dicho analisis légico y profundo, lleva a Leibniz a descubrir que el
conocimiento se debe al entrelazamiento de los conceptos fundamentales vy
principios fundamentales de la razén. Asi, enaltecera también el papel de la logica,
quien sera la encargada de estudiar y hacernos conocer esos “entrelazamientos”,
ya que “la verdad de lo particular y lo efectivo brota siempre del entrelazamiento y
la sintesis de los principios generales de la razon™.

Para Cassirer, el posterior desarrollo de la Monadologia y el descubrimiento
del calculo infinitesimal, se debe a ésta nocidn que comienza a desarrollar Leibniz.
Si la verdadera capacidad de conocer se encuentra en las relaciones légicas, se
crean un sinfin de posibilidades de “entrelazamientos”, lo que nos llevaria por fuerza
a concluir que es posible el calculo infinitesimal. Asi mismo, la ménada se convertira
en un absoluto indeterminado, capaz de construir cualquier cosa, acorde a las
relaciones que conjugue.

A través de este desarrollo del pensamiento de Leibniz, llega el fil6sofo
marburges a lo que sera uno de los conceptos mas determinantes de su filosofia: la
funcion. Cassirer sostendra, que Leibniz adopta el concepto de funcién ya no en su
uso “corriente”, sino en sentido matematico, lo que le permite elaborar esta nueva
construccion acerca del conocimiento. De tal manera, lo que se busca ahora no es
tener una impresion del objeto en la mente, sino, comprender las conexiones logicas
qgue nos hacen aprehender el objeto: “ahora bien, las fuerzas de las cosas, desde el
punto de vista en que aqui se las considera, son, sencillamente, las condiciones

3 E. Cassirer, El problema del conocimiento Il. Fondo de cultura economica, México, 2000 p. 68
4 Ibid. pp.68-69.

5 Ibid. p.69.

6 Ibid. p.76



l6gicas de su interconexion” 7. Mas adelante, Cassirer, refiriéndose al desarrollo
filosofico de Leibniz, agregara:

Tampoco la “realidad” metafisica del conocimiento consiste en que los diferentes sujetos
de la representacion posean un objeto exterior comun, sino en que se hallen en
consonancia los unos con los otros y formen todos ellos una unidad coherente y
armonica en cuanto a su funcién pura, en la fuerza creadora de sus representaciones.

(...) En este acto de la continua unificacién del pensamiento es donde se alcanza la
verdad del ser, ya que ésta no consiste en otra cosa que en la consonancia total de
estos multiples puntos de vista. Ninguno de estos puntos de vista puede ser considerado
superfluo, pero ninguno posee tampoco una Unica y exclusiva razén de ser®.

Asi, parece que nos encontramos ante la primera ocasion en la que Cassirer
hace referencia al concepto de funcién y lo hace refiriéndose a la filosofia de Leibniz,
a su impresionante capacidad de abstraer un concepto matematico y ponerlo a
operar al servicio del conocimiento de la realidad entera:

Leibniz parte del concepto de funcién de la nueva matematica, que él capta en toda su
generalidad antes que nadie y que ya en su primera concepcion emancipa de todas sus
limitaciones en el campo del numero y de la magnitud (...).

El concepto matematico de funcion se extiende hasta convertirse en el concepto de
armonia de la ética y la metafisica®.

Ahora bien, cabria preguntarse si el concepto de funciéon es en realidad
utilizado por Leibniz en éste sentido o si se trata de una interpretacion de Cassirer
para jugar con eso a su favor. Algunas fuentes, como el articulo E/ concepto
leibniziano matematico de funcion en 16730 y el libro clasico de Carl Boyer titulado
historia de la matematica’’ reconocen que el primer autor en utilizar el concepto de
funcion en términos de la matematica moderna fue justamente Leibniz. Sin
embargo, Leibniz ademas de sus extraordinarios dotes matematicos es también
conocido por su filosofia racionalista, filosofia que buscaba principios claros a partir
de los cuales interpretar el conocimiento. Siendo asi, no seria de extrafiar que el

7 Ibid. p.80

8 Ibid. p.121.

% Ibid. p.124.

0 L. Herrera Castillo, “El concepto leibniziano matematico de funcién en 1673”, Cultura [Online], Vol.
32 | 2013, 04 de febrero 2015. URL : http://journals.openedition.org/cultura/1998 ; DOI
https://doi.org/10.4000/cultura.1998

"' C. Boyer, Historia de la matematica. Alizanza editorial, Madrid, 1987. p.509.

10



mismo que introdujo el concepto de funcion a la matematica moderna, sea también
quien busque ponerlo como principio fundamental para el conocimiento de la
realidad entera.

A propésito del concepto de funcion, Laura Herrera escribe: “La nocién de
funcién en la matematica moderna quiere decir la relacion de dependencia existente
entre los elementos de un primer conjunto y elementos bien determinados del
segundo, dado un criterio que permita la relacion misma”'2. Posteriormente,
agregara: “Desde apenas el siglo XIX contamos con una definicion del concepto de
funcién bastante similar a la actual. La historia del concepto o, mejor, su prehistoria,
se remonta empero muchos siglos atras. Si bien so6lo desde el siglo XIV se hace un
uso consciente de las funciones y hace falta esperar aun hasta finales del siglo XVII
para encontrar, en los escritos de Leibniz, el término funcidén utilizado en un sentido
matematico”'3. Laura Herrera reconoce que si bien, Leibniz utiliza el concepto
funcion desde sus escritos tempranos, no es sino hasta De functionibus publicado
en 1673, cuando Leibniz da un sentido matematico y muy parecido al de los
desarrollos de la matematica del siglo XIX:

Con el término funcién se encuentra un nombre comun para denominar distintas
medidas dependientes. Lo que es denominado funcién esta en una cierta relacién con
otra cosa, depende en cierto modo de otra cosa. Nétese que no depende de cualquier
manera: las magnitudes funcionales dependen entre si, son interdependientes.

(...) Los elementos que Leibniz denomina “funciones” no se refieren a constantes, sino
a magnitudes variantes regulares, es decir, magnitudes que varian con respecto a una
ley dada.

Asi, podemos observar como el término de funcion que Leibniz utilizé para
sus tratamientos matematicos, coincide perfectamente con la interpretacion de
Cassirer en los tratamientos filosoficos del mismo Leibniz. Posteriormente, veremos
si coincide de la misma manera el concepto de funcién que adoptara el filésofo
neokantiano para el desarrollo de su filosofia simbdlica.

Kant

Es evidente a los ojos de cualquiera que indague un poco a través de la
filosofia de Ernst Cassirer, que su postura no solo bebe de las fuentes de Kant, sino
que se cimienta en ella. Sin embargo, no por eso Cassirer es una especie de copia

2 L. Herrera, EI concepto leibniziano matematico de funcion en 1673... p.2
13 Ibid. p.4
4 Ibid. p.11

11



de Kant o un ‘segundo Kant'. Ahora bien, para conocer de manera adecuada los
puntos en los que coincide y los puntos en los que se separa de la filosofia kantiana
(o quizd mejor dicho, ‘amplia’), es de suma importancia conocer al menos tres
puntos basicos de la filosofia kantiana que se reflejan con bastante fuerza en la
filosofia de las formas simbdlicas: 1) La filosofia trascendental, 2) La idea, 3) El
simbolismo.

1) La filosofia trascendental es propiamente la filosofia kantiana. Kant surge
en un momento histérico determinante para hacer filosofia, pues seguia en disputa
el debate acerca del conocimiento, del surgimiento de las ideas (¢, vienen de la razén
o de la experiencia?) y sobre todo, la época de la revolucion cientifica y la acuciante
pregunta ;Qué corresponde a la filosofia después de la ciencia newtoniana? En
este contexto, Kant une magistralmente todas las piezas del ‘rompecabezas’ del
conocimiento y elabora su postura filoséfica; /a filosofia trascendental.

Para comprender mejor lo que es /a filosofia trascendental, comencemos con
la distincién entre inmanente y trascendente. Cuando hablamos de inmanencia, nos
referimos a algo que es inherente a algun ser, que es parte constitutiva de él. Por el
contrario, cuando hablamos de trascendencia, nos referimos a lo contrario, a algo
gue no es inherente al objeto o ser que se analiza, sino que le viene de fuera. En el
esfuerzo por distinguir estos dos conceptos, Manuel Garcia Morente ejemplifica de
manera muy ilustrativa:

Si consideramos un fendmeno y su causa mecanica, la causa y el efecto son cosas
distintas, y diremos que la causa no es inmanente en el efecto, sino trascendente.
Otro ejemplo: los tedlogos suelen distinguir dos conceptos de Dios, uno inmanente
y otro trascendente. Cuando se considera que Dios es la causa, el creador del
mundo, sin confundirse con el mundo mismo, entonces el concepto de Dios es
trascendente, porque se halla fuera del mundo. En cambio, cuando se considera -
como hace el panteismo- que Dios y el mundo son una misma cosa, que Dios no
crea al mundo desde fuera, sino que todo lo que existe, existe por si mismo y lleva
su causa primera dentro de si mismo, entonces el concepto de Dios es inmanente'®.

Ahora bien, el concepto frascendental lo utiliza Kant justo para separarse
tanto de lo inmanente, como de lo trascendente. Siendo asi, hay que distinguir con
claridad lo trascendente, de lo trascendental, pues no se refieren a lo mismo. Qué
es entonces lo trascendental? Kant lo define asi: “Llamo trascendental todo
conocimiento que se ocupa, no tanto de los objetos, cuanto de nuestro modo de

S Manuel G. Morente, La filosofia de Kant (una introduccion a la filosofia). Espasa-Calpe S.A.,
Madrid, 1975 p. 61.

12



conocerlos, en cuanto que tal modo ha de ser posible a priori”'®, es decir la filosofia
trascendental sale de la discusion sobre lo inmanente o lo trascendente y se fija en
lo trascendental; se abandona pues la pregunta sobre si los ‘atributos’ de los objetos
son inherentes a ellos 0 no, y se ocupa ahora del modo en el que los podemos
conocer. Al respecto, Garcia Morente tratando de dejar en claro la posicion que
ocupa lo trascendental frente a lo inmanente y trascendente, menciona que es el
término que se ocupa de la relacidon entre el conocimiento y las cosas, la identidad
entre el conocimiento y el objeto™”.

Con todo esto, se entiende que el concepto trascendental refiere en la
filosofia kantiana al modo en el que nos es posible conocer las cosas a priori,
tomando en cuenta la relacion que existe entre el sujeto (inmanencia) y el objeto
(trascendencia), superando asi las posturas que reducen el conocimiento a la pura
experiencia o a la pura razon.

Siguiendo pues este razonamiento, cabria aclarar aun qué es la filosofia
trascendental. El fildsofo de Kdnigsberg en la Critica de la razén pura la define de
la siguiente manera:

La filosofia trascendental es la idea de una ciencia cuyo plan tiene que ser
enteramente esbozado por la critica de la razén pura de modo arquitecténico, es
decir, a partir de principios, garantizando plenamente la completud y la certeza de
todas las partes que componen este edificio. [Es el sistema de todos los principios
de la razén pura.] El hecho de que esta critica no sea por si misma filosofia
trascendental se debe tan solo a que, para constituir un sistema completo, deberia
incluir un andlisis exhaustivo de todo el conocimiento humano a priori'®.

Para Sebastian Luft, la filosofia trascendental, no es pues otra cosa que la
filosofia critica (de hecho lo sugiere como una especie de sindnimos)'?, un método
filosofico que Kant busca presentar, en el que se sienten las bases del conocimiento
o mejor dicho, ‘del modo de conocer en cuanto sea posible a priori’. Ahora bien, este
modo de conocer debera tomar en cuenta tanto la postura del sujeto, como del
objeto, no para enaltecer a ninguno de ellos, sino para ser consciente de la relacion
que existe entre ambos y que de esta relacién surge el conocimiento mismo. Al
respecto, Luft concluira: “la filosofia trascendental es, nuevamente y a modo de
resumen, toda investigacion que intenta arrojar luz acerca de las variadas relaciones

16 |. Kant, Critica de la razén pura. Taurus, México, 2013. A12

7 Manuel G. Morente, La filosofia de Kant... p.63

18 |, Kant, Critica de la razén pura... A14; B28

9 S. Luft, Meditaciones fenomenolégicas y (neo) kantianas. Filosofia trascendental, cultura y teoria
de la ciencia. Editorial aula de humanidades, Bogota, 2019. p.21.

13



entre la subjetividad/mente/conciencia y el mundo/mundo de la vida/cultura”?. Pues
bien, comprendido el concepto de filosofia trascendental, avancemos con la nocién
de idea de la filosofia kantiana.

La idea es un concepto de suma importancia en la filosofia kantiana, pero
que muchas veces queda relegada a un segundo término, a costa de no pasar por
alto otros conceptos como la estética trascendental, analitica trascendental,
dialéctica trascendental, juicio sintético, juicio analitico, a priori, etc. Ahora bien, no
me parece nada exagerado afirmar que el concepto de idea en Kant no solamente
es importante, sino fundamental e indispensable para comprender por completo el
sistema kantiano.

Pues bien, en la Critica de la razon pura Kant define la idea con las siguientes
palabras: “Un concepto que esté formado por nociones y que rebase la posibilidad
de la experiencia es una idea o un concepto de razén”?'. En este sentido, si bien la
idea es reconocida como algo propio de la razon, también es cierto que es
reconocida por su incapacidad de encontrar un referente en la experiencia.

¢ Como se concilian estas dos caracteristicas de la idea que en un primer
momento parecerian contradictorias? La respuesta es en realidad muy sencilla.
Kant reconoce que de una idea no puede surgir conocimiento cientifico, pues el
conocimiento forzosamente (al menos el cientifico) requiere de una
correspondencia con la experiencia posible. Asi pasa con la fisica, los conceptos
puros del entendimiento son puestos a trabajar a través de la matematica, sin
embargo se vuelven operantes en la realidad a través de la fisica. Al sintetizar los
conceptos puros con la experiencia, surge el conocimiento cientifico. Sin embargo,
habra que reparar en la siguiente pregunta ;todo aquello sobre lo que podemos
hablar con razén, tiene referente en la experiencia? Podemos hablar de la libertad,
de la dignidad o incluso se podia hablar del heliocentrismo mucho antes de que
fuera posible comprobarlo y aunque ninguno de los ejemplos refiere a un
conocimiento cientifico, todos ellos provienen de la razén y van de acuerdo con ella.
Es decir, para Kant si bien es necesario que un razonamiento o un concepto pueda
tener un correlato empirico, para poder llamarlo conocimiento cientifico, no por eso
resultan ilusorias, fantasiosas o falsas aquellas nociones que participan de la razén
pero que no tienen un referente preciso. A éstas, se les llamara ideas. Manuel
Garcia Morente, lo explica muy bien:

Kant ahora, al engarzar el término idea en el cuadro complejo y preciso de su
terminologia, vuelve los ojos a Platon, y recuerda que el inventor de las ideas les
habia dado el sentido de modelos o prototipos para la experiencia. [...]Los

20 3, Luft, Meditaciones..., p.32.
21|, Kant, Critica de la razén pura, B377

14



conceptos expresan las realidades mismas de la experiencia; las ideas, en cambio,
manifiestan algo que excede a toda experiencia, algo que no puede hallar en la
experiencia su adecuado fendbmeno, algo, pues, que no es, que no tiene realidad
empirica, pero que sirve de norte y de guia para nuestro conocimiento de la
realidad??.

Asi, la idea sera una especie de horizonte, conceptos de razén formados por
nociones, que sin referente empirico nos hacen fijar la vista mas alla de lo posible
para buscar nuevas respuestas. Asi sucedio con el heliocentrismo, surgié como una
idea, nos hizo fijar la vista mas alla de lo posible y hasta después fue reconocido
como conocimiento cientifico, solamente cuando habia sido posible contrastar esa
idea con la experiencia. Ahora bien, no todas las ideas tienden hacia el conocimiento
cientifico, pero si todas ellas tienden hacia algo que excede las posibilidades de
experiencia y aun asi todas ellas también son propias de la razén.

Aun mas, para abonar a la justificacion de una posibilidad de pensar a las
ideas como propias de la razén, aun cuando ellas no tengan referente en la
experiencia, podemos acudir a la Critica de la facultad de juzgar, en la que Kant
reconoce que hay tres facultades superiores del conocimiento: la facultad del
conocimiento (entendimiento), propia de la razoén cientifica, la facultad de desear (0
razén), propia de la razén practica y el sentimiento de placer o displacer (facultad
de juzgar) que se sitia en medio de las otras dos?:. En las tres facultades
superiores, es posible percatarnos de la importancia de las ideas, pues aun cuando
no funjan necesariamente como horizontes del conocimiento, si que pueden ser,
horizontes que guian nuestro actuar o que nos permiten los juicios teleolégicos.

Pues bien, avancemos a explicar como es que una idea opera en la facultad
de juzgar y con esto, hilemos el camino hacia el siguiente concepto importante: el
simbolismo. En la Critica de la facultad de juzgar, Kant asegurara que justamente la
facultad de juzgar opera necesariamente por analogia. “La analogia es,
estrictamente hablando, la operacion regulativa del juicio que permite que el simbolo
presente (Darstellung o exhibitio) indirectamente los conceptos de la razén a través
de un elemento intuitivo”®*, es decir la analogia, de cierta manera otorgara un
“‘cuerpo” —si cabe la expresion- a las ideas. La analogia nos permitira hablar de
aquello que no tiene un referente empirico, pero que aun asi es propio de la razén

22 Manuel G. Morente, /a filosofia de Kant... p.117

23 |. Kant, Critica de la facultad de juzgar. Monteavila Latinoamericana, Caracas, 1992. AXXI-
ALV/BLVII.

2 José Jaime Pérez Lucio, “Kant, Panofsky y la Forma simbdlica. El simbolismo kantiano como
fundamento filoséfico de la iconologia®. Tesis de licenciatura, Centro de Estudios Filoséficos Tomas
de Aquino, 2018. p.16.

15



y del cual podemos hablar y entender. Pero, la analogia solo dara “cuerpo” -si cabe
la expresidn- a las ideas si se vale de un simbolo.

Es raro entre los lectores de Kant tener una referencia clara hacia una postura
semidtica del filosofo de Konigsberg. Sin embargo, podemos encontrar pautas
clarisimas para hablar del simbolo en la Critica de la facultad de juzgar. En su
tercera critica, Kant distingue entre los signos y los simbolos, a los primeros
corresponden caracterismos, mientras que a los segundos los llama hipotiposis.

Los caracterismos son

Las designaciones de los conceptos por signos sensibles que los acompanan, los
cuales no contienen nada perteneciente a la intuicién del concepto, sino que sélo
sirven a aquéllos como medio de reproduccion segun la ley de asociacion de la
imaginacion y, por tanto, con propdésito subjetivo; de esa indole son ya: las palabras,
ya los signos visuales (algebraicos e incluso mimicos), como simples expresiones
para conceptos?.

Asi, los caracterismos permanecen en el campo de los signos. Sin embargo,
Kant los distingue de los simbolos, pues estos ultimos son hipotiposis:

Toda hipotiposis (presentacién, subjectio sub adspectum), como sensibilizacion, es
doble: o bien esquematica, cuando a un concepto que el entendimiento aprehende le
es dada a priori la intuicién correspondiente; o bien simbdlica, cuando bajo un concepto
que solo la razon puede pensar, y al que ninguna intuicién sensible puede serle
adecuada, se pone una tal a cuyo propésito el procedimiento de la facultad de juzgar
coincide de modo meramente analégico con aquél que ésta observa en la
esquematizacion, es decir, coincide con él simplemente segun la regla del proceder, y
no segun la intuiciéon misma vy, por tanto, simplemente segun la forma de la reflexién y
no segun el contenido?®.

Entonces, la hipotiposis que es aquella que permite el conocimiento cientifico
cuando esta es esquematica, también es la que, por medio de la analogia, favorece
el simbolismo. Entonces, el simbolo, para Kant, tendra la capacidad de representar
algo cuyo contenido empirico nos es imposible de representar, pero que, de manera
indirecta, por medio de una analogia, si es posible. Kant lo expresara mejor:

25 Kant, Critica de la facultad de juzgar... 256. p.258
26 Ibid., 252, p.257.

16



Todas las intuiciones que son puestas bajo conceptos a priori son, pues, o bien
esquemas, o bien simbolos, de los cuales los primeros contienen presentaciones
directas del concepto, y los segundos, indirectas. Los primeros hacen esto
demostrativamente, los segundos por medio de una analogia (para la cual se sirve uno
también de intuiciones empiricas), en que la facultad de juzgar lleva a cabo un negocio
doble, de aplicar primeramente el concepto al objeto de una intuicién sensible y luego,
en segundo término, de aplicar la mera regla de la reflexion sobre esa intuiciéon a un
objeto enteramente distinto, para el cual el primero es soélo el simbolo?’.

Tenemos ya el conocimiento sobre los conceptos kantianos de filosofia
trascendental, idea y simbolo, que seran determinantes para la comprension de la
filosofia de las formas simbodlicas. Estos tres conceptos, junto con el concepto de
funcién (el que todavia habra que retomar cuando identifiquemos la influencia de la
filosofia del lenguaje en Casssirer) sentaran las bases para comprender en amplio
aspecto la filosofia del maestro de Marburgo.

Hegel

Después de la filosofia de Kant, algunos fildsofos desarrollan posturas para
‘desdecir’, corregir, completar o avalar el pensamiento kantiano. Incluso el mismo
Cassirer en la introduccion del tomo Ill de El problema del conocimiento, subtitulado
los sistemas postkantianos, reconoce que todos los desarrollos filosoficos que
surgen en la filosofia alemana después de Kant llegando al menos hasta Hegel,
buscan expandir ‘campos de oportunidad’ —por llamarles de alguna manera-, o llenar
huecos que dejo la filosofia trascendental, aun a costa de ir en contra de principios
fundamentales de dicha postura:

No obstante, y por mucho que el criticismo haya logrado exponer y desarrollar
sistematicamente esta su tarea fundamental, parece haber fracasado totalmente en
ella, por lo menos en su propia historia. Es lo cierto que, cuanto mas va
extendiéndose el movimiento filoséfico enlazado con la critica de la razén, mas
parece ir alejandose también la meta de la comprension de si mismo entre las
diversas tendencias que a ella se acogen. La pugna entre las escuelas kantianas
destruye, a la postre, toda posibilidad de determinar de un modo univoco el
pensamiento critico fundamental. De ahi que la influencia que la filosofia kantiana
va ganando en extension se logre solamente a costa de renunciar a lo que constituye
su verdadera mision historica?®.

27 Ibid., p.258.
28 E, Cassirer, El problema del conocimiento Ill. Fondo de cultura econémica, México, 1957. p.12

17



Asi, podemos afirmar que no es gratuito que algunos pensadores sostengan
que la filosofia después de Kant es un comentario al filésofo de Konigsberg. Este
periodo inmediatamente posterior a Kant ha sido comunmente nombrado “idealismo
aleman”, aunque algunos autores no se reconozcan a si mismos como miembros
de éste movimiento. Es por eso que éste apartado también podria considerarse
como ‘la filosofia desde Kant, hasta Hegel'.

Ahora bien, el periodo histérico que corresponde a la filosofia que va de Kant
hasta Hegel, comprende diversos autores y seguramente la mayoria de ellos
conocidos y leidos por Cassirer, pues incluso él mismo se ha autodenominado
“‘idealista” en algunos pasajes, sin mencionar la regular recurrencia a pensadores
como Goethe, Schelling y Humboldt. Sin embargo, no repararemos en todos ellos,
puesto que seria un desvio muy grande del tema central y hasta cierto punto
innecesario en muchos sentidos para el objetivo principal del presente trabajo de
investigacion. Debido a eso, el presente apartado se reducira a tratar solo la
influencia que ejercid Hegel en el pensamiento del maestro de Marburgo. La
decision de reducirse a Hegel, fue tomada con base en que el presente capitulo
busca identificar los conceptos fundamentales en la filosofia previa a Cassirer, que
seran indispensables para comprender la fundamentacion tedrica de la filosofia de
las formas simbdlicas.

Dicho lo anterior, avancemos a la comprensién de un concepto determinante
para comprender la filosofia de las formas simbdlicas: fenomenologia. En el tercer
tomo de la filosofia de las formas simbdlicas, subtitulado fenomenologia del
reconocimiento, el fildsofo marburgués reconoce que la palabra fenomenologia
alude directamente al pensamiento hegeliano y no “a los términos modernos”
¢, Como se comprende entonces la fenomenologia en términos hegelianos? Para
responder a esa pregunta, acudamos a la obra en la que Hegel introduce a su
sistema, la Fenomenologia del espiritu.

Si bien, Hegel nunca define la palabra “fenomenologia” en sentido estricto??,
ya en la introduccion del texto Fenomenologia del espiritu, podemos encontrar una
alusion directa al significado de tal concepto: “la ciencia es la experiencia de la
conciencia™®. Ahora bien, una lectura atenta al prélogo de la misma obra puede
arrojar ya bastantes luces para la comprension de la fenomenologia en el sistema
hegeliano.

En el prélogo mencionado, Hegel realiza una critica al estado actual de la
filosofia y evidentemente a sus recientes exponentes mas reconocidos, ademas de
sostener que el conocimiento o la verdad, solamente puede ser reconocida en el

2 No al menos de manera kantiana, quien en la Critica de la razén pura comienza por explicar cada
uno de los conceptos que se volveran fundamentales para el ‘edificio’ que esta construyendo.
30 G. W. F. Hegel, Fenomenologia del Espiritu. Gredos, Madrid, 2010. p.65.

18



despliegue de la misma, y no en un solo momento. Valdra aqui traer a cuento el
ejemplo que pone sobre la flor apenas en las paginas iniciales:

El capullo desaparece con la floracion, y podria asi decirse que queda refutado por ella,
del mismo modo que el fruto declara la flor como una existencia falsa de la planta, y
brota como su verdad en lugar de aquella. Estas formas no solo se diferencian entre si,
sino que, en tanto que incompatibles, se van desplazando unas a otras. A la vez, sin
embargo, su naturaleza fluida hace de ellas momentos de una unidad organica, en la
que no solo no entran en disputa, sino que la una es tan necesaria como la otra, y
Unicamente esta misma necesidad es lo que llega a constituir la vida del todo3".

Podemos decir al respecto que siguiendo la cita anterior, la flor no es ni su
semilla, ni el tallo, ni los pétalos. La flor es el despliegue de la misma. Es todos sus
momentos. Asi mismo sucede con la verdad, esta en un constante paso del ser a la
nada y al ser nuevamente, esta configurandose continuamente, en un constante
devenir. Podemos identificar este constante paso del ser al no ser, este ‘operar’ del
espiritu en cuanto al conocimiento se refiere; en las palabras del idealista aleman:

Y asi, la ciencia, corona de un mundo del espiritu, no esta culminada en su comienzo.
El comienzo del nuevo espiritu es producto de un vuelco revolucionario de largo
alcance, con multiples formas culturales, es el premio a un camino con multiples
revueltas y un esfuerzo y denuedo igualmente multiples. Es el todo que retorna dentro
de si desde la sucesién y desde su despliegue, el concepto, que ha llegado a ser simple,
de ese todo. La realidad efectiva de este todo simple, empero, consiste en que aquellas
configuraciones, convertidas en momentos vuelven de nuevo a desarrollarse y darse
una configuracion, pero en su nuevo elemento, en el sentido devenido.*?

Asi, Hegel enaltece |la importancia del devenir, del constante paso del ser al
no ser, una constante configuracion del concepto. De esta manera se presenta una
nueva configuracion de la verdad, como un constante hacerse. Sin embargo, hay
una puntualizacion que sefalar todavia y es que ese ‘constante hacerse’ no ocurre
“solo”, como un devenir en el que el tiempo fluye y el mismo tiempo esta llevando al
ser en un cambio constante del ser al no ser. No, a diferencia de esa concepcidn, el
‘constante hacerse’ es un ir y venir entre el sujeto y el objeto, de ahi que se hable
de una nueva ‘configuracion de la verdad’, pues ya no se trata de una simple
correspondencia entre el sujeto y el objeto, sino que ahora existe una constante
relacion entre ambos, un ‘ir y venir’ del concepto entre el sujeto y el objeto, una

31 G. W. F. Hegel, Fenomenologia... p.4
32 G. W. F. Hegel, fenomenologia... pp.9-10

19



constante conformacion, un ‘constante hacerse’. Volker Ruhle lo explica con las
siguientes palabras:

Cada una de las partes —el pensamiento y el ser- se implican mutuamente: no hay
ningun pensamiento puro que no sea una forma histérica y linglisticamente
materializada, y ningun ser que se presente como un dato en si fuera de todo horizonte
de pensamiento. Si, en esta conexion, se muestra como «transicién» del sujeto a la
objetividad histérica y de ésta a la experiencia subjetiva, no podemos pensar la
correspondencia entre ambos —tradicionalmente llamada verdad- como una relacion
estatica, sino que debemos pensarla como una relacion dinamica y mudable®?,

Esta relacion es un constante hacerse, en el que el individuo configura el
objeto a través de su entendimiento y a través del reconocimiento del objeto en la
conciencia el individuo se reconoce a si mismo, pero este reconocerse tiene que
salir de si para volver a su forma linguisticamente materializada y continuar con el
proceso de configuracion en el devenir, es decir, continuar ese ‘constante hacerse’.
El propio Cassirer, menciona:

El lado interior de los fendmenos nos revela al entendimiento, en verdad, nada mas
que el fendbmeno mismo, pero no tal como éstos aparecen, como juguete de las
fuerzas, sino tal como son, regidos por reglas generales. Pero estas reglas de la
naturaleza no son, en verdad, otra cosa que reglas del entendimiento, es aqui, en
los fendmenos y a través de ellos, donde el entendimiento se encuentra, en realidad,
a si mismo3*.

Pues bien, justo esa es la fenomenologia a la que se refiere Cassirer que
servira para comprender el ‘despliegue’ de los simbolos: “la fenomenologia no es
sino el desarrollo y la exposicidn completos del problema de la objetividad bajo la
nueva formulacion que Hegel le da™®. Asi, la fenomenologia —cuando es utilizada
en términos hegelianos- en la filosofia de las formas simbdlicas, se referira al
‘constante hacerse’ al continuo paso del ser al no ser; pero a través también de un
continuo paso del sujeto al objeto, al sujeto, al objeto y asi en un continuo hacerse,
en un continuo configurarse en el devenir. EI mismo fildsofo marburgués, cuando se
refiere a la fenomenologia del espiritu en el tomo IlIl de su texto El problema del
conocimiento, afirma:

33 V. Riile, “estudio introductorio: la transformacion de la idea clasica de verdad: la fenomenologia
del espiritu”, en G. W. F. Hegel, Fenomenologia del espiritu... p. LXIII.

34 Cassirer, El problema del conocimiento I, p.386.

35 Ibid., p.394

20



La fenomenologia se propone acompanar a la conciencia hasta el punto en que alcanza
este saber, en que la “sustancia” se convierte en “sujeto”. Se propone expresar la
esencia del espiritu, no tal como existe antes de toda variedad y diferencia, como un
vacio “en si”, sino tal como se manifiesta en la plenitud desarrollada de sus formas
distintas y antagonicas, revelandose con ello a si misma®®,

EL NEOKANTISMO

Después del idealismo aleman, la filosofia hegemodnica en el continente
europeo comenzaba a ser el positivismo. El conocimiento cientifico estaba en boga
y con éste, una filosofia que creia que el unico conocimiento posible era aquel
cimentado en las leyes de la ciencia. Sin embargo, en Alemania seguia viva la
discusion sobre la filosofia trascendental, la dialéctica, el idealismo, etc. y en éste
contexto surge el ‘grito de guerra’ de la filosofia de la época: jDe vuelta a Kant! Una
vez que la filosofia alemana colocé en su agenda el regreso a Kant como su principal
preocupacion, y vio en ella la respuesta a todos los problemas filoséficos de la
época, se comienza a gestar la filosofia neokantiana. Esta filosofia se vio
fuertemente representada por dos escuelas: La escuela de Baden y la escuela de
Marburgo.

Surgimiento del neokantismo y las dos grandes escuela neokantianas

El presente subtema tiene la finalidad de presentar de manera sucinta como
se dio el surgimiento del neokantismo, asi como una breve presentacion de la
escuela de Baden y la escuela de Marburgo. En cuanto al primer punto, nos
apoyaremos en el libro “Surgimiento y auge del neokantismo. La filosofia
universitaria alemana entre el idealismo y el positivismo”, de Klaus Christian Kéhnke
y José Andrés Ancona Quiroz, asi como en el articulo de Dulce Maria Granja de
Castro titulado “El neokantismo en México”. Si bien, no se presentan aqui conceptos
indispensables para la comprensién de la filosofia de Cassirer, se creyd pertinente
incluir el surgimiento del neokantismo para comprender en su sentido completo las
decisiones que impulsaron a Cohen a su propia concepcion neokantiana de la
filosofia y que posteriormente impactarian en el pensamiento del filésofo de las
formas simbdlicas®’.

3 Ibid., pp.394-395.

37 Cabe aqui una aclaracion: Las dos fuentes principales utilizadas para esta seccion (“Surgimiento
y auge del neokantismo. La filosofia universitaria alemana entre el idealismo y el positivismo” y “El
neokantismo en México) discrepan en la presentacion de algunos datos o se separan en la
interpretacion de los mismos, por ejemplo, para Kéhnke y Ancona, Cohen influye primero a Riehl en
la conformacién de su criticismo, mientras que para Dulce Maria Granja es al revés e incluso Riehl
seria una pieza clave para el surgimiento tanto de la escuela de Baden, como para la escuela de

21



Después del gran auge que tuvieron las filosofias postkantianas,
representadas principalmente por Fichte, Schelling y Hegel, el positivismo toma el
papel hegemonico en Europa y con ello para muchos pensadores renace la
pregunta ;Cual es el papel de la filosofia? Kohnke y Ancona aseguran que la
filosofia alemana nunca se vio convencida por el positivismo, mientras que Dulce
Maria Granja sostiene que la filosofia alemana del siglo XIX tuvo por objetivo
enfrentar a dos grandes adversarios: la metafisica y el cientificismo.

Aunado a lo anterior, los afos finales del siglo XVIII y los primeros del siglo
XIX conllevaron un gran cambio en las practicas académicas y filosoficas en
Alemania. Por un lado, la popularidad que comenzaba a tomar Schopenhauer (visto
por muchos como un filésofo adverso a la academia en su sentido clasico) y
ademas, el surgimiento de nuevas revistas filosoficas. Estos acontecimientos
llevaron a la discusion filosofica a diversos autores que en otra situacion no hubieran
podido participar de la disputas®.

En este contexto, comienza un ‘vaivén’ de opiniones de diversos pensadores
que se consideran los responsables de la gestacion del neokantismo, entre ellos
destacan: Trendelenburg, Von Berger, Schleiermacher, Harms, Bonameyer,
Fischer, Liebman, Lange, Riehl, Cohen, Windelband, entre otros.

Kéhnke y Ancona sostienen que el personaje clave para el resurgimiento del
kantismo fue Trendelenburg, pues fue el primero en traer a la discusion la necesidad
de un desarrollo serio sobre una ‘teoria del conocimiento’. Ante el creciente interés
por el cientificismo, ante el desprecio de los ‘antiguos’ sistemas filoséficos y de la
especulacion sin cimiento empirico, este seria el punto de partida de la ‘nueva
filosofia’, la discusién sobre la necesidad de una teoria del conocimiento y la
posibilidad de que la misma fuera cimentada en la filosofia critica kantiana. Ahora
bien, los mismos autores mencionan: “el arquitecto de la comprension neokantiana
de la filosofia y de la teoria de la ciencia fue Trendelenburg, pero el iniciador de la
moderna teoria del conocimiento no fue otro sino Schleiermacher™® vy
posteriormente complementan: “la teoria de la ciencia fue iniciada por Von Berger y

Marburgo. Pues bien, no se pretende desarrollar aqui una tesis histérica o llevar acabo una
explicacion historiografica, de ahi que no me resulte primordial ahondar mas en los datos histéricos
especificos, que si bien son importantes, ahondar en ellos resultaria un desvio para los propdsitos
de la presente investigacion. De tal manera, lo que pretende el presente apartado es simplemente
presentar como se fue gestando el neokantismo, para desencadenar en la escuela de Baden y en la
escuela de Marburgo, a sabiendas de que algunos datos pueden variar dependiendo de la fuente,
pero teniendo claro que independientemente del orden en el que fueron apareciendo las ideas, no
afecta el resultado final: el surgimiento de las dos grandes escuelas neokantianas.

38 Kéhnke y Ancona, Surgimiento y auge del neokantismo. La filosofia alemana entre el idealismo y
el positivismo, Fondo de cultura econémica, México, 2012. [Kindle paperwhite version] pos 3006-
3015-30115.

39 Kéhnke y Ancona, Surgimiento y auge..., pos 1511

22



Trendelenburg y la moderna teoria del conocimiento por la “Dialéctica” de
Schleiermacher™0.

Asi, podriamos aseverar que la primera piedra en el surgimiento del
neokantismo sera colocada por Trendelenburg, Von Berger y Schleiermacher. El
siguiente acontecimiento importante sera la fundacion de diversas revistas
filosoficas entre las que destacan tres: Zeitscrift flir Philosophie (Revista de
filosofia), Der Gedanke (El pensamiento) y Zeitschrift fiir exacte Philosophie im
Sinne des neuern Philosophischen Realismus (Revista de Filosofia Exacta en el
Sentido del Nuevo Realismo Filoséfico)*'. La importancia de estas revistas es que
en ellas se comienzan a publicar articulos filoséficos teniendo a Kant y a la teoria
del conocimiento como protagonistas principales y abriendo la discusion mas alla
del mundo académico en sentido estricto. Aunado a esto, las réplicas publicadas en
la misma revista fueron nutriendo considerablemente la discusion.

En este ambiente de tensiones filosdficas (tensiones bastante fructiferas, por
cierto), se da un acontecimiento mas que nutriria la gestacion del ‘renacimiento’ de
la filosofia critica. Por una parte, los filésofos ‘conservadores’ se cerraron a la
discusion filosofica mediante las revistas y por otra, comenzaron a tomar fama los
autores que publicaban en ella, generando un ‘circulo de influencia
extrauniversitario™?.

Otro dato relevante sobre el contexto aleman de la época que vale la pena
traer a cuento para comprender aun mas el surgimiento del neokantismo, son las
situaciones sociales que se vivieron. A principios del siglo XIX Alemania vivia una
crisis y el gobierno, tratando de buscar culpables, primero limitd a ciertos
académicos en su opinion, después al liberalismo y, por ultimo, inculpé a los judios
por todos los problemas sociales de Alemania. Esta crisis se intensificd hasta formar
“el reich” aleman o el imperio aleman que perduraria hasta finales de la primera
guerra mundial. Este acontecimiento es relevante, ya que afecté la fluctuacion de
profesores en las universidades, la asignacién de catedras magisteriales y ya sea
por conviccidn intelectual o por conveniencia politica, los textos filosoéficos se
centraron mucho en las cuestiones gnoseolodgicas y hubo casi nulas publicaciones
sobre filosofia moral*3.

Si bien en ese contexto de tensiones filoséficas y cambios en Alemania es
dificil aseverar una fecha exacta en la que el neokantismo nace, Dulce Maria Granja
atribuye a Otto Liebman ser el principal propulsor de dicho surgimiento, cuando en

40 Ibid., pos 2184

41 Cfr. Kéhnke y Ancona, surgimiento y auge..., pos 4988-4991.
42 Ipid., pos 3015

43 Ibid., pos 11593

23



su texto Kant und die Epigonen lanza el famoso ‘grito de guerra’ que exige el regreso
a Kant, para unificar y clarificar las tan diversas opiniones de la época:

En la medida en que cabe decir que un movimiento intelectual tiene un comienzo
especifico en el tiempo, podria sefalarse el ensayo del joven Otto Liebmann Kant und
die Epigonen, publicado en 1865, como la obra que da el impulso decisivo para la
constitucion del movimiento neokantiano. La exhortacién que se repite al final de cada
uno de los capitulos del opusculo: Akro rnuss nach Kant zuriickgegangen werden (Asi
pues, hay que volver a Kant), se enarbola como lema de esta nueva corriente destinada
a convertirse en uno de los movimientos intelectuales mas poderosos dentro de la
filosofia alemana“®*.

No obstante, el impulso decisivo para el movimiento neokantiano lo da Kuno
Fischer, quien asevera que toda la filosofia deberd convertirse en filosofia
trascendental. A partir de aqui, tres elementos mas se sumaban para hacer filosofia
(lo que distinguiria a la filosofia neokantiana): “el interés sistematico de la
gnoseologia, el interés de las cosmovisiones en un nuevo idealismo y, en tercer
lugar, una nueva relacién respecto a la tradicion®.

A partir de la expansién del neokantismo, comienza a dividirse la renaciente
filosofia critica en cuatro grandes vertientes:

1) “En la critica del “pensamiento puro” y de la “filosofia sistematica”, siguiendo a
Schleiermacher, Beneke y Trendelenburg, 2) En la tesis de una evolucion
defectuosa de la filosofia alemana de Fichte a Hegel que sélo puede ser superada
reanudando directamente la tradicion olvidada desde Kant, 3) En la afirmacion de la
necesidad de una a) o controversia reforzada con las ciencias particulares o
especialmente en la afirmaciéon de la necesidad de una fundamentacién de la
gnoseologia kantiana por medio de la fisiologia de los sentidos, o b) rechazo de la
incorporaciéon del conocimiento unidisciplinar, especialmente de las ciencias
naturales, y asi también del antropologismo, empirismo, positivismo, materialismo y
psicologismo, 4) En la afirmacién de la necesidad de una critica del conocimiento
que deberia dedicarse a establecer las fronteras de la capacidad de zanjar
cuestiones disputadas, propias de la cosmovision, con medios cientificos, y que aqui
se inclinaria a un “ignorabimus” opuesto a la critica idealista de las cosmovisiones?*®.

44 Dulce Maria Granja, “El neokantismo en México”, signos filoséficos, (diciembre 1999), p.10
45 Kéhnke y Ancona, Surgimiento y auge... pos 5537
46 Ibid. pos 5927-5937

24



En este momento histérico de gestacion, Trendelenburg y Fischer comienzan
a protagonizar un debate respecto a sus posturas filoséficas, pues mientras
Trendelenburg exigia de la filosofia critica un despojo de la especulacién y a la vez
regreso a la filosofia que cimienta sus principios considerando la ciencia (no al estilo
del positivismo, sino justamente al estilo de la critica kantiana) y sobre todo, una
filosofia que tenga la capacidad de ser sistematica, Fischer por el contrario aboga
por un “neoidealismo”, participando mas en la segunda vertiente anteriormente
mencionada. Ante esta disputa, surge Cohen, el fundador del neokantismo de la
escuela de Marburgo, en 1877 con su texto “Zur Kontroverse zwischen
Trendelenburg und Kuno Fischer” [“Para la controversia entre Trendelenburg y Kuno
Fischer”]*".

El interés de Cohen sera rescatar lo mejor de ambos mundos en torno a la
disputa, pues busca el reconocimiento de lo objetivo y establecer el valor de verdad,
postura que corre muy afin con la idea de objetividad y sistematizacion de
Trendelenburg. Sin embargo, también intenta realzar la postura y la funcién del
sujeto en la produccién del conocimiento*?, esto con el fin de llegar a ‘la ciencia en
si’. Con este propésito se funda la escuela de Marburgo.

Por otro lado, Windelband, quien fuera el fundador de la escuela de Baden o
también llamada ‘la escuela del sudoeste aleman’ (también escuela sudoccidental)
surge completamente de la postura de Fischer, ya que fue su discipulo directo. Aun
asi, a ojos de Dulce Maria Granja la principal ‘inspiracién’ —si se puede llamar asi-
de Windelband, no seria su maestro, sino el filésofo Riehl, quien sostendria que la
filosofia cientifica era equivalente a la epistemologia y a la metodologia cientifica,
por lo que no habria necesidad en realidad de volver a la filosofia critica, si la ciencia
funcionaba de manera correcta. Ahora bien, a pesar de esto, Riehl admite que el
ser humano contiene una teleologia, y que para estudiar acerca de ella no basta la
epistemologia ni la metodologia cientifica, es decir, los métodos para conocer la
naturaleza son insuficientes para conocer y reflexionar acerca de ser humano; pero
a pesar de esto, Riehl nunca se encargd de desarrollar ningun tipo de propuesta
filosofica para solventar esta problematica y justo eso sera el principal interés de la
escuela de Baden.

Windelband distinguira entre ciencias ‘nomotéticas’ y ciencias ‘ideograficas’.
A las primeras, corresponden las ciencias naturales, que justo se encargan de las
situaciones epistemolodgicas. Por otro lado, tenemos las ciencias ‘ideograficas’ a las
que corresponden las ciencias historicas, que se encargaran de esos asuntos

47 Ibid., pos 7189
48 Cfr. Kbhnke y Ancona, pos 7215
49 Cfr. Dulce Maria Granja, “el neokantismo en México”... pp.17-18

25



relacionados con la teleologia del ser humano. Asi, Windelband y la escuela de
Baden, seran reconocidos por llevar el criticismo a ejercer una teoria axiologica:

Para él, las ciencias histdricas se constituyen mediante un sistema de principios criticos
denominados "valores" y que son el objeto de la filosofia critica. Dicha filosofia no se
ocupa de juicios de hechos o de objetos particulares que constituyen el material
empirico, sino de juicios de valor que implican referencia necesaria a la conciencia que
juzga®.

Contrario sera el interés de la escuela de Marburgo, que ha sido catalogada
como una corriente ‘logicista’ dentro del movimiento neokantiano. Hemos conocido
un poco el contexto histérico y filosofico en el que su fundador, Herman Cohen,
entra a la discusidon neokantiana. Sin embargo, para profundizar en esta escuela
sera necesario dedicar el proximo subtema completo, ya que de ahi surgiran otros
conceptos fundamentales para comprender la filosofia de Cassirer.

La escuela de Marburgo y la “platonizacion” de Kant

Después de retomar la tradicion kantiana y de “hegemonizar” las vertientes
de la escuela de Marburgo y de la escuela de Baden, comenzaron a surgir filosofos
ampliamente reconocidos, defensores de estas posturas. Por la escuela de Baden,
Wilhelm Windelband siempre resalté como la principal figura, sin embargo, también
destacd Heinrich Rickert y sin ser reconocido como perteneciente a la escuela,
también Wilhelm Dilthey participé del dialogo sobre el historicismo, ampliamente
promovido por la escuela de Baden. Por su parte, la escuela de Marburgo siguio su
camino con Hermann Cohen como “fundador”, pero con figuras que sobresalieron
de la misma manera que él: Paul Natorp y Ernst Cassirer.

Se mencionaba con anterioridad que Cohen emerge a la discusién sobre la
filosofia kantiana, en medio del debate entre Kuno Fischer y Friedrich Adolf
Trendelenburg, tratando de proponer una filosofia que, sin perder de vista la
posicion del sujeto, respetara un método para llegar a lo objetivo (a la verdad), a la
‘ciencia en si’. Asi es como Cohen comienza sus desarrollos que llegaran hasta
practicamente un siglo después mediante la escuela de Marburgo.

Ahora bien, cabe mencionar que, a la par del resurgimiento de Kant en el
pensamiento aleman, comenzaba un auge por regresar a los fildsofos clasicos,
sobre todo a los dos grandes: Platon y Aristoteles. Maria Leszczyna, al respecto,
menciona lo siguiente:

50 Cfr. Dulce Maria Granja, “El neokantismo en México”... p.18

26



El siglo XIX es un periodo de intensificado interés por la filosofia antigua (...). Uno
de los papeles principales, tanto en los trabajos de investigacion como de edicion,
lo desempefiaron en esta area los filosofos y fildlogos alemanes (...). Para confirmar
esta tesis basta con recordar proyectos como la publicacion entre los afios 1804 y
1810 de la primera ediciéon en aleman de las obras completas de Platon, cuyo
redactor y traductor fue el pionero de la hermenéutica filosofica Friedrich Daniel
Ernst Schleiermacher. Este mismo fildsofo también se convirtié en el impulsor de los
estudios alemanes sobre Aristételes en el siglo XIX®'.

Pues bien, en un siglo en el que Alemania se veia inmersa en el regreso a
Kant y en el regreso a los filésofos clasicos, Cohen se encargara de platonizar a
Kant o de Kantizar a Platon, pues comenzara a buscar las similitudes y sobre todo,
‘los enlaces’ que para él parecen muy obvios entre la filosofia critica y la filosofia
platénica. La intencion de Cohen, fiel a su propésito filoséfico, era identificar los
principios ultimos, los verdaderos “a priori” a través de los cuales pudiera cimentarse
todo el conocimiento o al menos un sistema verdaderamente objetivo. Nelson
Orringer, sostiene:

(...) Todo el pensamiento de Cohen puede expresarse en términos de su afan de
fundamentar la totalidad del conocimiento a priorii En cada esfera de sus
investigaciones, busca el primer principio, que se fundamenta a si mismo y a todos los
demas conceptos.

«Fundamento», pues, significa para Cohen una dualidad: base y cimiento a la vez,
fundamento y suelo. El cimiento constituye el soporte para la estructura edificada por
encima. Mas el suelo forma el presupuesto y fundacion tanto para el cimiento cuanto
para la superestructura del mismo. Luego Cohen comprende la fundamentacion en esta
doble direccién: es la teoria que sostiene las demas y es, a la vez, la que subyace a
estas otras®.

Es en ese ‘afan’ por encontrar los cimientos ultimos de toda teoria objetiva,
en donde encuentra en las ideas platonicas el suelo mas seguro. No hace mucha
falta realizar conjeturas sobre los postulados de Cohen para encontrar la amplia
influencia platonica que sufrié el criticismo de la escuela de Marburgo a través su
fundador, pues el propio Natorp, discipulo directo de Cohen y continuador principal
de la escuela de Marburgo, en una conferencia que trata sobre el “neokantismo de

51 D. M. Leszczyna, “Platdn y la escuela de Marburgo Incluyendo las interpretaciones de la filosofia
platénica en Nicolai Hartmann y José Ortega y Gasset”, Revista de filosofia (47, [2]) p.490.

52 Nelson R. Orringer, Herman Cohen (1842-1918): filosofar como fundamentar. Ediciones del Orto,
Madrid, 2000. pp.15-16.

27



la escuela de Marburgo”, apunta: “Una mera coordinacion de la légica, la ética y la
estética, no corresponde a nuestra concepcion, ni a la de Kant, pues también
seguimos aqui dentro la corriente filoséfica que va de Platon a Kant (...)"%3 y en otro
paragrafo, también menciona: “no hay mas de hegeliano en nuestra filosofia que lo
que en Hegel mismo fue un claro desarrollo de los gérmenes que existian ya en
Kant y en Platén. Estos rasgos hegelianos podrian llamarse, con igual derecho,
platonicos. Enlazamos a Platon con Kant"®4.

Como se puede observar en las citas de Natorp, es abiertamente reconocido
por los miembros de la escuela de Marburgo que en su busqueda de los cimientos
primeros que dieran estructura al conocimiento objetivo, hubieron de regresar a
Platén y se encontraron que habia un ‘enlace’ directo que iba desde la filosofia
platénica y que llegaba a plenitud en Kant. Para propiciar dicho ‘enlace’, los
marburgueses se valieron sobre todo de dialogos como el Fedén, el Fedro, el Sofista
y el Filebo.

Cohen, particularmente, tratando de encontrar el ‘a priori’ mas puro, aquel en
el que pudiese cimentarse todo el conocimiento tedrico y fuera capaz de ser
verdaderamente objetivo, pone la mirada en el Feddn, en donde la idea es trabajada
también bajo los conceptos “hipotesis”, “supuesto”y “concepto”. Por ejemplo, en un
pasaje se puede leer: “En fin, el caso es que por ahi me lancé, y tomando como
base cada vez el concepto que juzgo inconmovible, afirmo lo que me parece
concordar con él como si fuera verdadero (...)"®. Posteriormente, también
podremos encontrar: “(...) sino que también esos primeros supuestos, por mas que
os resulten fiables, sin embargo habria que someterlos con mas precision a
examen”.

Pues bien, en ambos pasajes —asi como en otros mas- el traductor, Carlos
Garcia Gual, llama a pie de pagina para sostener que la palabra griega original es
un derivado de hypdthesis (hypothémenis Iogon — tas hypothéseis), encontrando asi
en la palabra hipotesis otra forma de llamar a la idea, como aquella que siempre es,
que se presenta como el principio elemental de todo conocimiento ya que nunca
cambia, que es estable y por tanto es a través de la cual podemos contrastar la
verdad (o no) de lo percibido.

Al respecto, Dorota Maria Leszczyna, citando directamente a Cohen muestra
como para el filésofo de la escuela de Marburgo, la idea platonica se convierte en

53 Pablo Natorp, Kant y la escuela de Marburgo. Porria, México, 1975. p.93
54 Ibid., p.91

55 Platén, Fedén en Platon, Platén I. Gredos, Madrid, 2010. 100a, p.668

% Platon, Fedon... 107¢c, p.678

28



el cimiento de todo conocimiento, pues la considera como razén suficiente de todo
saber®” y posteriormente agrega:

Cohen descubrio la posibilidad de interpretar asi el dialogo Feddén, donde Platon
define la idea como hypothesis. Sin embargo, no tenia en mente que fuera un
supuesto incierto, sino todo lo contrario, algo de lo mas seguro, la base y el
fundamento del conocimiento. De esta forma el marburgués entendi6 la teoria de
las ideas de Platon en un sentido epistemologico y légico, encerrandola en la férmula
idealista de identidad del ser y el pensamiento®.

Asi pues, la idea platénica pasara a ser considerada por Cohen como el a
priori que debera cimentar todo el conocimiento. Sin embargo, cabe decir que el
primer fildsofo de la escuela de Marburgo procurara despojar de todo contenido
metafisico a la idea e intentara tomarla unicamente en sentido epistemoldgico, por
lo cual sera considerada como un teorema légico que permite contrastar lo sensible
con el conocimiento intelectual para asi, mediante la hypthotesis poder identificar
qué corresponde y qué no con el conocimiento objetivo®°.

Si bien, el pensamiento marburgués tuvo sus modificaciones con cada uno
de sus representantes, podemos encontrar la importancia que se da a Platon en
cada uno de ellos; Natorp reconoce a Kant en la misma linea que Platon, Cohen
identifica a la idea como el cimiento de todo conocimiento basandose sobre todo en
su lectura del Feddn; mientras que Cassirer, en su primer tomo de la obra El
problema del conocimiento, menciona que para Platon la palabra “ciencia”
concebida como en el Filebo, significa “la delimitacidon conceptual de la materia de
las percepciones, en si ilimitada e indeterminada, por medio de la funcién y el
vehiculo del nimero™° (definiciéon para nada alejada de la posterior nocién del
conocimiento que desarrollara Cassirer en la Filosofia de las formas simbdlicas).

Asi pues, podemos encontrar ‘evidente’ la influencia que tendra Platon en la
configuracion del neokantismo de Marburgo, pues debido a su interés de identificar
aquello que permita al conocimiento ser realmente objetivo, acudira a Platon, de
una u otra forma, para encontrar en su filosofia aquellas bases que permiten
encontrar principios estables para el desarrollo de un ‘sélido edificio’ del
conocimiento.

Ahora bien, la perspectiva de Sebastian Luft respecto al neokantismo de la
escuela de Marburgo también nos puede arrojar claves interpretativas importantes

57 Cfr. D.M. Leszczyna, Platon y la escuela..., p.494

%8 Ibid., p.494

5 Cfr. D.M. Leszczyna, Platon y la escuela..., pp.494.

60 E. Cassirer, El problema del conocimiento I. Fondo de cultura econémica, México, 1993. p.54.

29



para una mejor comprension del neokantismo de Cassirer, pues desde luego que
éste va mucho mas alla de una simple “platonizacion de Kant'.

En su libro meditaciones fenomenoldgicas y (neo) kantianas, Sebastian Luft
sostiene que reducir la filosofia de la escuela de Marburgo a una especie de
‘estrechismo’ kantiano-matematico (platonico, para Cohen) es pasar por alto un
sinfin de textos y problematicas propias de los marburgueses y centrarse solo en
los textos mas famosos®.

Al contrario de eso, para Luft, el neokantismo de Marburgo es una sintesis
de toda la filosofia alemana que va desde Kant hasta Hegel, incluyendo de manera
integral toda la tradicién clasica alemana eincluso, toda la tradicion ilustrada:

No es exagerado decir que esta escuela presenta una de las visiones filosoficas mas
integrales de la tradicion filosoéfica clasica alemana. (...). La escuela de Marburgo —en
el ultimo Cassirer-, se situa con plena consciencia entre Kant y Hegel. Este es uno de
los ultimos grandes esfuerzos de sintetizar la tradicion ilustrada antes del advenimiento
del posmodernismo. (...) Esta tiene el poder de rivalizar o complementar otros intentos
de considerar la modernidad como un «proyecto inconcluso» en lugar de un singular
suefio que ha sido ausgetraumt®?.

De tal manera, podemos encontrar en Luft una interpretacion del
neokantismo de Marburgo mucho mas amplia que la simple ‘platonizacién de Kant'.
Sin embargo, nos valdremos de ambos datos para comprender la configuracién del
pensamiento de Cassirer, que si bien es cierto que es capaz de realizar una sintesis
impresionante del pensamiento aleman (y que quiza es la base de su filosofia de
las formas simbdlicas), también es cierto que al ser discipulo de Natorp y Cohen, le
era imposible pasar por alto la estima e importancia de Platon en la filosofia de sus
maestros y que, en algun punto, él también adoptaria.

FENOMENOLOGIA Y FILOSOFiA ANALITICA

Una vez identificada la influencia que infringieron Leibniz Kant, Hegel y el
Neokantismo, sobre todo el de Marburgo, en el pensamiento de Cassirer, poseemos
las herramientas principales para la comprensién e interpretacién del filosofo de las
formas simbdlicas. No obstante, existen también dos posturas filoséficas que si bien
no se pueden comprender como ‘antecedentes’ del pensamiento de Cassirer

61 Cfr. S. Luft, Meditaciones... p.62.
62 S. Luft, Meditaciones..., p.63.

30



propiamente®, sin duda que tienen un lugar relevante en la configuracion del
pensamiento del filésofo aleman: La filosofia analitica y la fenomenologia de
Husserl.

En cuanto a la filosofia analitica, basandonos principalmente en substancia y
funcion podemos identificar como los principales referentes para Cassirer a
Dedekind, Russell y Frege. A lo largo de substancia y funcién, Cassirer busca
argumentar que toda la filosofia ha estado en un error al pensar que el conocimiento
se da mediante la aprehension de substancias o esencias. Asi, podriamos
remitirnos sobre todo al pensamiento clasico o al medieval para identificar cdmo es
que para los filésofos de aquellas épocas el conocimiento se daba a través de
aquello que permanecia debajo de los fendmenos, la substancia (sub-stare). Una
vez aprehendido aquello que permanecia, entonces conociamos realmente lo que
se posaba frente a nuestros sentidos. Al contrario de esa nocién, Cassirer sostendra
que en realidad el conocimiento se da de manera relacional, es decir, algo que se
situé frente a nuestros sentidos tendra un significado dependiendo de aquello que
le rodea, en relacion con el resto de fendmenos que lo significan (incluso el espacio
y el tiempo seran parte de ésta relacion). Para sustentar esa postura se basa en las
emergentes teorias de la filosofia analitica. Si observamos con mas detenimiento,
podemos darnos cuenta de que una nocidn del conocimiento basado en las
relaciones, es totalmente ad hoc con la nocién de funcién de Leibniz.

Trece afnos después de substancia y funcién, en la obra culmen de su
pensamiento, Filosofia de las formas simbdlicas, Cassirer se valdra sobre todo de
Russell y Frege para reafirmar su postura. De ahi, que solo repasemos el papel de
éstos dos autores a continuacion. Sobre Frege, menciona:

Frege ve y fundamenta la conexién entre matematica y légica en una direccion por
completo distinta que Schrdder; la relacién entre ambas no es concebida a partir del
concepto de clase, sino a partir del concepto de funcion, concibiendo y definiendo al
concepto mismo de acuerdo con su esencia, como funcion®.

Cassirer identifica que a diferencia de la postura de algunos filésofos del
lenguaje que enaltecian el concepto de clase, Frege comienza a poner por encima
la nocion de funcion como principio fundamental de la significacion. Ahora bien,

83 Tanto la filosofia del lenguaje, como la fenomenologia, son posturas filoséficas contemporaneas a
Cassirer y si bien estuvo en contacto con filésofos de ambas tradiciones, me parece que la influencia
de ambas escuelas sirve a manera de ‘constatacién’ de lo que ya Cassirer prefiguraba para su
postura filosofica.

64 E. Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas Ill. Fondo de cultura economica, México, 2017
[Kindle paperwhite versién]. p.344.

31



cabe decir que la funcion a la que refiere Frege no es exactamente igual que aquella
que encontrabamos con Leibniz, pues para el fildsofo del lenguaje la funcién sera
una expresion no saturada, es decir de caracter incompleto®® que tomara su
completo significado a través de un argumento (y viceversa, pues el argumento no
se comprende sin la funcién).

Acudiendo directamente a Frege podemos encontrar lo siguiente en su texto
conceptografia:

Si, expresada en nuestro lenguaje de formulas, pensamos la circunstancia de que
el hidrogeno es mas liviano que el anhidrido carbonico, entonces en el lugar del
simbolo del hidrégeno podemos poner el simbolo del oxigeno o del nitrégeno. Al
hacer esto, se cambia el sentido de manera que "oxigeno" o "nitrégeno" aparecen
en la relacion en la que antes estaba "hidréogeno”. Al pensar de esta manera una
expresion variable, se descompone la misma en un componente estable, que
representa la totalidad de las relaciones, y el simbolo, considerado como
remplazable por otros, que significa el objeto que se encuentra en estas relaciones.
Al primer componente lo llamo funcién, y al ultimo, su argumento. Esta distincion
nada tiene que ver con el contenido conceptual, sino que es cuestion de puntos de
vista. Mientras que desde el punto de vista aludido antes, "hidrogeno" era el
argumento y "ser mas liviano que el anhidrido carbénico" era la funcién, también
podemos pensar el mismo contenido conceptual de modo que "anhidrido carbonico”
sea el argumento, y "ser mas pesado que el hidrogeno" sea la funcién. Sdlo
necesitamos, entonces, pensar "anhidrido carbdnico" como remplazable por otras
representaciones, digamos, "acido clorhidrico" o "amoniaco"®®.

Asi, la funciony el argumento pueden tomar uno el lugar del otro, necesitando
siempre la presencia de ambos para contar con un significado completo. Frapolli y
Romero mencionan que “las funciones no relacionan azarosamente argumentos
con valores; los argumentos y los valores de una funcién se conectan por medio de
una regla que hace que, dado un argumento o argumentos apropiados, el valor de
la funcion quede univocamente determinado™®’.

Vemos entonces que si bien, la nocién de funcién de Frege se ha distanciado
de la de Leibniz, comprendido el concepto funcion en un sentido amplio, sigue
sirviendo para la argumentacién de Cassirer: el verdadero conocimiento no se da a
través de substancias, sino, a través de conexiones o entrelazamientos l6gicos.

85 Cfr. M. Frapolli y E. Romero, Una aproximacion a la filosofia del lenguaje. Editorial sintesis, Madrid,
2007. p.51.

86 G. Frege, Conceptografia. UNAM instituto de investigaciones filosoficas, México, 1972. p.14.

67 Frapolli y Romero, Una aproximacion a la filosofia del lenguaje... p.52

32



Si bien con Russell, Cassirer no toca tanto la nocion de funcién, también
identifica con él que la filosofia del lenguaje contemporanea esta abandonando el
concepto de clase y comienza a trabajar mas con el concepto de relacion:

En el tratamiento russelliano de los principios de la matematica va apareciendo cada
vez con mayor claridad y firmeza el primado légico del concepto de relacion frente
al concepto de clase. ‘Un andlisis cuidadoso del pensamiento matematico —leemos
ya en los Principles del afio 1903— muestra que el verdadero objeto de ese
pensamiento lo constituyen ciertos tipos de relacion®s.

Y podemos acudir directamente a Russell, quien en su texto Los problemas
de la filosofia sostiene:

Los términos unidos por la relacién pueden ser en si complejos, o podran ser
simples, pero el todo que resulta por esa union debe ser complejo. En donde haya
una relacion que conjugue ciertos términos, hay un objeto complejo formado por la
union de dichos términos; e inversamente, en donde haya un objeto complejo, hay
una relacion que relaciona a sus constituyentes®®.

Con Russell podemos identificar una vez mas la tendencia que apunta hacia
el conocer por medio de las relaciones que se forman; un ente (quiza mejor dicho,
un fendmeno) significa algo de acuerdo a la red que le rodea y a la manera en que
los componentes de esa red se relacionan entre si para conformar un significado.
Asi, podemos constatar que la filosofia analitica sirvié a Cassirer mas que como una
influencia, como una constatacion de lo que él ya habia encontrado en Leibniz: el
conocimiento no se da a través de la aprehension de substancias, sino que algo
significa a través de sus conexiones y entrelazamientos I6gicos’.

Por otra parte, con Husserl y la fenomenologia trascendental es un poco
parecida la situacion. Es bien sabido que Husserl llegé a tener una buena relacion
con los neokantianos de la escuela de Marburgo, sobre todo con Paul Natorp, quien
fuera maestro de Cassirer. Esta situacion fomenté una relacién directa entre

68 £, Cassirer, Filosofia de las formas simbolicas Ill... p.344

6 B. Russell, Los problemas de la filosofia, (S/L: Free editorial, S/F) recuperado de
https://freeditorial.com/es/books/los-problemas-de-la-filosofia p.72.

0 Tras reconocer la cercania que pudo tener la filosofia del lenguaje con Cassirer, podemos también
identificar su postura neokantiana y el platonismo inmerso en ella. Si bien, a través del texto “Filosofia
del como si” de Hans Vaihinger el platonismo neokantiano se acerca mas a una postura pragmatica,
en la que “el como si”, se presenta mas como una idea ‘Util’, sin que sea necesaria su verdad
ontoldgica, la postura de Cassirer, al estar alineada con Cohen, Natorp y la filosofia del lenguaje,
confia, cuando menos, en las verdades légicas que se crean a través de las funciones.

33


https://freeditorial.com/es/books/los-problemas-de-la-filosofia

Cassirer y Husserl. De hecho, se dice que procuraban intercambiar correspondencia
comentando acerca de sus reflexiones filoséficas y sus futuras publicaciones”.

Dado lo anterior, no podemos pasar por alto que Cassirer conocia bien la
fenomenologia husserliana y que probablemente compartia algunos puntos de vista
0 que simpatizaba con algunas nociones, como aquella de la intencionalidad:

«intencionalidad» es un término genérico para el apuntar-mas-alla-de-si-misma
propio de la conciencia (del latino intendere, que significa apuntar en una direccion
particular, similar a apuntar a un blanco con una flecha). La intencionalidad tiene que
ver con la direccionalidad de la conciencia, es decir, con el hecho de que cuando
percibimos o juzgamos o sentimos o pensamos, nuestro estado mental es sobre o
de algo.”

Incluso en filosofia de las formas simbdlicas Il acude a la Fenomenologia
trascendental para demostrar un punto: es la conciencia la que da sentido a la
multiplicidad de las percepciones sensoriales.

Ahora bien, algo que refuerza la postura que se sostiene en el presente texto,
a proposito de que la fenomenologia de Husserl mas que ser influencia, fue una
especie de complemento o constatacion de lo que ya prefiguraba la filosofia
cassireriana, se encuentra en el apartado mencionado con anterioridad, cuando
Cassirer alude a la fenomenologia para sostener que es la conciencia la que
organiza y da sentido a las impresiones, pues en dicha seccion del texto, titulada “/a
prefiez simbdlica”, el filbsofo marburgués primero alude a Kant, escribiendo:

La Critica de la razén pura resume en el concepto entendimiento la totalidad de esas
posibles reglas en las cuales se funda la construccion y articulacién del mundo
mismo de la percepcion. (...) La percepcion no podria pensarse ni como
‘perteneciente’ al yo ni tampoco podria referirse objetivamente a un ‘algo’, a un
objeto percibido si ambos modos de relacion no estuviesen sometidos a leyes
universales y necesarias. Estas leyes son justamente las que confieren a la
percepcion tanto su significado ‘objetivo’ como ‘subjetivo’, las que libran a la
percepcién de su aislamiento, asignandole un lugar dentro de la totalidad de la
conciencia y de la experiencia objetiva’.

™ Antonucci, Breyer y Cavallaro, Perspectives on the philosophy of culture. Husserl and Cassirer.
Wbg Academic, Germany, 2022. pp.8-14.

2 8. Gallagher & D. Zahavi, La mente fenomenoldgica, Alianza Editorial, Madrid, 2014, p. 174.

3 E. Cassirer, Filosofia de las formas simbolicas Ill... p.229

34



Esas reglas en las que se funda el mundo de la percepcién, no serian
posibles sin la apercepcion trascendental, sin la conciencia que unifica todas
aquellas sensaciones. Cassirer agrega posteriormente: “La validez de los conceptos
puros del entendimiento, por la cual pregunta originalmente Kant, tratando de
aprehenderla en sus ‘condiciones de posibilidad’, quedaria aqui nuevamente
justificada con asignarle un ‘sujeto trascendental’ existente en si como creador de
esa validez".

Y no es sino hasta después, cuando Cassirer alude a Brentano y a Husserl,
para decir que ellos han llegado a la misma conclusién por una via distinta:

A fin de caracterizar y formular terminolégicamente la relacién que existe aqui,
Husserl divide la corriente del ser fenomenoldgico en un estrato ‘material’ y uno
‘noético’. A este ultimo pertenecen todos los problemas puramente funcionales, es
decir, los problemas propiamente dichos de la conciencia y del significado. Pues
‘tener sentido’, esto es, ‘tener sentido de algo’, constituye el rasgo caracteristico
fundamental de toda conciencia, por lo cual ésta no es sélo vivencia, sino vivencia
con sentido, esto es, vivencia ‘noética’. ‘Conciencia es justamente conciencia de
algo, su esencia consiste en entranar ‘sentido, la quintaesencia, por asi decirlo, del
‘alma’, ‘espiritu’, ‘razon’’®,

En lo anterior, podemos identificar claramente un conocimiento preciso de la
fenomenologia de Husserl por parte de Cassirer, pero también podemos identificar
que, como ya se menciond, Cassirer utiliza este conocimiento para constatar algo
que él bien podia ya afirmar con Kant. Por tanto, se sostiene una vez mas que el
conocimiento tanto de la filosofia del lenguaje como de la fenomenologia
trascendental terminan por ser ‘constataciones’ antes que influencias directas para
la filosofia de Cassirer.

Una vez reconocidas las influencias principales que guiaron los postulados
de Cassirer, asi como las posturas filoséficas de su época, con las que de alguna
manera entablé alguna conversacion y formaron parte de la configuracién o
reafirmacion de su teoria, avancemos a reconocer como todas estas ideas se
encuentran en la Filosofia de las formas simbdlicas del fildsofo neokantiano,
permitiéndole separarse del maestro de Konigsberg en algunos puntos y
adscribiéndose por completo en otros.

74 Ibid., p.230
75 Ibid., p.233

35



CAPITULO 2. LA LIBERTAD EN LA FILOSOFIA DE
CASSIRER

El objetivo del presente capitulo se podria entender como una continuacion
de lo que ya se le dio inicio, pues si el objetivo principal del primer capitulo era sentar
las bases necesarias para una adecuada interpretacion de la filosofia de Cassirer,
ahora nos proponemos reconocer ya directamente la filosofia del neokantiano,
cuales son sus fundamentos, cual es su pretension y cdmo es que a través de su
postura tedrica se puede inferir con cierta naturalidad su postura practica, para
avanzar con ello a la idea de libertad que subyace en la propuesta cassireriana.
Para lograr dicho cometido, iniciaremos realizando una comparacion entre el
pensamiento de Kant y el de Cassirer —valiéndonos de lo que a nuestro parecer son
sus ideas fundamentales—, para comprender de mejor manera, en cuales puntos
estan alineados y en cuales, Cassirer echa mano de otra influencias, como Leibniz,
Hegel, los propios ideales del neokantismo de Marburgo y otras posturas de su
época. Tras este analisis, la pretensidon sera descifrar la postura practica de Ernst
Cassirer y como a través de ella se puede llegar a cierta concepcion de la libertad.

EL NEOKANTISMO DE CASSIRER

A través del primer capitulo se han abordado diversos conceptos que, junto
con el contexto histérico que impulsé el surgimiento del neokantismo, son
determinantes para comprender la filosofia de Ernst Cassirer. Si bien es cierto, que
dicho autor es comunmente reconocido como un “neokantiano”, también podemos
sostener, que no por eso, su propuesta es una ‘calca’ o copia de lo que ya habia
sostenido el filosofo de Konigsberg. Asi pues, el presente apartado se propone
como objetivo principal, mostrar los puntos en los que Cassirer parece estar
totalmente alineado con la filosofia de Kant, pero también, aquellos puntos en los
que se separa de ella. Para esto, primero realizaremos un recorrido somero a través
de las tres criticas, de manera que resalte, lo que a nuestro parecer, es el objetivo
central de cada una de ellas, para después mostrar en qué puntos converge y en
qué puntos se separa el pensamiento del filosofo de la escuela de Marburgo.

Las obras Criticas de Kant

La Critica de la razon pura (CRP) fue publicada en 1781. En dicha obra,
Immanuel Kant, se propone responder la pregunta sobre las condiciones de
posibilidad del conocimiento. De manera mas puntual, quiza la pregunta central de
la CRP sea: ; Como son posibles los juicios sintéticos a priori?’, es decir, como son
posibles los juicios, que sin depender de la experiencia, tienen la capacidad de

78 |, Kant, Critica de la razén pura..., B19, p.54.

36



‘afiadir algo al sujeto’”’. Manuel Garcia Morente, describiendo el objetivo de la
primera critica, escribe:

El problema de la critica queda aqui expuesto en toda su integridad. Se trata de
mostrar como es posible el conocimiento cientifico, y cual es la garantia de su
validez objetiva. La cuestion se desdobla en tres momentos: primero, descubrir los
principios sintéticos a priori en que se fundan matematicas y fisica. Segundo,
mostrar que esos principios sintéticos a priori son las condiciones de la posibilidad
del conocimiento. Tercero, probar que las condiciones de la posibilidad del
conocimiento son al mismo tiempo las condiciones de la posibilidad de los objetos’®.

Este propdsito se puede identificar ya desde los prélogos y la introduccion,
sin embargo, atendiendo al apartado que lleva por nombre El canon de la razon
pura, podemos identificar también que las intenciones de la filosofia critica, eran
responder a tres cuestiones fundamentales:

1) ¢ Qué puedo saber?
2) ¢ Qué debo hacer?
3) ¢ Qué puedo esperar?”?

La sdlida estructura de la primera critica, parece aportar los argumentos
necesarios para responder a la primera pregunta. Sin embargo, la segunda y la
tercera, aunque son abordadas, no son profundizadas, o mejor dicho, no son
resueltas en su totalidad en dicha obra. Asi, para responder a la segunda pregunta,
Kant publica la Critica de la razén practica (CRPr) alrededor de siete afios después,
en 1788. Si para responder a la pregunta ‘;qué puedo saber?’, Kant dedica una
obra a profundizar sobre las condiciones de posibilidad del conocimiento, para
responder a la pregunta ¢ qué debo hacer?, el fildsofo de Konigsberg busca descifrar
cual es la relacion que existe entre la razén, la voluntad y su causalidad®’, para a
partir de ello identificar los principios a priori de la ley moral y cémo operan estos en
la vida practica.

Ahora bien, tras la separacion entre una Critica de la razén pura y una Critica
de la razon practica, surge al menos un cuestionamiento importante 4 el ser humano
0 cuando menos su razon, esta dividido? No es una cuestidon minima y el propio
Kant, hace alusion a dicha escisién dentro de la CRPr:

7. Kant, Critica de la razén pura..., B11, p.48.

8 Manuel Garcia Morente, La filosofia de Kant, Espasa-Calpe, Madrid, 1976, p.39.

7% Immanuel Kant, Critica de la razén pura..., A805/ B833, p.630.

80 Cfr. Immanuel Kant, Kant Il. Critica de la razén prdctica, Gredos, Madrid, 2010 A32, p.98.

37



Esta Analitica evidencia que la razdn pura puede ser practica, por cuanto es capaz
de determinar por si misma a la voluntad independientemente de cualquier elemento
empirico (y esto se demuestra mediante un factum en el que la razén pura se revela
realmente practica para nosotros, cual es que nuestra voluntad se vea efectivamente
determinada por esa autonomia en el principio de la moralidad). Al mismo tiempo
muestra que ese factum se halla inseparablemente entrelazado con la conciencia
de la libertad de la voluntad, hasta el extremo de identificarse con ella, con lo cual la
voluntad de un ente racional que, como perteneciente al mundo de los sentidos, se
reconoce sometido necesariamente a las leyes de la causalidad como cualquier otra
causa eficiente, por otro lado en el terreno de la praxis cobra conciencia de que
simultaneamente, como ser en si mismo, su existencia es determinable en un orden
inteligible de las cosas (...)8".

En la CRP, el filosofo aleman reconoce la causalidad muy al estilo
newtoniano, muy al estilo mecanicista. Por otra parte, en la CRPr, se concibe la
causalidad de una manera muy distinta, proveniente de la voluntad del sujeto. La
primera causalidad, corresponde al mundo de la naturaleza, al mundo sensible,
mientras que la segunda, corresponde solamente a la razén, al mundo inteligible.
La primera es necesaria para explicar los fendmenos mediante la facultad del
entendimiento y la segunda se refiere al mundo numénico, en tanto que proviene
del sujeto que ya es un en si. Esta ultima es estudiada a través de la facultad de la
razén. Entonces, que el ser humano participe de dos formas de causalidad, de dos
mundos (sensible e inteligible), intensifica la cuestion antes mencionada ¢el ser
humano (o su razoén) esta dividido entre el mundo numénico y el fenoménico, entre
lo sensible y lo inteligible?

Dos afios después de la CRPr, Kant publica la Critica de la facultad de
juzgar®?. En ella se pregunta por el juicio teleoldgico y por el juicio estético. Sin
embargo, quiza uno de los propositos mas importantes de ésta, sea justo el de
conciliar a la razén pura y la razén practica, el mundo sensible y el mundo inteligible,
mediante una “facultad intermedia”. Ya desde la introduccion a dicha obra, podemos
encontrar un paragrafo titulado “De /a critica de la facultad de juzgar como un medio
de enlace de las dos partes de la filosofia en un todo”. Alli podemos leer:

81 Immanuel Kant, Kant Il. Critica de la razén prdctica..., Ak. v,42/ A72, p.127.

82 De acuerdo a la traduccién es llamada Critica del juicio, Critica del discernimiento o Critica de la facultad de
juzgar. La presente investigacion se referird a la tercera Critica con el nombre de Critica de la facultad de
juzgar, ya que se utilizard la traduccion de Pablo Oyarzin: Immanuel Kant, Critica de la facultad de Juzgar,
Monte Avila Latinoamericana, Caracas, 1991.

38



Solo que en la familia de las facultades superiores del conocimiento hay todavia un
miembro intermedio entre el entendimiento y la razén. Es ésta la facultad de juzgar,
acerca de la cual cabe razonablemente suponer, por analogia, que ella pudiese
contener similarmente, aunque no su propia legislacion, si un principio propio para
buscar leyes, que en todo caso seria uno solamente subjetivo a priori; el cual,
aunque no le correspondiese ningin campo de objetos como su dominio, pudiese,
no obstante, tener algun suelo y una cierta indole de éste, para el cual justamente
solo este principio pudiera ser valido®.

De tal manera que, en la introduccion de la tercera critica, Kant reconoce que
existe una facultad intermedia entre el entendimiento y la razén®*, lo que permitiria
el enlace entre mundo sensible y mundo inteligible, entre razén pura y razén
practica. Si las dos primeras criticas atendieron a las dos primeras preguntas de E/
canon de la razén pura, la Critica de la facultad de juzgar atendera a la tercera:
¢ Qué puedo esperar? Al respecto, Salvi Turrd realiza un apunte que esclarece
bastante el asunto:

Lo que esta pregunta dice es: si yo, sujeto nouménico, determino mi conducta segun
la ley moral tanto en el aspecto juridico como ético, squé consecuencias se
derivaran en el mundo (fenoménico)? Mas, la respuesta a tal cuestién presupone de
entrada aceptar un sentido a la pregunta, y aceptar tal sentido exige establecer un
vinculo entre el mundo inteligible de mi libertad y el sensible en que realizo mi accién
y sufro sus consecuencias”®®.

Tenemos entonces que, en la primera critica Kant busca responder al qué
puedo saber, a través de los juicios sintéticos a priori. En la segunda critica, Kant
busca responder al qué debo hacer, a través de los principios a priori de la ley moral.
En la tercera critica, buscara responder al qué debo esperar, a través de la union
de los juicios del entendimiento y los juicios de la razén. Ahora, para que esta
pregunta sea abordada de una manera frascendental, también requerira de
principios a priori. Dichos principios, seran posibles gracias a la facultad de juzgar
determinante y a la facultad de juzgar reflexionante:

8 |, Kant, Critica de la facultad de Juzgar, Monte Avila Latinoamericana, Caracas, 1991, BXXI, p.88.

84 Bajo la interpretacion de Salvi Turrd, podriamos afirmar que el enlace entre razén pura y razén prdctica, se
encontraba ya de manera incipiente desde la CRP. Sin embargo, aunque esto sea asi, la completa justificacion
y desarrollo de dicha unidn, la encontramos hasta la Critica de la facultad de juzgar. Cfr. Salvi Turrd, Trdnsito
de la naturaleza a la historia en la filosofia de Kant, Anthropos, México, 1996, pp.35-37.

85 Salvi Turrd, Trdnsito de la naturaleza a la historia en la filosofia de Kant, Anthropos, México, 1996, p.38.

39



La facultad de juzgar, en general, es la facultad de pensar lo particular en cuanto
contenido bajo lo universal. Si lo universal (la regla, el principio, la ley) es dado, la
facultad de juzgar, que subsume bajo él lo particular (también cuando, como facultad
de juzgar trascendental da a priori las condiciones sélo conforme a las cuales se
puede subsumir bajo aquel universal), es determinante. Si lo particular es dado, para
lo cual debe encontrar ella lo universal, la facultad de juzgar es solo reflexionante®.

Asi pues, a través de las tres obras criticas podemos identificar tres
preguntas fundamentales —una para cada una—, y a cada pregunta corresponde una
respuesta que busca ser cimentada con un principio a priori: en la CRP encontramos
los juicios sintéticos a priori como fundamentos del conocimiento. En la CRPr
encontramos los principios a priori de la ley moral como fundamentos de la razén
practica. Por ultimo, en la Critica de la facultad de juzgar, no encontramos principios
tajantes o tan estables como podrian ser los juicios sintéticos a priori 0 los principios
de la ley moral, sino que, a traves de la facultad de juzgar determinante y la facultad
de juzgar reflexionante (a través de la facultad intermedia que une a larazony a la
sensibilidad), nos es licito colocar principios a priori —aunque subjetivos—, que
permitiran otorgar validez a los juicios, tanto estéticos, como teleolégicos.

Cassirer y las formas simbdlicas

No cabe duda que la propuesta central de la filosofia de Cassirer se
encuentra en los tres tomos de Filosofia de las formas simbdlicas (FFS). No
obstante, para hablar con mayor entendimiento de dicha obra y de la propuesta de
Cassirer, es necesario primero entender el concepto de funciéon del que se valdra el
fildbsofo marburgués. Asi pues, aunque el presente apartado se centrara en su
mayoria en la FFS, atenderemos primero, de manera muy breve, a su primera obra
Substancia y funcion®”, en donde de manera muy clara parece referir al concepto
de funcién que ya Leibniz habia utilizado en terreno filosdfico:

En cualquier caso, existe un suelo comun para resolver la oposicion entre
pensamiento y ser. Sin embargo, este suelo comun no debe buscarse en un suelo
absoluto de todas las cosas en general, sino simplemente en las funciones
universales del conocimiento racional y empirico. Estas funciones en si mismas
forman un sistema fijo de condiciones; y solo en relacion con este sistema, las

8 Immanuel Kant, Critica de la facultad de juzgar..., BXXVI/AXXIV

87 El concepto de funcidn es utilizado por Cassirer a lo largo de toda su obra y sin él, es dificil entender en
plenitud su propuesta, sin embargo, dicho concepto solamente es explicitado en Substancia y funcién. A
nuestro parecer, Cassirer supone que el lector estd enterado de su primera obra y la postura que mantiene
en ella, por lo que solo se vale de ciertas referencias en obras posteriores para reafirmar que el concepto de
funcion continta siendo fundamental en su propuesta.

40



afirmaciones sobre el objeto, asi como sobre el yo o el sujeto, adquieren un
significado inteligible®®.

De tal manera que, el conocimiento de cualquier cosa o el significado de algo
solo existen ‘en relacion con’, es decir solo un conjunto de cosas, una red o un
sistema pueden ‘significar’ algo. El conocimiento ya no se busca directamente en la
‘cosa’ o en el ‘objeto’, es decir, en la substancia, sino en la funcion, en el sistema
l6gico que se crea a partir de las relaciones que lo circundan. Esta nocidn, la
podemos identificar también en la introduccion del tomo | de la Filosofia de las
formas simbdlicas, cuando Cassirer, refiriéndose a la evolucién del problema del
conocimiento, la filosofia y la relacién entre ambas, menciona:

Ciertamente, la unidad del saber ya no puede ahora ser garantizada y asegurada
refiriéndola en todas sus formas a un objeto comun «simple»> que se comporta con
relacién a estas formas como imagen original de las copias empiricas. En lugar de
ello, surge la otra exigencia: la de comprender las diferentes direcciones metddicas
del saber en toda su genuina peculiaridad y autonomia, en un sistema cuyos
miembros aislados, precisamente en su necesaria diversidad, se condicionen y
exijan mutuamente. El postulado de una unidad puramente funcional de este tipo
aparece ahora en lugar del postulado de la unidad del sustrato y origen que
dominaba esencialmente el antiguo concepto del ser. De aqui resulta la nueva tarea
planteada a la nueva critica filoséfica del conocimiento®®.

De tal manera que, el concepto de funcion referira a la capacidad del
pensamiento de organizar y dar sentido a la multiplicidad de las percepciones
sensibles, de acuerdo al sistema I6gico o a la red en la que se encuentra inmerso,
de acuerdo a su sistema funcional, valga la redundancia. Pero el concepto de
funciéon en la FFS no vendra solo, sino acompafiado de otro término: simbolo,
construyendo asi, quiza el concepto mas importante para comprender la filosofia
del neokantiano: funcion simbdlica.

Para avanzar, entonces, atendamos lo que Cassirer escribe sobre el simbolo
en la FFS, especificamente en la introduccién del primer tomo, en donde reconoce

8 Ernst Cassirer, Substance and function, and Einstein’s theory of relativity, The open court publishing
company chicago, USA, 1923 p.309. Traduccidn personal. Texto original: “At any rate, ‘common’ ground for
resolving the opposition of thought and being exists. Yet this common ground is not to be sought in an
absolute ground of all things in general, but merely in the universal functions of rational and empirical
knowledge. These functions themselves form a fixed system of conditions; and only relative to this system do
assertions concerning the object, as well as concerning the ego or subject, gain an intelligible meaning”.

8 Ernst Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas |, Fondo de cultura econémica, México, 2016 (edicidn
electrdnica), p.33.

41



la necesidad de un ‘medio’ que tenga la capacidad de insertarse en las funcionesy
crear significaciones logicas de valor universal, pero a su vez, que en su
multiplicidad, también sea capaz de ser considerado a partir de cada manifestacién
espiritual especifica (arte, mito, religion, ciencia, etc.). Para Cassirer, el simbolo sera
aquel mediador entre lo universal y lo individual, capaz de dotar de significaciones
‘Objetivas’ pero a su vez, de no pasar por alto el valor individual de cada
manifestacion espiritual o fendmeno®. Ahora bien, atendiendo justamente al punto
de partida de lo individual, el simbolo siempre vendra en primer momento de la
percepcion, para después configurarse y tomar sentido y significado en el
intelecto®'. Esta idea también la podemos encontrar en el texto Esencia y efecto del
concepto de simbolo, en donde menciona:

(...) En efecto, por ‘forma simbdlica’ ha de entenderse aqui toda energia del espiritu
en cuya virtud un contenido espiritual de significado es vinculado a un signo sensible
concreto y le es atribuido interiormente. En éste sentido, el lenguaje, el mundo
mitico-religioso y el arte se nos presentan como otras tantas formas simbdlicas
particulares, porque se manifiesta en todas ellas el fendmeno fundamental de que
nuestra conciencia no se contenta con recibir la impresion del exterior, sino que
enlaza y penetra toda impresién con una actividad libre de la expresion®?.

Y esto, se comprende todavia mejor, cuando Cassirer introduce el concepto
de prenez simbdlica en el tomo Il de la FFS:

Por este concepto ha de entenderse el modo como una vivencia perceptual, esto
es, considerada como vivencia “sensible”, entrafia al mismo tiempo un determinado
“significado” no intuitivo que es representado concreta e inmediatamente por ella.
En ese caso no se trata de datos meramente “perceptivos” a los cuales se injertan
después algunos actos “aperceptivos” mediante los cuales se interpreten, valoren y
transformen los primeros. Por el contrario, la percepcién misma adquiere en virtud
de su propia estructuracion inmanente una especie de “articulacion” espiritual, la
cual, en si misma ordenada, pertenece también a un cierto orden de sentido. En
virtud de su actualidad, plenitud y vitalidad es al mismo tiempo vida “en” el
“significado”. La percepcién no es admitida posteriormente en esa esfera del
significado, sino que parece haber nacido ya en ella®.

%0 Crf. Ernst Cassirer, Filosofia delas formas simbélicas I..., pp.43.

91 Cfr. Ernst Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas |..., pp. 43-46.

92 Ernst Cassirer, Esencia y efecto del concepto de simbolo, Fondo de cultura econémica, México 1972,
pp.163.

9 Ernst Cassirer, El problema del conocimiento Ill..., p.238

42



Entonces, cada percepcidén sensible, parece nacer ya con un significado
“espiritual”, como si el espiritu humano estuviera configurado de esa manera para
dotar de sentido las percepciones y la existencia. Cabe aqui realizar una
puntualizacién, si bien Cassirer se vale de la triada funcién expresiva — funcion
representativa — funcién simbdlica, para esclarecer como es que de una sensaciéon
fisica, se llega a la consecucion del pensamiento simbolico®, no se trata de un
proceso sucesivo, como si fuéramos avanzando por etapas o por pasos, al menos
no en cada sensacion percibida. Por el contrario, pareciera que una vez que se logra
la conciencia del simbolo o del mundo simbdlico, esta triada se despliega de manera
‘automatica’ en la conciencia, es decir, como si la conciencia comprendiera el
proceso de simbolizacion de las percepciones y de una vez para siempre cada
sensacion, cada percepcion estuviera ya impregnada del pensamiento simbolico®.
A esto, el fildsofo aleman lo denomina prefiez simbdlica. Asi pues, una vez que la
conciencia aprende a ‘pensar’ de manera simbdlica, toda percepcién siempre
vendra ‘prefiada’ de cierta significacién, como si en un mismo momento se articulara
el sentido, generando una correlacion entre lo percibido y la conciencia.

Entonces, si deciamos que funcion refiere a la capacidad de encontrar
significado a través de relaciones y conexiones logicas, y que simbolo alude al
medio que enlaza la percepcion con el intelecto, dotando las percepciones de
sentido y significado, entonces entenderemos por funciéon simbdlica, aquella
capacidad de generar sentido y significado a través de las relaciones logicas que se
dan en un determinado ‘universo simbdlico’, generando asi, ‘objetividad’. Dicho con
otras palabras, la funcién simbdlica es el procedimiento humano mediante el cual
se significa el mundo. Teniendo esto claro, entonces podemos sostener que el
objetivo que se plantea el fildsofo marburgués en su obra, es comprender la
configuracion del mundo, no solamente en un aspecto cientifico, sino, en su
totalidad, a través de todas las manifestaciones humanas que a lo largo de la historia
han tratado de dar explicacion a lo que nos rodea y a nuestras propias relaciones
interpersonales, identificando ademas, qué es lo que subyace en comun a todas
estas manifestaciones, para alcanzar la mayor objetividad posible, sin reducirle a la
mera conceptuacion cientifica:

La Filosofia de las formas simbdlicas no atiende exclusivamente ni en primer término
a la conceptuacion exacta, puramente cientifica del mundo, sino a todas las

9 Cfr., Ernst Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas Ill..., p.124 y pp. 191-192.

% A proposito de esto, resultan ilustrativas las alusiones que realiza Cassirer a Helen Keller, Laura Bridgman y
a los nifios en general, para afirmar, que aunque el proceso de simbolizacion del mundo (o conciencia
simbolica), puede llegar a ser diferente en diversas situaciones, una vez que simbolizamos algo, le ponemos
un nombre ‘abstracto’ y nos alejamos de la mera sensibilidad. Ademas, a partir de ese momento, toda
percepcion quedara prefiada simbdlicamente. Cfr. E. Cassirer, Antropologia filosdfica..., pp.74-80.

43



direcciones de la comprension del mundo. Trata de aprehender esta ultima en sus
multiples formas, en la totalidad y diversidad interna de sus manifestaciones. Y
siempre resulta que la “comprension” del mundo no es ninguna copia, ninguna
reproduccion de una estructura de la realidad, sino que entrafia una libre actividad
del espiritu. No hay ninguna auténtica comprension del mundo que no se funde en
determinadas direcciones basicas de conformacidon espiritual antes que de
observaciones para aprehender las leyes de esta conformacién; tuvimos ante todo
que diferenciar con toda precisién sus diversas dimensiones. Ciertos conceptos —
como los de numero, tiempo, espacio— representan en alguna medida formas
originarias de sintesis imprescindibles si se quiere hacer una “unidad” de una
“pluralidad” y si se quiere dividir y ordenar algo multiple de acuerdo con ciertas
formas. Pero esta ordenacién, segin hemos visto, no se lleva a cabo del mismo
modo en todos los campos, sino que su modalidad depende esencialmente del
principio estructural especifico que opera y rige en cada campo particular®®.

Puntos de confluencia y separacion entre Kant y Cassirer

Si atendemos a lo mencionado en el capitulo anterior, podemos afirmar que
el neokantismo de Cassirer, no solamente se apoya en la filosofia kantiana. Antes
bien, a pesar de que la ‘piedra angular’ de la filosofia del marburgués sea la filosofia
trascendental de Kant, también se nutre de conceptos y nociones platonicas,
hegelianas y leibnizianas, ademas de estar en estrecho contacto con las propuestas
de su época, sobre todo con la filosofia del lenguaje y la fenomenologia husserliana,
lo que termina por dar ciertos matices a la configuracion final de la Filosofia de las
formas simbdlicas. Pues bien, a partir de lo mencionado sobre Kant y Cassirer en
los apartados anteriores, y aunado a lo ya repasado en el capitulo anterior, podemos
realizar un analisis sobre los puntos en los que Cassirer se apega totalmente al
pensamiento kantiano y también, los puntos en los que separa de él, para
estructurar una postura propia.

Primero, comencemos por identificar que el propio Cassirer se reconoce asi
mismo, como inmerso en la filosofia trascendental kantiana y no solo eso, sino que
‘escribe con todas sus letras’ su propdsito de ensanchar la filosofia kantiana, hacia
una filosofia de la cultura, valiéndose de las formas simbodlicas y sus funciones. En
sentido kantiano, diriamos que ya no bastara preguntarnos sobre las condiciones
de posibilidad del conocimiento cientifico solamente, sino sobre las condiciones de
posibilidad de todo conocimiento que entreteje el mundo cultural del ser humano: el
lenguaje, el mito, el arte, la religidn, etc. Al respecto, primero podemos observar que
menciona:

% E. Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas Ill, p.25

44



Ya a Kant mismo le parecié demasiado estrecho cuando procedié a desarrollar el
verdadero «sistema de la razén pura» en el conjunto de las tres Criticas. El ser
cientifico natural-matematico, en su concepcion e interpretacion idealistas, no agota
toda la realidad, ya que esta lejos de contener toda la actividad y espontaneidad del
espiritu. En el reino inteligible de la libertad, cuya ley fundamental desarrolla la
Critica de la razén practica, en el reino del arte y en el reino de las formas naturales
organicas, tal como se expone en la Critica del juicio (estético y teleoldgico), aparece
un nuevo aspecto de esta realidad. Este progresivo desenvolvimiento del concepto
critico-idealista de la realidad y del concepto critico-idealista del espiritu pertenece
a los rasgos mas caracteristicos del pensamiento kantiano y esta fundado en una
especie de ley estilistica de este pensamiento®.

Y unas lineas después continua:

Junto a la funcion cognoscitiva pura es preciso comprender la funcion del
pensamiento linglistico, la funcion del pensamiento mitico-religioso y la funcién de
la intuicion artistica, de tal modo que se ponga de manifiesto como se lleva a cabo
en ellas una configuracién perfectamente determinada no tanto del mundo, sino mas
bien para el mundo, encaminada hacia un conjunto significativo objetivo y una vision
total objetiva.

La critica de la razén se convierte asi en critica de la cultura. Trata de comprender
y mostrar cémo todo contenido de la cultura, en la medida en que sea algo mas que
mero contenido aislado, en la medida en que esté fundado en un principio formal
universal, presupone un acto originario del espiritu. S6lo aqui encuentra la tesis
fundamental del idealismo su auténtica y completa confirmacién®.

Entonces, Cassirer pretende que la ‘critica de la razén’, ya no sea solamente
€s0, sino ‘critica de la cultura’; las condiciones de posibilidad del conocimiento a las
que el neokantiano atendera, seran las de toda creacién cultural, partiendo del
lenguaje, la ciencia, el mito, la religion y el arte. Para él, ese es justamente el
horizonte al que tendia la filosofia kantiana. Si las tres criticas kantianas buscaban
fundamentos a priori, Cassirer también lo hara de esa manera y esos fundamentos
a priori seran las funciones simbdlicas. Ahora bien, en el fundamento a priori que
busca establecer Cassirer, podemos identificar otro punto de confluencia con el
pensamiento kantiano, pero a su vez, el primer punto de separacion de él: la
confluencia, la encontramos en el concepto de ‘simbolo’, pues si atendemos al
primer capitulo de la presente investigacion, recordaremos que los simbolos para
Kant, representan, de manera analdgica, algo que solo la razén puede pensar y que

97 E. Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas..., p.36.
98 E. Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas..., p.37.

45



no tienen ninguna intuicion sensible que se adecue por completo a ellos® y que
ademas éstos, surgen de la facultad de juzgar reflexionante, que es capaz de unir
sensibilidad con razén. A su vez, en el apartado anterior, sosteniamos que Cassirer
ve en el simbolo, aquello capaz de unir individualidad con universalidad, sensibilidad
con razon, pero ademas, que los simbolos tienen una significacion espiritual incluso
antes de ser ligados a una ‘experiencia sensible concreta’’?’, lo que nos coloca en
una concepcion del simbolo muy concordante y que a su vez, nos permite sostener,
que el concepto de simbolo del que se vale el neokantiano, surge de la facultad de
juzgar reflexionante. Por otro lado, aqui viene el principal —y quiza el mas
determinante— punto de separacion: Si bien Kant reconoce ya en la facultad de
juzgar, la capacidad de unir entendimiento y razon, no por eso desdice por completo
dicha escision (razén pura —razon practica), pues la facultad de juzgar parece que
solo tiene cabida en los juicios estéticos vy juicios teleoldgicos, mientras que los
juicios del entendimiento, propios del saber y los juicios de razén, propios del actuar,
siguen operando tal como se ha escrito en las primeras dos criticas. Por el contrario,
Cassirer fundamenta toda su teoria a partir de la facultad de juzgar, ya que para él
todo conocimiento parte de los simbolos y éstos, provienen de la facultad que une
entendimiento y razén. De esto se deriva que todos los principios a priori que
considera el filésofo marburgués seran subijetivos, pero eso no los hace menos
universales ni mucho menos, carentes de objetividad. Antes bien, gracias a esto, el
fildsofo neokantiano es capaz de sostener la coopertenencia entre sujeto y objeto y
por tanto, suprimir su separacion. Aqui es donde entra la influencia hegeliana y en
donde la primera separacion con Kant, comienza a tomar aun mas distancia.

Para Cassirer, los principios a priori de los que parte todo conocimiento son
las funciones simbdlicas. Si bien, hay estructuras fundamentales que todas las
formas simbdlicas respetan, como el tiempo, el espacio y el nimero, entre otras’",
cada forma simbdlica (ciencia, lenguaje, mito, religion, arte, etc.) da sentido y
significado de acuerdo a su universo simbdlico, de tal manera que, aunque el
nuamero, el tiempo y el espacio formen parte tanto de la ciencia, como del mito, sus
funciones no son las mismas en los dos ambitos. Ahora bien, aunque existan
estructuras fundamentales en todas las formas simbdlicas, no se sigue de eso, que
las formas simbdlicas son eternamente estables o que siempre permanecen de la
misma manera. Antes bien, Cassirer sostendra que las formas simbdlicas estan en
un constante hacerse, en constante configuracién. Toda forma simbdlica termina
por configurar conceptos, para dotar de sentido y significado la existencia; sin
embargo, dichos conceptos estan en un constante paso del ser al no ser, inmersos

9 Cfr. I. Kant, Critica de la facultad de Juzgar..., 252, p.257.
100 cfr, p. 6 (por el momento) de la presente investigacion.
101 Cfr. Ernst Cassirer, Filosofia de las forma simbdlicas Ill..., p.25 y p.351.

46



en la fenomenologia y dialéctica de las que ya hablaba Hegel. Asi, en el tomo Il de
la FFS podemos encontrar lo siguiente:

Todo concepto entrafa junto a un enunciado sobre el ser una plétora de enunciados
sobre el no-ser; todo “es” en un enunciado predicativo sélo puede ser enteramente
comprendido si se le correlaciona intelectualmente con un no-ser. De hecho, el
concepto no puede llegar a determinar idealmente lo real mientras permanezca
dentro de los limites de esa misma realidad. Para alcanzar su mas auténtico y
supremo rendimiento se requiere pasar de la consideraciéon de lo “real” a la
consideracion de lo “posible”, lo cual sélo resulta factible si el concepto no retrocede
ante lo contrario, ante lo “imposible”'%2,

En esta misma légica, Cassirer reconocera por tanto que los conceptos no
son algo acabado, sino algo en constante formacion, una herramienta que nos abre
paso ante la realidad, pero que debe permanecer en un constante
perfeccionamiento. Asi, las funciones simbdlicas estan en un constante hacerse y
por eso mencionara que “el concepto no es un camino abierto por el cual avanza el
pensamiento, sino mas bien un método, un procedimiento de apertura creado por el
concepto mismo”'% y por eso, reconocera el concepto como prospectivo, antes que
como abstractivo'%4.

Entonces, Cassirer parte del pensamiento kantiano, especificamente de la
facultad de juzgar reflexionante. Sin embargo, al cimentar toda su postura en los
simbolos, se separa ya de Kant. Ademas de eso, la justificacién tedrica a la que
acude el neokantiano para hablar de la constante configuracion de las formas
simbdlicas, corresponde por completo al pensamiento hegeliano, ahi encontramos
su segundo punto de separacion. En cuanto a la influencia de Leibniz, es muy facil
identificarla, pues el concepto de funcion simbdlica, parte de una conjugacién entre
el pensamiento kantiano y leibniziano, aunque en dicha conjugacién, quiza no existe
tanta separacion del pensamiento kantiano'®. No obstante, podemos afirmar que el

102 £ cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas Ill..., p.357

103 E, Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas Ill..., p.357

104 Cfr. Ibid., p.359.

105 Cabria aqui una interpretacion, en la que el concepto de funcién sea tomado también del pensamiento
kantiano, tanto de la funcién como aquella que sintetiza la multiplicidad de las percepciones sensibles (Cfr.
KRV A 68/B 93), como de la primera introduccién de la Critica de la facultad de Juzgar, cuando Kant menciona:
“El principio de la facultad de juzgar reflexionante, por el cual es pensada la naturaleza como sistema segun
leyes empiricas, es no obstante sélo un principio para el uso légico de la facultad de juzgar, un principio
ciertamente trascendental en cuanto a su origen, mas solamente para considerar a priori la naturaleza en
cuanto cualificada para un sistema légico de su diversidad bajo leyes empiricas” (1. Kant, Critica de la facultad
de juzgar..., p.37). Sin embargo, hemos optado por reconocer primeramente la influencia de Leibniz en este
concepto, debido a que dicho concepto y su uso, concuerdan de mejor manera con la propuesta cassireriana.

47



concepto de funcion, tal como lo utiliza el fildsofo marburgués, tiene una connotacién
mucho mas apegada a la logica y a la matematica, de ahi, que las posturas de la
filosofia del lenguaje, sobre todo las de Russel, Frege y Dedekind, hayan sido tan
importantes para la argumentacién que Cassirer sigue en su obra Substancia y
funcion%.

En cuanto a la posible influencia que pudo llegar a ejercer la fenomenologia
husserliana, el concepto de prefiez simbdlica, a nuestro parecer, tiene ciertos
paralelismos con el concepto de intencionalidad, aunque de primera impresion
parecieran funcionar en orden inverso: es decir, la prefiez simbdlica hace referencia
a que cualquier percepcidn posible nace en la conciencia ya como una
representacion simbdlica, mientras que la intencionalidad, refiere a que toda
representacion mental esta ligada a un objeto fuera de la conciencia. En la primera
se trata mas de lo que el sujeto pone en el objeto y en la segunda, de que toda
percepcion del sujeto, necesita primero de un objeto que ponga algo en esa
conciencia. Sin embargo, ambas coinciden en una codependencia del sujeto con el
objeto y viceversa. Si el lema mas conocido de la intencionalidad es: ‘toda
conciencia es conciencia de algo’, a nuestro parecer, también podria ser sustituido
por: ‘todo simbolo, es simbolo de algo’, pues aunque la prefiez simbdlica refiere en
primer lugar a lo que el sujeto pone en el objeto, esta actividad no tendria sentido
sin una percepcion sensible. Claro que esta relacion entre ambas posturas, podria
ser aludida simplemente al contexto histérico en el que surgen tanto el neokantismo
como la fenomenologia trascendental, sin embargo, el argumento aqui funciona de
la misma manera: Cassirer, sin duda alguna, también se vale de las discusiones e
intereses filoséficos de su época, para configurar su postura sobre las Formas
simbdlicas.

Por ultimo, en cuanto a los intereses propios del neokantismo, podemos
identificar que Cassirer hereda la tendencia antipositivista, al retirarle a la ciencia un
estatus de “verdad” unico y colocarla a la par del resto de las formas simbdlicas.
Aunado a esto, se puede percibir también cierto tinte platénico que el marburgués
imprime, cuando menos a su FFS, pues aunque en las funciones simbdlicas exista
una correlacion entre lo sensible y la razén, pareciera que en ultima instancia lo que
determina el conocimiento son los productos intelectuales o mejor dicho, el sentido
y el significado que el ser humano coloca en la realidad, a través del intelecto, lo
que se asemeja a decir que la idea tiene mayor peso que la sensibilidad.

Asi pues, podemos cerrar el presente apartado, haciendo una especie de
conclusioén sobre las caracteristicas fundamentales del neokantismo de Cassirer. En
primer lugar, parecen existir indicios suficientes para afirmar que, aunque Cassirer
es un amplio conocedor del sistema kantiano, su postura parte sobre todo, de lo que

106 Cfr. Ernst Cassirer, Substance and function...

48



malamente podriamos llamar “el tltimo Kant”'%” o cuando menos, de la Facultad de
juzgar reflexionante. Esto implica un fuerte apego a la teoria kantiana, pero al mismo
tiempo, un determinante desapego de ella, pues la fundamentacion de toda la FFS,
aunque parte de una idea kantiana, es al mismo tiempo, una fundamentacién
totalmente diferente de la que haria el kantismo'®. En ese sentido, el filésofo
neokantiano parece solventar su postura acudiendo a nociones o conceptos de
otros filosofos, como Leibniz y Hegel, ademas de las propuestas tedricas de su
época, como la filosofia del lenguaje y la fenomenologia de Husserl. Ahora bien,
sobre las implicaciones que acarrean el distanciamiento de Cassirer en torno a Kant,
especialmente en lo que se refiere a la postura practica del neokantiano, es de lo
que se hablara en el siguiente apartado.

FILOSOFIA PRACTICA Y LIBERTAD EN EL PENSAMIENTO DE
CASSIRER.

Si somos consecuentes con lo dicho en el apartado interior, aquello de que,
Cassirer fundamento6 toda su teoria, su Filosofia de las formas simbdlicas, partiendo
de la tercera critica kantiana, especificamente, de la Facultad de juzgar
reflexionante, tendriamos entonces que asumir, que para Cassirer no existe
distincién entre razén pura y razén practica, entre entendimiento y razén, entre
sensibilidad e inteligibilidad. Si no existe distincion entre estas dicotomias, entonces
estariamos en posibilidad de afirmar que, entre todos los pares anteriores, Cassirer
no encuentra escision, sino co-pertenencia y correlacion. Esta idea se puede
corroborar, ya desde la introduccion del tomo | de FFS:

(...) Este sistema [el idealismo] siempre estuvo encaminado a colocar, frente al
mundus sensiblis, otro cosmos, el mundus intelligibilis, y a trazar las fronteras de
ambos mundos. Pero en lo esencial tomd la frontera un curso tal que el mundo de
lo inteligible quedo6 determinado por el factor de la pura actividad y el mundo de lo
sensible por el de la receptividad. Alld dominaba la libre espontaneidad del espiritu;
aca, el constrefiimiento, la pasividad de lo sensible. Pero para esa «caracteristica
universal», cuyo problema y tarea nos plantea ahora en sus perfiles generalisimos,
esta oposicién ya no es irreconciliable y excluyente, pues entre lo sensible y lo
espiritual tiéndese ahora una nueva forma de reciprocidad y correlacion. El dualismo
metafisico de ambos parece salvado en la medida en que pueda mostrarse que

107 Kant es un pensador muy congruente a lo largo de su obra, por eso nos parece un desatino dividir a Kant
segln sus etapas. Sin embargo, nos parece necesario hacerlo asi en la presente investigacion, solo para no
pasar por alto, el hecho de que Cassirer parece tomar los principios de su filosofia, de la tercera critica, la
Critica de la facultad de juzgar.

108 Cassirer mismo reconoce esta idea en su texto Filosofia moral, derecho y metafisica. Un didlogo con Axel
Hdgerstrém. Cfr. Cfr. Ernst Cassirer, Filosofia moral, derecho y metafisica. Un didlogo con Axel Hdgerstrém,
Herder, Barcelona, 2010, p. 125.

49



precisamente la misma funcién pura de lo espiritual debe buscar en lo sensible su
realizacion concreta, pudiéndola hallar, en Gltima instancia, solamente aqui'®.

Entonces, aunque Cassirer dedique la mayor parte de su obra a establecer
su postura tedrica y a desarrollar una filosofia centrada en funciones simbdlicas, no
podemos aseverar por eso, que no tiene una postura practica. Antes bien, su
postura tedrica es su postura practica, de la conformacion de las formas simbdlicas,
se desprende la conformacion de los principios éticos. Pero funciona lo mismo a la
inversa, la postura practica, es la postura teorica y los principios éticos, terminan por
impactar en la conformacién de las formas simbdlicas. Por eso hablamos de una
correlacion y co-pertenencia, porque en la propuesta de Cassirer, mundo teorico y
mundo practico, estan imbricados, la teoria configura la practica y la practica
configura a la teoria. La configuracion del conocimiento, de las formas simbdlicas,
de acuerdo a su época historica y al despliegue del espiritu, nos dan pautas sobre
ciertos principios funcionales éticos que seria conveniente respetar y dichos
principios no seran mejores ni peores de acuerdo a su novedad o antiguedad, sino
a su significado funcional, al sentido que aporten a la existencia humana. Pero asi
como esos principios se desprenden del conocimiento, también el despliegue de
ellos en el mundo practico tiene un impacto en la constante configuracion de la
postura tedrica de la humanidad. Si las formas simbdlicas, se encargan de generar
conceptos que doten de sentido la existencia humana, no sera diferente con los
principios éticos y funcionaran igual que las formas simbdlicas: también ellos deben
generar conceptos que doten de sentido la existencia, también ellos estan en
constante conformacion y también ellos tienen un significado eminentemente
funcional. Esto se puede corroborar de manera perfecta en el texto Filosofia moral,
derecho y metafisica..., cuando Cassirer, después de sostener que existen
principios éticos de la stoa que continuan siendo funcionales y que por tanto,
deberian mantenerse, agrega:

E igualmente cabe retener el sentido puro del concepto kantiano de deber y su
concepto de la autonomia ética, sin que lo fundemos del mismo modo que Kant —
con arreglo a la escision entre mundus sensibilis y mundus intelligibilis —. También
aqui persiste una determinada significacion funcional de los conceptos éticos
fundamentales, que no esta ligada a su ajuste o a su revestimiento metafisico-
sustancialista'?.

109 Ernst Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas I..., p.45.
110 Ernst Cassirer, Filosofia moral, derecho y metdfisica..., p.125.

50



Asi pues, parece muy clara la postura del neokantiano en cuanto a la filosofia
practica y de esto, se podrian desprender muchas consecuencias y reflexiones. Sin
embargo, la presente investigacion versa en torno al problema de la libertad en la
cultura, por lo cual es pertinente preguntar ahora, de acuerdo a los desarrollos
realizados hasta este punto, ;Como se puede entender la libertad en el
pensamiento de Cassirer? La respuesta sera doble: primero, la libertad sera
entendida como la capacidad del sujeto de crear formas simbdlicas que doten de
sentido la existencia y segundo, sobre como dichas formas simbdlicas estan en
constante configuracion del mundo a través de las practicas del sujeto, de tal
manera que dicha configuracion del mundo parte de la autonomia del individuo, pero
tiende hacia la completa liberacion de toda la humanidad, hacia la universalizacion
de las normas que surgen de la autonomia de cada individuo y del libre y racional
apego a ellas por parte de todos los seres humanos. Asi pues, a continuacion
presentaremos dos vias para comprender la libertad en el pensamiento de Cassirer,
que mas que tratarse de dos “vias” completamente opuestas, la primera nos
muestra que en la FFS es posible pensar la libertad como la espontaneidad del
sujeto para la conformacion de formas simbdlicas, mientras que en la segunda,
podemos encontrar el ejemplo prototipico de cdmo es que en el pensamiento del
neokantiano de Marburgo, existe una co-pertenencia y correlacién entre la teoria y
la practica, es decir, la segunda via nos muestra la correlacion entre el saber y el
hacer, entre la conformacion espontanea de las formas simbdlicas en la conciencia
del individuo y su operar en el mundo practico, que eventualmente terminara por
reconfigurar nuevamente la conciencia del sujeto y asi sucesivamente.

La creacion libre de las formas simbodlicas en el pensamiento de Cassirer. La
via de la causalidad y la contingencia?’.

El 5 de julio de 1687, Isaac Newton publicé sus famosos Principios
matematicos de filosofia natural. Una vez acontecido esto, la cosmovisién general
cambié y cada vez se hacia mas posible pensar en un mundo totalmente predecible.
A proposito de eso, es bien conocido el ejercicio del ‘diablillo de Laplace’, quien
postulaba que si existiera un ‘diablillo’ que conociera todas las variantes posibles,
podria comprender en su totalidad el mundo, no solo en sus acontecimientos
pasados, sino incluso en su devenir. A esta postura, se le denomind ‘mecanicismo’,
pues sostenia que el mundo funcionaba de manera mecanica; en donde hubiera un
‘A’ se seguiria un ‘B’ siempre que se cumplieran las mismas condiciones y la

111 En |a primera parte de este apartado, nos valdremos de algunas ideas filoséficas de Prigogine & Stengers,
como de Quentin Meillassoux. Si bien, acudir a estos autores puede resultar a simple vista como un
anacronismo sin sentido, echamos mano de dichos “recursos” con la Unica intenciéon de comprender mejor lo
que Cassirer entiende por causalidad, para distinguir con precisién, como es que a partir de su idea implicita
de causalidad, se puede justificar la creacion libre y espontanea de las formas simbdlicas.

51



posibilidad de conocer ese ‘B’ dependia, a su vez, de que conociéramos todas las
variantes, de manera que cuando teniamos algo ‘impredecible’, era por el puro
desconocimiento de las variantes.

A pesar de que el mecanicismo tomara una fuerza impresionante, al grado
de desplazar a casi todo conocimiento que no funcionara de la misma manera, a
finales del siglo XIX y comienzos del siglo XX, el paradigma cambiaria con la
introduccién de la flecha del tiempo. Lo que se anunciaba ahora, es que el tiempo
no era reversible y por tanto, siempre marcha hacia delante. Puede observarse
como una sentencia bastante obvia, pero sus implicaciones parecian dificultar el
funcionamiento del mecanicismo, pues si el tiempo marcha en una sola direccion,
si todo esta en cambio constante, es imposible volver a contar con las mismas
condiciones dos veces 0 mas, de tal manera que las variantes dificilmente seran las
mismas una y otra vez. Esto hacia mas dificil la proeza del diablillo de Laplace.

En este cambio de paradigma, podemos situar a dos pensadores muy
agudos, Prigogine y Meillasoux, el segundo mas radical que el primero, quienes tras
el reconocimiento de la flecha del tiempo, sostienen la imposibilidad de la prediccion
y por el contrario, identifican la capacidad creadora del tiempo.

Prigogine, inspirandose en Bergson, sostendra la irreversibilidad a su
manera; la via que tomara, sera la ‘teoria del caos’. El quimico ruso, sostendra que
no nos encontramos ya ante un mundo estatico y simétrico, como se pensaba desde
el paradigma mecanicista. Antes bien, nos encontramos ante un mundo azaroso, en
constante cambio y transformacién, un mundo no determinado. Ahora bien, aunque
Prigogine reconoce la accién del tiempo en la conformacion de la realidad, esta
accion del tiempo actua atendiendo ciertas posibilidades, lo que supone que, aun
cuando se reconozca el cambio, dicho cambio atiende a cierto numero de
probabilidades. Asi, en la obra titulada, Entre el tiempo y la eternidad, en donde
trabaja en conjunto con Isabelle Stengers, sostendra:

Sorprende, en efecto, constatar que en la época en que la fisica, gracias al segundo
principio de la termodinamica, anuncia la evolucién irreversible alli donde parecia
reinar la eternidad, las ciencias y la cultura descubren por todas partes el poder
creador del tiempo. Es la época en la que todos los rasgos de la cultura humana, las
lenguas, las religiones, las técnicas, las instituciones politicas, los juicios éticos y
estéticos, se perciben como productos de la historia, y en la que la historia humana
se lee como el descubrimiento progresivo de los medios de dominar el mundo. Es
la época en la que la geologia y la paleontologia nos ensefian que nuestra Tierra y
todo lo que parecia el marco fijo de nuestra existencia, los océanos, las montafas,

52



las especies vivas, son el fruto de una larga historia jalonada de destrucciones y
creaciones’'?,

Y los mismos autores, en su texto, La nueva alianza, sostienen que la ciencia
del siglo XX debe ser considerada como una complejidad en la que no se puede
reducir todo a calculos matematicos, como lo hacia el modelo mecanicista. A
diferencia de eso, la ciencia debe considerar también el azar, los ‘brincos’ que se
dan en la biologia de un organismo a otro y a eso afiadir ciertas leyes naturales y
estadisticas:

Como tampoco se admite la oposicion entre azar y necesidad, el concepto de orden
por fluctuacion no implica por tanto la distincién (tradicional en ciertas escuelas
sociolégicas) entre funcional y disfuncional. Lo que en un momento dado es una
desviacion insignificante con respecto a un comportamiento normal, puede, en otras
circunstancias ser fuente de crisis y renovacion. Si hay algo que los modelos del
orden por fluctuacién pueden ensenarnos es que toda norma nace de una eleccion,
contiene un elemento de azar, pero no de arbitrariedad. El hecho de que una
organizacién o un régimen de funcionamiento no puedan deducirse como
necesarios y de que siempre estén a merced de una fluctuacién, no significa, y
debemos hacer hincapié en esto, que sean arbitrarios. Como decia laconicamente
Samuel Butler, nothing is ever merely anything, una organizacion o un régimen de
funcionamiento no deducible de una ley general es, sin embargo, resultado de un
calculo en una naturaleza en la que los procesos macroscopicos estables son
engendrados por una multitud de procesos desordenados y, en determinadas
condiciones, a merced de las fluctuaciones de las cuales son producto™'.

Definitivamente, nos encontramos aun en el terreno en el que de un ‘A’ se
puede seguir un ‘B’. Sin embargo, en esta postura, también de un ‘A’ se puede
seguir un ‘C’ o un ‘D’. Es decir, la causa no siempre apunta hacia el mismo lugar.
Pero aun cuando de un ‘A’, no se siga un ‘B’, podemos saber que ese ‘A’ contiene
ciertas posibilidades de dirigirse a un ‘C’, a un ‘D’, etc.

Avancemos entonces con la propuesta de Meillasoux, quien aunque en
apariencia esta en sintonia con Prigogine, es aun mas radical. Lo que sostiene el
filésofo francés, es que si de verdad se quiere pensar la capacidad creadora del
tiempo, entonces debemos eliminar el azary la probabilidad, puesto que “la creencia
en el azar es una creencia inevitablemente metafisica, ya que incorpora la creencia

112, Prigogine & I. Stengers, Entre el tiempo y la eternidad, Alianza editorial, Argentina, 1992. p.25.
113, Prigogine & |. Stengers, La nueva alianza. La metamorfosis de la ciencia, Alianza universidad, Espafia,
2004. p.216.

53



en la necesidad factual de leyes probabilisticas determinadas, ante las cuales no es
mas posible razonar que de la necesidad de supuestas leyes deterministas”''4.

Asi, para Meillasoux, aunque la postura de Prigogine y Stengers contemplan
la accion del tiempo, pareciera que aun se encuentra en un territorio determinista,
si no de manera ‘tajantemente determinista’, si de manera probable, un poco al
estilo del tiempo aristotélico, en el que las posibilidades de cambio se encontraban
inmersas en la realidad, y algunas decisiones pueden favorecer la actualizacion de
dichas potencialidades. Pues bien, Meillasoux va mucho mas alla de esto. Para él,
el tiempo es creacion pura. En cada momento hay una novedad y cada novedad,
emerge puramente del tiempo y de nada mas. Pareciera entonces que el tiempo es
lo absoluto, de donde todo viene.

De tal manera que, la diferencia entre Pigogine y Meillasoux, es que el
primero considera que en el curso del tiempo se genera novedad a través de
interacciones probables. Por el contrario, el segundo, sostendra que es el tiempo en
si mismo el que genera novedad. En el primero, el tiempo tiene una caracteristica
aristotélica de llevar algo de un lugar a otro, mientras que en el segundo, el tiempo
es creador, es decir, no hay paso de un ‘A’ a un ‘B’ (ni a un ‘C’, ni ‘D’, etc.), sino
creacion pura, creacion ex nihilo''®. Asi, mientras que la postura de Prigogine y
Stengers permite postular algunas normas o al menos leyes estadisticas, Meillasoux
aboga por la contingencia total, ya que el tiempo al crear novedad a cada instante,
sostiene la pura ilegalidad, el puro caos. Ya no hay leyes necesarias aqui, no hay
posibilidades mayores ni menores, hay solamente cambio constante y en donde lo
unico constante es el cambio, no hay posibilidad de otras constantes y por tanto no
hay posibilidad de leyes estables, entonces nos encontramos en el reino de la pura
contingencia.

Cassirer, por su parte, a pesar de no haber conocido a ninguno de los dos
autores anteriores, si que conocioé a Bergson, principal influencia de ambos y fue
consciente del cambio de paradigma que dejé atras al mecanicismo, de ahi que
para el filosofo aleman no resulte extrafo el tema del devenir, e incluso sea
plenamente consciente de las problematicas que implica.

Ahora bien, el fildsofo de la escuela de Marburgo, aunque suprime la escision
entre sensibilidad y razén, realiza una nueva escision, ahora entre naturaleza y
cultura, afirmando ademas, que al ser humano solo le es posible conocer el mundo
a través de la cultura. Un poco fiel a Bergson, Cassirer reconocera que el mundo
natural esta inmerso en un constante devenir que es imposible de aprehender, a
menos que sea, o por medio de las funciones simbdlicas que en ultima instancia

114 Q. Meillasoux, ‘Potencialidad y virtualidad’ en Hiper-Caos, Holobionte ediciones, Espafia, 2018. p.108
15 Cfr. Ibid, pp.108-110

54



representan un dialogo del hombre consigo mismo''®, o por la via mistica''".
Renunciando a la segunda, debido a su incomunicabilidad e incapacidad de
sistematizacion, la mejor oportunidad que tenemos para aprehender el mundo, es a
través de las funciones simbdlicas, de tal manera que todo lo que nos es licito
conocer, se pensara solamente a través del mundo de la cultura o como también es
llamado por Cassirer, el mundo simbdlico.

Dentro de este mundo simbdlico, Cassirer encuentra puntos comunes con los
autores anteriores, al menos al reconocer la imposibilidad de un mundo mecanicista
por dos razones: 1) El tiempo no es solamente una unidad de medida o de control,
sino que es determinante para la comprension de los cambios que se generan en
las formas simbdlicas (en aquello que es aprehensible; en el mundo simbdlico o de
la cultura); 2) Los cambios que se generan en la cultura, pareciera ser que
reconocen la preeminencia de la contingencia, por encima de la necesidad, o al
menos, dichos cambios reconocen la posibilidad del surgimiento de novedad y la
novedad es contraria a cualquier sistema que reconozca la necesidad de leyes
eternamente estables o a una causalidad en sentido determinista.

Para mostrar lo anterior, vamos paso a paso. Para el neokantiano, los
problemas de la filosofia se centran en dos cuestiones: la forma y la causalidad, es
decir, el problema del ser y el problema del devenir: “No basta, en efecto, con
comprender ‘qué’ es el mundo, hay que saber también ‘de donde’ viene”''8, En este
sentido, para el filésofo de las formas simbdlicas no se puede pensar el ‘ser’ sin el
‘devenir’ y viceversa. Al ser, corresponden justamente las formas simbdlicas como
las conocemos en el ahora, pero esas formas, se configuran por su causalidad.
Profundicemos entonces, como trata Cassirer el problema del devenir, para
comprender, desde su 6ptica, como es que termina por conjugarse con el ser.

Si atendemos a la primera critica kantiana, podemos encontrar lo siguiente
acerca de la Causalidad:

Asi, pues, segun esta regla ha de haber en lo que precede a un suceso la condicion
de una regla conforme a la cual ese suceso sigue siempre y necesariamente. No
puedo, en cambio, volver atras desde el suceso y determinar (mediante
aprehensién) lo que precede, pues ninguna aprehension retrocede desde el punto
temporal siguiente al anterior, aunque si guarda relacién con algun punto temporal
precedente. Al contrario, hay que pasar desde un tiempo dado al tiempo
determinado siguiente. Dado, pues, que hay algo que sigue, me veo obligado a
relacionarlo con algo que es anterior y distinto, y tras lo cual sigue, de acuerdo con

116 Cfr., Ernst Cassirer, Antropologia filoséfica, Fondo de cultura econédmica, México, 2016, pp. 56-58.

117 Cfr., E. Cassirer. Filosofia de las formas simbdlicas |ll. Fondo de cultura econdmica, México, 2017. pp.12-
57.

118 £ Cassirer, Las ciencias de la cultura, Fondo de cultura econdmica, México, 2014. p.143.

55



una regla, es decir, de modo necesario; de forma que el suceso, en cuanto
condicionado, remite indudablemente a alguna condicibn que es la que lo
determina’®.

Si bien, pareciera que Kant es consciente de la flecha del tiempo, al menos
psicologica, también parece insertarse en un contexto totalmente mecanicista al
reconocer la necesidad de una regla mediante la cual acontecimientos pasados se
relacionen siempre de la misma manera con acontecimientos futuros. Esto es lo que
sostuvo el mecanicismo, que en donde hay ‘A’, siempre se dara ‘B’ y donde hay ‘B’,
siempre se dara ‘C’ y asi sucesivamente. En este sentido, no podemos desligar a
Kant del mecanicismo, incluso por su propio contexto historico y por la propia
estructura de su criticismo, en donde pareciera que solo la libertad del mundo
practico escapa a lo determinado.

Cassirer afirma algo tan parecido, que de pasar por alto el resto de su obra,
correriamos el riesgo de colocarlo en el mismo sitio que a Kant:

Un fendmeno a no se considera como causa de otro 3, porque hayan concurrido en
la observacion un numero suficiente de veces y su concurrencia ulterior se espere
en virtud de una coaccion psicoldgica, sino porque del todo a se puede sacar un
elemento x, y del todo B un elemento y, siendo x e y tales, que el paso del uno al
otro se deja determinar por una regla general'?°,

Y aunado a esto, en su texto Las ciencias de la cultura, encontramos la
siguiente cita:

Los fendmenos de la cultura parecen mucho mas vinculados al reino del devenir que
los fendmenos de la naturaleza. No es posible desglosarlos de aquel mundo. No
podemos cultivar la ciencia del lenguaje, la ciencia del arte, la ciencia de la religion,
sin apoyarnos a cada paso en lo que nos ensefia la historia de cada uno de esos
campos culturales. Y, si queremos navegar por entre las aguas procelosas del
devenir, no tenemos mas remedio que dejarnos llevar por la brdjula que pone en
nuestras manos la categoria de ‘causa’ y ‘efecto’. Los fendmenos serian, para
nosotros, una marafa inextricable si no los ordenasemos vy clasificasemos en
cadenas causales fijas'?’.

119 | Kant, Critica de la razén pura... B239, A194.
120 g Cassirer, Esencia y efecto del concepto de simbolo... p.180.
121 Cassirer, Las ciencias de la cultura..., pp.157-158.

56



Asi pues, estamos atendiendo a una postura de Cassirer que parece
apegarse completamente al mecanicismo, al sostener la necesidad de ‘cadenas
causales fijas’. No obstante, posteriormente agregara: “Y, sin embargo, en el
analisis del devenir, la explicacion causal no lo es todo”'?2.

Entonces, para continuar con la nocién de causalidad que supone la FFS,
primero habra que tener en cuenta lo ya dicho en el presente capitulo: La filosofia
de Cassirer parte de los supuestos de la tercera critica y las formas simbdlicas se
cimientan en la facultad de juzgar reflexionante. Atendiendo a eso, probablemente,
aunque el neokantiano se refiere a la causalidad en términos muy parecidos a los
que trabaja Kant en la CRP, las formas simbdlicas deberian atender mas a una
causalidad al estilo de la Critica de la facultad de juzgar, entendiendo por este
término una conformidad a fin, es decir, la causa que podemos atribuir a la
naturaleza se corresponde segun los fines que el hombre pone en ella’®3, sino, la
otra opcion es comprenderla de manera puramente mecanicista:

Pero el concepto de enlaces y formas de la naturaleza segun fines es al menos un
principio mas para traer los fendmenos de aquélla bajo reglas, alli donde las leyes
de la causalidad segun su mero mecanismo ya no llegan. En efecto, aducimos un
fundamento teleoldgico cuando adjudicamos al concepto del objeto, cual si él fuese
hallable en la naturaleza (y no en nosotros), causalidad con respecto a un objeto, o
mas bien nos representamos la posibilidad del objeto por analogia con una
causalidad semejante (tal como la que hallamos en nosotros), en consecuencia de
lo cual pensamos a la naturaleza como si fuera técnica en virtud de una facultad
propia; en cambio, si no le atribuyésemos una tal eficacia, tendria que representarse
su causalidad como un mecanismo ciego'?.

Asi mismo, para continuar con la nocion de causalidad que supone la FFS,
un segundo punto es que, habra que recordar que, a pesar de su postura tan
cercana a Kant, el fildsofo marburgués no solo es kantiano, sino que también tiene
una amplia influencia de Hegel y en este sentido, una forma simbdlica nunca esta
acabada, sino en constante transformacién, o en términos hegelianos, en un
constante paso del ser al no ser. En este sentido, podemos encontrar el
kantismo/hegelianismo de Cassirer de la siguiente manera: Si bien sostiene que las
formas simbdlicas deben respetar cierta estructura y cierto orden légico (en donde
inserta la causalidad), dichas formas nunca estan acabadas, sino en un constante

122 1pid. p.158.
123 Cfr. Immanuel Kant, Critica de la facultad de juzgar..., 49/51 y BLIVss/ALllss, pp.56-60 y 105-106.
124 1mmanuel Kant, Critica de la facultad de juzgar..., 270/266, p.292.

57



hacerse, y dicho hacerse requiere de la transformacion historica, que seria
impensable sin la temporalidad.

Ahora bien, si la influencia hegeliana no es suficiente para sostener que
Cassirer no se apega ciegamente al mecanicismo, podemos atender nuevamente
al texto de Las ciencias de la cultura y traer a cuento lo siguiente: cuando el
marburgués comienza a profundizar en el desarrollo histérico (causal) del lenguaje,
hace hincapié en un problema y es que no hay manera de explicar el paso del ‘grito’
a la ‘palabra’ y posteriormente escribira:

De donde se desprende directamente por qué la comprension causal tropieza, aqui,
con un limite fijo. La funcion del lenguaje —y otro tanto podemos decir de la del arte,
la religion, etc. — es uno de esos fendmenos que Goethe llama “primigenios”.
“Aparece y es” sin que haya en él nada que explicar'?.

Asi, tenemos ante nosotros la justificacion necesaria para sostener los dos
puntos mencionados, mediante los cuales podemos afirmar que Cassirer, a
diferencia de Kant, escapa de un horizonte mecanicista: 1) Porque reconoce la
capacidad transformadora del tiempo, al menos en el paso histérico que es capaz
de re-significar las formas simbdlicas y 2) porque considera la creacion de novedad
sin requerir de un ‘A’ que contenga, al menos potencialmente un ‘B’ o ‘C’ o ‘D’, etc.

Ahora bien, no hay que apresurarse a afirmar que Cassirer participa de la
corriente filosofica en la que podriamos encontrar a Prigogine y Stengers y mucho
menos, que puede llegar a ser tan radical como Meillasoux. En todo caso, si
tuvieramos que relacionar al filosofo neokantiano con alguno de los autores
anteriores, podria decirse que su postura es mas cercana a Prigogine y Stengers,
ya que el acontecer histérico es capaz de ‘actualizar’ ciertas potencialidades del
simbolo y ademas, aunque dicho acontecer pueda depender de ciertas variables,
nunca se trata de algo arbitrario, sino, al menos en el caso de Cassirer, de una
espontaneidad libre del sujeto, de una capacidad de crear nuevas formas
simbdlicas, o cuando menos, nuevos simbolos.

Asi, podemos encontrar que para Cassirer, la libertad se encuentra entre la
causalidad y la contingencia. Las formas simbdlicas no pueden ser comprendidas
sin atencion a su causalidad, es decir, a su conformacién histérica. No obstante, no
se trata de una causalidad mecanicista, en la que pudiéramos comprender de dénde
viene la forma simbdlica y hacia donde va. Por supuesto que hay variables
esperables en el comportamiento de dichas formas, sin embargo, a pesar de esas
variables, siempre existe la posibilidad del surgimiento de novedad, de la ruptura de

125 Ibid., pp.161-161.

58



ciertas cadenas causales establecidas, sin certeza alguna de como se dio esa
ruptura, sino que simplemente se presentan fendmenos, formas simbdlicas que
“aparecen y son”. Aqui es donde aparece la contingencia, no hay leyes eternas’?6,
sino leyes haciéndose a través de las formas simbdlicas, a través de la
espontaneidad libre del sujeto que busca la comprensién del mundo natural.

Cabe hacer una ultima aclaracion aqui: las posturas tanto de Prigogine y
Stengers, como la de Meillasoux, parecieran suponer una realidad que
efectivamente es como es, fuera del sujeto. En ese sentido, la variabilidad no
depende en absoluto del sujeto, sino que es el mundo haciéndose, inmerso en el
constante devenir, para lo cual, la primera postura sostiene que ese devenir tiene
ciertas potencialidades probables de alcanzar, mientras que para la segunda no hay
probabilidad alguna, todo es pura contingencia. En este punto, la postura de
Cassirer se separa un abismo de las anteriores puesto que es abiertamente idealista
y separa el mundo natural del cultural. Entonces, la ‘cercania’ que encontramos
entre los autores mencionados aqui y Cassirer, se reduce unicamente al mundo
cultural. Teniendo eso en cuenta, quiza queda preguntar ;qué es de la causalidad
y la contingencia en el mundo natural, desde la postura del neokantiano? La
respuesta es un poco obvia: el mundo natural es puro devenir ‘inaprehensible’, pero
funciona como una idea en sentido kantiano, como un horizonte que nos impulsa a
perfeccionar a cada momento las formas simbdlicas, para a su vez, ir
perfeccionando la comprensién que tenemos de ese mundo inmerso en el devenir,
constantemente cambiante.

Para concluir el presente apartado, cabe recalcar que todo el recorrido tedrico
que hemos realizado aqui, tiene un solo objetivo: mostrar que las formas simbdlicas
no atienden a cadenas causales fijas, ni en su creacion ni en su configuracion, sino
que, toda forma simbdlica depende en primer lugar de la creatividad libre y
espontanea del espiritu. En ese sentido, la libertad es un presupuesto para la FFS.
Ahora bien, esa libertad no deberia terminar después del primer momento de
‘creacion’, sino que deberia permanecer durante toda la configuracion de cualquier
forma simbdlica. El préximo apartado, ademas de servir como ejemplo prototipico
de la correlacién entre teoria y practica que supone la postura de Cassirer, servira
también para esclarecer como es que la libertad permanece (o deberia permanecer)
en todo momento de la configuracién de las formas simbdlicas.

126 Con la expresién, “no hay leyes eternas”, nos referimos a que, bajo la postura de Cassirer, todas las leyes
gque conocemos son representadas por nosotros bajo diversas formas simbdlicas y |las formas simbdlicas estan
en un constante hacerse, es decir, el ser humano esta en constante renovacidn de las formas simbdlicas de
manera que éstas le permitan un mejor acercamiento al mundo natural. Sobre si hay leyes eternas e
inmutables que siempre permanezcan en el mundo natural, no habria mucho que decir, puesto que todo
conocimiento humano estad mediado ya por los simbolos culturales.

59



La via republicana’”

Si bien, a través de la via de la causalidad se puede entrever qué se entiende
por fibertad’ en la presente investigacion, parece pertinente aclarar aun mas,
cuando menos de manera simple, a qué nos referimos cuando hablamos de
libertad’. Asi pues, entenderemos fJibertad® como una contra-postura al
determinismo y en ese sentido, podrian caber algunas caracteristicas para definirla
mejor, entre las que destacan: a) actuar conforme a la propia voluntad; b) escapar
de la cadena causal mecanicista; c) concebir la creacion de novedad. Aunque, quiza
la definicion kantiana ayude mas a vislumbrar lo que se entendera por dicho
concepto:

La voluntad es un tipo de causalidad de los seres vivos en tanto que son racionales,
y libertad seria la propiedad de esta causalidad para poder ser eficiente
independientemente de causas ajenas que la determinen; tal como la necesidad
natural es la propiedad de la causalidad de todo ser irracional para ver determinada
su actividad por el influjo de causas ajenas’?.

Cabe decir, que aun con la definicion kantiana enfrente de nosotros,
pareceria faltar algo para la correcta comprension del significado de libertad. Quiza
esto se deba a que inmediatamente después de la definicion de libertad citada, el
filosofo de Konigsberg puntualiza que esa es una definicion negativa. En ese mismo
sentido, Bergson también menciona algo parecido en su curso La evolucién del
problema de la libertad:

Pueden escuchar una discusién entre un partidario de la libertad, es decir, un
libertista —si la palabra existiera— y un partidario de la necesidad, es decir, un
determinista. (...) El libertista estd siempre a la defensiva; no puede tomar la
ofensiva. Es el determinismo quien la toma. La argumentacion del libertista es
forzosamente negativa, solo puede consistir en negar lo que el determinismo
propone. La tesis de la libertad no es susceptible de ser enunciada positivamente:
demostraremos que solo puede expresarse en términos de negacion del
determinismo vy, por ello, el libertista esta siempre a la defensiva y negando aquello
que el determinista afirma y donde puede tomar la ofensiva’?®.

127 Cabe sefialar, que el nombre de ‘via republicana’ se debe a que esta forma de justificar la libertad en la
cultura, se basard ampliamente en las propuestas de fildsofos ‘republicanistas’, o con posturas tendientes
hacia el republicanismo, pero ademas de eso, no se profundizara mds en la idea de Republica.

128 Kant, Fundamentacion para una metafisica de las costumbres. Gredos, Madrid, 2010. A97.

1294 Bergson, La evolucion del problema de la libertad. PAIDOS, México, 2022. p.32.

60



Asi pues, pareciera que hablar acerca de la libertad es mas pertinente desde
una via negativa, sobre todo porque no existe un referente fisico especifico para
hablar de ella. Si aceptamos la idea anterior, entonces quiza la mejor opcion para
comprender el significado de libertad, es primero comprender qué es el
determinismo, para entonces a partir de eso, concebir la libertad como una contra-
postura al mismo. Entonces, entenderemos por determinismo, aquella postura que
sostiene, de alguna manera, que ‘todo esta dicho’. Es decir, para el determinista,
basta con conocer diversas variables de algun fenémeno para inferir su causa y
anticipar su efecto. Esa es la esencia del mecanicista y del determinista: creer que
no hay nada nuevo, que las cadenas causales son fijas y eternamente estables, vy,
que por tanto, no hay posibilidad real de actuar conforme a la propia voluntad, ya
que somos seres regidos por normas fisicas, quimicas, bioldgicas y culturales.
Dicho esto, comencemos a recorrer la segunda via, recordando lo que es la libertad
para Kant (y Rousseau'), tomando en cuenta que ademas de la ya citada
definicién de libertad, a la que Kant alude en la Fundamentacién para una metafisica
de las costumbres, hay diversas referencias en el mismo texto y desde luego, en la
Critica de la razon practica. Asi por ejemplo en la Fundamentacion, también
menciona:

Como un ser racional, que pertenece al mundo inteligible, el hombre nunca puede
pensar la causalidad de su propia voluntad sino bajo la idea de libertad, pues la
independencia de las causas determinantes del mundo sensible (independencia que
la razon ha de atribuirse siempre a si misma) es la libertad™".

Unas paginas adelante, también afirmara:

(...) La libertad es una mera idea cuya realidad objetiva no puede ser probada (...);
por consiguiente, como a ella misma nunca puede serle atribuido un ejemplo segun
alguna analogia, la libertad jamas puede ser concebida ni tampoco comprendida. La
libertad sélo vale como un presupuesto necesario de la razén en un ser que cree
tener conciencia de una voluntad, esto es, de una capacidad diferente de la simple
capacidad desiderativa (a saber, la capacidad de determinarse a obrar como
inteligencia, o sea, segun leyes de la razén, independientemente de los instintos
naturales) 32

130 Solamente abordaremos el pensamiento del fildsofo de Konigsberg. Sin embargo, asociada a él se
encontrara siempre a Rousseau, puesto que de acuerdo con Roberto Aramayo, Henri Bergson e incluso, Ernst
Cassirer, el pensamiento practico de Kant, esta altamente influenciado por Rousseau.

131, Kant, Fundamentacion..., Ak. IV, 453.

132 1pid., Ak. IV, 459.

61



Y afiadiendo a lo anterior, en |la Critica de la razon practica, mientras discierne
si primero es la ley moral o la libertad, concluye:

Por lo tanto es esa ley moral, de la cual cobramos una conciencia inmediata (tan
pronto como nos trazamos maximas de la voluntad), aquello que se nos brinda en
primer lugar, y nos conduce directamente al concepto de libertad, en tanto que /
dicha ley moral es presentada por la razén como un fundamento de determinacién
sobre el cual no puede prevalecer ninguna condicion sensible al ser totalmente
independiente de tales condicionamientos'23.

Vale la pena recordar que para Kant, la ley moral debe tener su fundamento
en la razdén, de tal manera que cuando tomamos una decision con base en la razén
estamos auto regulandonos, estamos siendo auténomos. Ahora bien, dicha
autonomia, es imposible sin el presupuesto de la libertad, pues sin éste, la decision
y por tanto la ley, no vendria de nosotros mismos, sino desde fuera, por algun
mandato o coaccidon externas, entonces seria heteronomia. Asi, la libertad, aun
cuando vaya después de la ley moral, es una condiciéon de posibilidad para la
ejecucion de la ley moral.

Eso es justamente lo que podemos leer en una de las citas anteriores de la
Fundamentacion para una metafisica de las costumbres: “La libertad sélo vale como
un presupuesto necesario de la razén”... Es decir, la libertad es una condicion de
posibilidad de la ley moral, de la ética, de la razén pura practica. Por tanto, aun
cuando Kant no pueda mostrar de manera positiva lo que significa la libertad, es un
requerimiento indispensable para su filosofia practica.

Ahora bien, la libertad es una condicion para que sea posible alcanzar una
ley universal de forma autonoma, de manera que racionalmente elijamos lo
universalmente bueno, simplemente porque es la mejor opcién y apoyados por
supuesto, en el deber. Es aqui donde radica el pensamiento republicano: un
individuo que de manera racional acepta las leyes del Estado, no porque sean las
mejores so6lo para él, sino para todos los que le rodean. Sin embargo, estas leyes
no le vienen de fuera, no son dadas por el Estado, sino por el individuo mismo, por
la via de la razén. Pero si cada individuo cae en cuenta que son las leyes de la razén
las que convienen a todos, pronto esas leyes de la razon seran las leyes del Estado.
Por tanto, no es el Estado el que impone las leyes al individuo, sino que son los

133, Kant., Critica de la razén prdctica... A53, Ak. v,30.

62



individuos los que regulan el Estado por medio de su razén y un convenio que les
compete a todos. Eso es la republica.

Este pensamiento también lo podemos encontrar en la interpretacion que
Cassirer hace de Rousseau y que ademas, junto con otros autores, considera que
el autor de “el Emilio” es influencia determinante para la filosofia moral de Kant:

Libertad no es para él [Rousseau] sindbnimo de arbitrio, sino justamente la
superacion y el abandono de todo lo arbitrario. Significa la vinculacion a una ley
estricta e inquebrantable que el individuo erige por encima de si mismo. No es el
alejamiento de esta ley o el desprendimiento de la misma, sino la auténoma
adhesion a ella, lo que constituye el auténtico caracter de la libertad. Y esa libertad
se realiza en la voluntad general, en la voluntad estatal. El Estado absorbe por
entero y sin reservas al individuo, pero no lo hace como una institucion coactiva,
sino que se limita a colocarlo bajo una obligacién que él mismo considera valida y
necesaria, y que aprueba tanto por ella como por él mismo. (...) Mientras que los
ciudadanos solo se sometan a tales prescripciones que cuentan con su
asentimiento, o a las que su comprension pudiera darselo de un modo libre y
racional, no obedecen a nadie mas que a su propia voluntad. Con ello abandonan
el libertinaje del estado de naturaleza, la independencia natural, pero la cambian por
la verdadera libertad, que consiste en la vinculacion de todos a la ley'4.

Tenemos entonces el pensamiento de Kant e indirectamente el de Rousseau,
acerca de la libertad. Revisemos ahora el pensamiento hegeliano para
posteriormente comenzar con la re-construccion del concepto de libertad al que se
apega Cassirer.

La nocion de libertad en Hegel no dista mucho de Kant y Rousseau, en el
sentido de que, lo que preocupa al filésofo de Stuttgart es una libertad que conciba
la autonomia del individuo, es decir, que el hombre se regule solo y que a partir de
dicha regulacién se conforme el Estado de Derecho. Ahora bien, a pesar de eso, la
forma en la que se justifica la libertad, dista mucho de la via kantiana, en donde
encontramos que la libertad termina por ser una condicidon de posibilidad para los
postulados morales.

Recordemos que para Hegel, la realidad y por ende la razén, son un
‘haciéndose’, un paso constante del ser al no ser en el que se conforma el espiritu.
En ese sentido, la libertad es un haciéndose también, puesto que a partir de la
voluntad de los seres humanos, de luchas y revoluciones, se ha ido conquistando
la libertad a través de la dialéctica de la conciencia. Asi, la libertad verdadera se

134 £ Cassirer, Rousseau, Kant, Goethe. Filosofia y cultura en la Europa del siglo de las luces, (Fondo de
Cultura Econdmica: México, 2007), pp. 72-73.

63



alcanzara solamente al fin de la historia. Sin embargo, a través de su despliegue
(de la historia) el Estado y la cultura se van perfeccionando y todo acontecer es
necesario para llegar a ese fin, en donde encontraremos la anhelada libertad. Asi
pues, la libertad para Hegel es un ir tomando conciencia del Estado y la cultura,
sabiendo que la verdadera libertad no sera conquistada sino al final de la historia,
pero que a pesar de eso, en el devenir iremos perfeccionando nuestra conciencia
de ella’>,

Ahora, para identificar los paralelismos que unen a Hegel con Cassirer, o
dicho de otra manera, para reconocer con facilidad la influencia que tuvo Hegel en
el pensamiento practico de Cassirer, nos valdremos de dos citas del filésofo de
Stuttgart. Primero en su obra Filosofia del derecho, nos encontraremos con su
inclinacién republicana:

El campo del Derecho es, en general, la espiritualidad y su proximo lugar y punto de
partida es la voluntad, que es libre, de suerte que la libertad constituye su substancia
y su determinacion; y el sistema del Derecho es el reino de la libertad realizada, el
mundo del Espiritu, expresado por si mismo, como en una segunda naturaleza'®.

Y atendiendo a la Enciclopedia de las ciencias de la logica... podemos
identificar una cita crucial para identificar su cercania con Cassirer:

Siendo asi que con la reflexiébn aparece la verdadera naturaleza [de la cosa], y
siendo asi igualmente que este pensar es mi propia actividad, resulta que aquella
naturaleza [verdadera] es tanto producto de mi espiritu (y precisamente en cuanto
éste es sujeto que piensa, [0 sea, es] producto mio con arreglo a mi universalidad
simple) cuanto del yo que es siendo cabe si, o sea, de mi libertad’".

Una vez teniendo las referencias de Kant (Rousseau) y Hegel, avancemos
hacia la postura del filésofo neokantiano. Comenzaremos por ir directo al grano con
dos citas textuales de Cassirer y una mas que hace referencia a la postura practica
del autor neokantiano, para posteriormente sefialar, por un lado, la conexién con su
filosofia tedrica y con el pensamiento moral de Kant (Rousseau) y Hegel, y por otro
lado —pero al mismo tiempo—, justificar la posibilidad de la libertad en la filosofia de
la cultura.

135 Cfr. G. W. F. Hegel, Lecciones sobre filosofia de la historia. Tecnos, Espafia, 2005. pp. 90-127.

136 G, W. F. Hegel, Filosofia del derecho. Editorial claridad, Buenos aires, 1968. p.46.

137.G. W. F. Hegel, Enciclopedia de las ciencias filosdficas en compendio. Alianza editorial, Madrid, 1997.
p.130.

64



Lo que mis consideraciones debian traer a colacion era el hecho de que la idea de
la constitucion republicana en cuanto tal no es en absoluto algo ajeno a la historia
intelectual alemana, ni mucho menos un intruso externo, sino que mas bien ha
crecido en su suelo y gracias a sus fuerzas mas propias. Pero también esta
comprension histérica quedaria como algo infructuoso e ineficaz si pretendemos
entenderla exclusivamente como un saber del pasado, de lo que ha sido y esta
despachado. «Lo mejor que tenemos de la historia —dice Goethe— es el entusiasmo
que suscita». Asi pues, el zambullirse en la historia de la idea de la constitucién
republicana no debe significar exclusivamente un viaje hacia el pasado, sino que
debe fortalecer en nosotros la fe y la confianza en que las fuerzas a partir de las
cuales fue creciendo originariamente dicha idea nos indican también el camino hacia
el futuro y que podremos guiar ese futuro si cooperamos por nuestra parte con esas
fuerzas's.

Ambas obras, El problema del conocimiento... y Libertad y forma, redefinen el
objetivo de la autonomia ilustrada, a través del modelo de Leibniz y Cohen,
argumentando que la autonomia en el periodo moderno no debe definirse para un
sujeto autébnomo insular, sino a través de los patrones sociales y colectivos
cambiantes de la forma en la ‘vida histérica concreta’ que primero impactan a dichos
sujetos. Por lo tanto, un desarrollo clave en Libertad y forma afirma que ‘las
contradicciones entre libertad y forma’ se armonizan a través de la manera en que
“la verdadera libertad esta dirigida al desarrollo (Erzeugung) de la forma de la regla
(Gesetzesform) 1%

El hombre del que se ocupa la ética no puede concebirse desde un principio como
un mero ser psicofisico individual, sino como un ser social. Se halla en una
comunidad y de ella recibe las reglas de su obrar. Cuanto mas retrocedamos en la
historia de la evolucion, tanto mas clara e incontestablemente se muestra esta
coaccion que el vinculo social ejerce sobre el individuo. Usos y costumbres
aparecen, en primer lugar, como lo unico objetivo, y frente a esta objetividad no cabe
libertad ni espontaneidad algunas. Pero también aqui se instaura un proceso que
abre paulatinamente las cadenas. En el momento en que diferentes comunidades

138 £ Cassirer, La idea de la constitucion republicana, en R. Aramayo, Cassirer y su neo-ilustracion. La
conferencia sobre Weimar y el debate de Davos con Heidegger. Plaza y Valdés editores: México, 2009. pp.65-
66.
139 G. Moynahan, Ernst Cassirer and the Critical science of Germany, 1899-1919, Anthem press, London, 2014.
p.159. Traduccidn personal. Texto original: “Both The Knowledge Problem and Freedon and Form redefine the
Enlightenment goal of autonomy along Leibniz and Cohen’s model, arguing that autonomy in the modern
period should not be defined for an insular autonomus subject, but rather through the changing social and
collecyive patterns of form in “concrete historical life” that first determine such subjects. Thus a key
development of Freddon and Form claims that “the contradictions between freedom and form” are
harmonized through the manner in which “true freedom is directed at athe development [Erzeugung] of rule-
form [Gesetzesform].

65



humanas entran en relacion entre si se origina uno nuevo. Cambia la perspectiva
habida hasta entonces, pues lo que valia desde el punto de vista de una comunidad,
no vale desde la otra. Esta divergencia, en el mundo del querer y el obrar, no puede
resolverse mediante conceptos del mundo, sino mediante luchas'®°,

Asi pues, una vez repasadas las citas anteriores, podemos identificar una
clara inclinaciéon de Cassirer, hacia la idea de la libertad republicana, cuando menos
en su conferencia sobre la republica de Weimar y en Libertad y Forma’'. Abonando
un poco de contexto, la conferencia titulada /a idea de la constitucion republicana
fue dictada después de la Primera guerra mundial, en donde a ojos de muchos,
Alemania habia sido castigada de manera desmedida con muchos acuerdos
internacionales. Lo que Cassirer intenta, a través de su conferencia, es justificar que
en el fondo de dichos acuerdos internacionales se encontraban los ideales
republicanos y que dichos ideales habian surgido en el seno de la cultura alemana,
por lo que, en cierto sentido, eran normas y penalizaciones que surgieron de la
misma conciencia alemana y por tanto, no debian ser vistos con malos ojos.

Si esto no es suficiente para identificar la inclinacién de Cassirer, avanzando
mas en esa misma cita, encontramos su clara toma de postura ante el
republicanismo: ‘no es solamente algo del pasado, sino algo que los debe guiar
hacia el futuro’, algo que sigue vigente.

La misma inclinacion de Cassirer, hacia la libertad republicana, la
encontramos en la segunda cita, que hace referencia al texto Freiheit und Form.
Aqui podemos identificar que desde la postura del neokantiano, la verdadera
libertad no se encuentra en un sujeto aislado (‘insular’), sino en el sujeto que se
sabe miembro de una sociedad que ha tenido un despliegue historico.

Ahora bien, si ponemos atencion a las tres citas, podemos identificar algo de
suma relevancia para la comprension de la nocién de libertad que tiene el fildsofo
de las formas simbdlicas: la libertad esta en un constante ‘haciéndose’, muy al estilo
hegeliano, pues pareciera que en las tres citas se exige un procedimiento dialéctico.
En la conferencia sobre la republica de Weimar, pareciera exigir a los oyentes, que
no se conformen con recibir de manera pasiva las normas y penalizaciones, sino
que ‘cooperen’ con las ‘fuerzas’ de la republica, para guiar el futuro de manera
conjunta, no como alguien que solo recibe las normas, sino que las construye. Asi
mismo, en la cita que refiere a Libertad y forma, se sugiere que la libertad esta en
un constante desarrollo hacia la ‘forma de la regla’, desarrollo que se despliega a
través de los acontecimientos histéricos y sociales. Pero donde esta idea se hace

180 E, Cassirer, Filosofia moral, derecho y metafisica..., p.120.
141 Ante la dificultad de localizar la obra directa, nos hemos conformado con abordar el texto citado, en el
que se lleva a cabo una breve explicacion de las ideas del texto original: Freiheit und Form.

66



totalmente evidente, es en la ultima cita, en donde se menciona que aunque las
normas sociales parecen suprimir la libertad y la espontaneidad, en el momento en
el que ‘chocan’ diversos grupos sociales o diversas culturas, se comienza a abrir
espacio a la libertad, sin embargo, ese suceso no se da, si no es mediante un
proceso de ‘lucha’, un proceso dialéctico en el que la libertad se va configurando
para no quedarse en las normas de un pueblo, sino en normas ‘universales’, salidas
en primer momento de las conciencias autonomas de cada pueblo particular.

Asi pues, podemos identificar que para Cassirer la libertad esta totalmente
impregnada de la nocién republicana. Pero ademas, también se identifica que ésta
nocion tiene una especie de doble bifurcacion kantiana/hegeliana, ya que en sentido
kantiano, la libertad, si bien tiene direcciéon a un fin bien determinado que es la
conformacién de un idilico Estado de Derecho que parte en principio de la
autonomia de cada individuo, es necesario primero que concibamos la libertad como
condicion de posibilidad de toda decisidon moral. En sentido hegeliano, por otra
parte, tenemos a la libertad como un constante hacerse a través del devenir
dialéctico de la historia, un constante hacerse que va tendiendo hacia el despliegue
completo de la libertad, pero que en el proceso se va perfeccionando y que ademas,
como principio primero de dicho despliegue debe partir necesariamente de la
conciencia.

La cuestion ahora es, scomo se relaciona una nocion de la libertad como
ésta, con la filosofia de las formas simbdlicas y en el mundo de la cultura?
Recordemos brevemente que la filosofia de las formas simbdlicas sostiene que hay
impresiones sensibles multiples que son sintetizadas por el ser humano mediante
funciones simbdlicas que significan la realidad. Teniendo esto en mente, podemos
comprender la libertad en un doble sentido, primero como condicion de posibilidad
para crear el mundo simbdlico que se va configurando de manera dialéctica, y, en
segundo lugar, dentro de ese mundo simbdlico existen formas como el Estado y la
Politica. Dicho de otra manera, las formas simbdlicas parten de la condicién de
posibilidad de que el ser humano las cree de manera libre y espontanea, pero dichas
formas estan en un constante hacerse y en este constante hacerse la libertad del
ser humano sigue en juego. En este primer momento, podriamos comprender la
libertad en la cultura, como la capacidad de crear significado. Ahora bien, dentro de
ese mundo de significados creados, dos de las formas simbdlicas (culturales) son
justamente el Estado y la politica, ambas en una constante configuracion dialéctica
a través del devenir y la libertad del Espiritu. En este segundo momento, la libertad
cobra un sentido totalmente republicano.

Aqui podemos identificar con claridad la correlacién teoria-practica que
encontramos en la postura de Cassirer: el sujeto crea libre y espontaneamente las
formas simbdlicas. Dichas formas simbdlicas terminan por configurar la cultura y por

67



tanto, nuestra comprension del mundo, de tal manera que, con esta comprension
del mundo inclinamos nuestra vida practica. Sin embargo, la vida practica en sus
constantes encuentros, desencuentros y luchas, exige a la razén nuevas
configuraciones que respondan a las necesidades practicas ‘actuales’. En este
proceso, las formas simbdlicas continian su configuracidon, nunca permanecen
estaticas, sino que siempre dependen de un proceso dialéctico entre el individuo y
la sociedad a través del paso historico.

Ahora bien, manifestando nuevamente su inclinacién al pensamiento
hegeliano, Cassirer aclara que toda libertad que al hombre le es posible alcanzar,
parte siempre necesariamente de la conciencia:

El hombre, al igual que cualquier otro ser vivo, no puede romper o superar los limites
organicos con que se encuentra. Puede, si, dentro de ellos e incluso gracias a ellos,
ganar una amplitud y una independencia de movimientos que solo a él le es
asequible. Dice Uexkill que el plan de construccién de todo ser vivo y la consiguiente
relacion entre su “red receptiva” y su “red efectiva” circundan a este ser con la misma
fuerza que los muros de una prisiéon. El hombre no escapa de esta prisién derribando
aquellos muros, sino adquiriendo la conciencia de ellos. Vale, aqui, la frase
hegeliana segun la cual el conocer un limite equivale ya a superarlo. La conciencia
es el comienzo y el fin, el alfa y el omega de la libertad que al hombre le es dado
adquirir; el conocimiento y el reconocimiento de la necesidad constituye el verdadero
proceso de liberacion que el “espiritu” puede llevar a cabo respecto a la
‘naturaleza’?.

Por tanto, podriamos afirmar que para Cassirer la libertad es tener conciencia
de los limites naturales, pero a pesar de ellos, tener la capacidad de crear
significado dentro de ellos, moverse dentro de ellos, jugar con las formas simbdlicas
y crear nuevas formas de significado y sentido. Asi, cobran total sentido las palabras
del neokantiano en el debate de Davos: “Creo, como ha dicho Heidegger antes hoy
mismo, que la libertad s6lo se puede hallar propiamente en el camino de la
liberacion progresiva, que en realidad es de por si un proceso inacabable”*3,
afirmando de cierta manera que Libertad es “liberarse” de los limites naturales, a
través de la conciencia de las formas simbdlicas y a partir de ellas y del sentido que
dotan a la existencia humana, teniendo como finalidad llegar a la consecucién de
una libertad en sentido republicano.

Para concluir, repasemos lo que se ha trabajado en el presente capitulo.
Primero, realizamos un breve esbozo del pensamiento kantiano y cassireriano,

142 g, Cassirer, Las ciencias de la cultura..., p.45.
143 M. Heidegger, “Disputacion de Davos entre Ernst Cassirer y Martin Heidegger”, en Kant y el problema de
la metafisica, Fondo de cultura econémica, México, 1986. p.220.

68



tratando de atender a sus puntos primordiales, con la finalidad de identificar en qué
puntos el neokantismo de Cassirer se separa de la teoria kantiana para erigirse
como una postura diferente e independiente del kantismo clasico. Tras este
ejercicio, se ha identificado que Cassirer fundamenta su Filosofia de las formas
simbdlicas en la facultad de juzgar reflexionante, lo que implica que la postura del
filésofo de la escuela de Marburgo supone una correlacion entre teoria y practica.
Con estas bases, escribimos lo que significaria entonces la postura practica de
Cassirer y como a través de ella, se puede entender la libertad como un haciéndose,
que parte de la creacién libre de las formas simbdlicas, pero que continda en su
constante configuracion fenomenoldgica y que tiende siempre, hacia un idilico
Estado de Derecho constituido de manera republicana.

69



CAPITULO 3. LA TRAGEDIA DE LA CULTURA

En el primer capitulo buscamos adentrarnos a diversas posturas o conceptos
filosoficos que ayudan a la comprension del pensamiento de Cassirer. En el
segundo, tras identificar los puntos de confluencia y separacién entre Kant y el
neokantiano de Marburgo, distinguimos los principios de la Filosofia de las formas
simbdlicas, para después reconocer que los principios tedricos en la propuesta de
Cassirer, coinciden con los principios practicos o mejor dicho, que para el filésofo
marburgués, no existe tal distincion entre filosofia tedrica y filosofia practica. Lo
anterior nos llevo a sostener que la libertad, ademas de ser un presupuesto para la
FFS, debe permanecer en la constante configuracion de las formas simbdlicas y
dicha configuracioén se lleva a cabo en una correlacion tedrico-practica.

Pues bien, el presente capitulo tendra por objetivo desarrollar una idea
encontrada en el pensamiento de Cassirer'**, pero ampliandola por medio de
autores contemporaneos a él, especificamente, autores pertenecientes a la Teoria
critica, que nos permiten tener una visibn mas situada sobre la cultura, en un
contexto histérico especifico, que, en conjunto con la teoria de Cassirer, pueden
otorgarnos una mirada mas global'. Dicha idea, es la que titula el presente
capitulo, La tragedia de la cultura. Con ella, nos referimos a que, la unica libertad
que al ser humano le es posible alcanzar se encuentra en la cultura®, en la
capacidad de configurarla y reconfigurarla en un constante ejercicio dialéctico y sin
embargo, es en la propia cultura, en donde encontramos costumbres que atan,
practicas de dominacion e ideas que favorecen o facilitan la represién. Para lograr
tal cometido, primero se esclarecera el término “cultura” y qué entendemos cuando
hablamos de eso. Posteriormente, se abordaran los conceptos de industria cultural
y represion excedente, para identificar a través de ellos, como es que el ser humano,
por medio de la cultura puede también perder la libertad.

Las criticas a la cultura se centraran en Adorno, Horkheimer y Marcuse, pero
después de dichas criticas, atenderemos a dos apartados mas, uno que busca, a
través de los mismos autores y sumandole a Cassirer, identificar de donde surge “/a
tragedia de la cultura”. Por ultimo, abordaremos lo que dicen los autores

144 La idea a la que se hace referencia, es justamente la de La Tragedia de la cultura, contenida en el titulo del
presente capitulo. Dicho concepto es trabajado por Cassirer en el texto Las ciencias de la cultura, publicado
por primera vez en 1942. Cfr. Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura..., pp.167-206.

145 Sj bien la postura de Cassirer respecto a la cultura, se vale de diversos estudios y ejemplos histdricos y
antropoldgicos, fuera de su obra El mito del Estado, |la mayoria de sus referencias apuntan hacia el pasado o
a una teoria general. La postura de la Teoria critica, que valiéndose de diversas herramientas y
acontecimientos histdricos, siempre es critica con su propia época, con su contexto histérico, funge como una
excelente mancuerna que complementa la postura del neokantiano.

146 Se mencionaba en el capitulo anterior, que Cassirer reconoce que la libertad que le es posible alcanzar al
ser humano consiste en el reconocimiento de los limites naturales y nuestra capacidad para movernos dentro
de ellos por medio de la creacidn libre y espontanea de formas simbdlicas. Cfr. p. 64-67.

70



mencionados respecto al arte, para que, centrandonos en esa forma simbdlica de
manera muy breve, podamos identificar si el paradero tragico de la cultura es
definitivo.

LA CULTURAY LA LIBERTAD

Cuando se habla de cultura, regularmente se suele hablar también de
naturaleza, como si no pudiera entenderse la primera, sin estar en relacion con la
segunda. No nos preocuparemos aqui por resolver si se puede hablar de la cultura
fuera de su relacion con la naturaleza, sin embargo, hablaremos muy brevemente
de lo que se entendera por naturaleza, con el simple objetivo de clarificar, a partir
de donde consideraremos que empieza la cultura. Asi pues, entenderemos por
naturaleza aquello que se refiera al mundo en si mismo, en su pura objetividad sin
relacion alguna con el sujeto.

En ese sentido, la cultura comienza ahi en donde el sujeto pone algo en el
mundo y ese algo no se refiere necesariamente a la materialidad, es decir, un arbol
no pasa de la naturaleza a la cultura después de podarlo o de utilizar alguna de sus
ramas como una vara, sino que, una vez que el humano pone su entendimiento en
ése arbol, lo nombra y lo juzga a razén de sus propios principios, ese arbol se
encuentra ya en el mundo de la cultura. Sebastian Luft, menciona al respecto:

Para decirlo en pocas palabras: si de buenas a primeras se deslinda cultura de
naturaleza, entonces se puede decir que la cultura es nuestro «elemento», tal como
la naturaleza es el elemento de los animales. La cultura es lo producido por los seres
humanos; lo cual, si bien es verdad que es tomado de la naturaleza, ha dejado de
estar en su forma natural pura™’.

Esta conceptualizacion de cultura se apega muy bien al pensamiento de
Cassirer, ya que éste sostiene que al ser humano le es imposible acceder a la
naturaleza, no porque sea incognoscible, sino porque, por medio del lenguaje y el
resto de las formas simbdlicas, éste solo puede acercarse a la naturaleza a través
de una mediacion que ha sido creada por el espiritu humano. Como alternativa,
parece quedar solo la via mistica, que es incomunicable'#®. Debido a esto, es que
el fildsofo neokantiano sostendra:

147 Sebastian Luft, Meditaciones...,

148 Cassirer se refiere por via mistica a un conocimiento de la naturaleza que no dependa de mediaciones
espirituales como el lenguaje, el mito, el arte, la ciencia, etc., pues en el momento en el que se introduce
cualquiera de esas mediaciones o formas simbdlicas, el ser humano ya esta poniendo algo de él en la
naturaleza. Cfr., Ernst Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas Ill..., pp.12-57.

71



El hombre no puede enfrentarse ya con la realidad de un modo inmediato; no puede
verla, como si dijéramos, cara a cara. La realidad fisica parece retroceder en la
misma proporcion que avanza su actividad simbdlica. En lugar de tratar con las
cosas mismas, en cierto sentido, conversa constantemente consigo mismo. Se ha
envuelto en formas linguisticas, en imagenes artisticas, en simbolos miticos o
religiosos, en tal forma que no puede ver o conocer nada sino a través de la
interposicion de este medio artificial’®.

Muy inclinados sobre esta misma postura, podemos identificar a diversos
autores. Por ejemplo, Javier San Martin, citando a Lévi-Strauss, afirmara que en
realidad la separacién naturaleza/cultura ha existido desde la mitologia de los
primeros pueblos y como ejemplo, cita el relato biblico de la creacion, en donde el
paraiso pareciera asemejarse al ‘mundo natural’, pero una vez que el hombre
intenta poner su mano y sus intenciones sobre ese mundo, se crea una ruptura y el
hombre sera sentenciado a vivir en un ‘mundo cultural’’°. Identificamos aqui,
nuevamente, la idea de que la cultura es aquello en lo que el hombre ha puesto,
cuando menos, su entendimiento.

En el mismo intento de comprender y definir lo que es cultura, Edward T. Hall,
vera en ella, sobre todo, una ‘extensién’ del hombre y afirmara que la cultura,
entonces, es una especie de expansion o prolongacion de la razéon humana, “la
computadora es una prolongaciéon de una parte del cerebro, el teléfono prolonga su
voz, la rueda prolonga pies y piernas. El lenguaje prolonga la experiencia del tiempo
y el espacio, y la escritura prolonga el lenguaje”'®'. Si bien desde esta perspectiva
pareciera que la cultura refiere a lo que sale del ser humano, pero no en su
necesaria relacion con la naturaleza, el presupuesto principal sigue aqui: la cultura
refiere a lo que el ser humano coloca en el mundo.

Quiza, como una via inversa a T. Hall, pero a partir de la cual podemos llegar
a la misma conclusién que con todos los autores anteriores (que la cultura es aquello
en donde el ser humano ha puesto algo de si), la encontraremos en el término
civilizacién??, que coloquialmente refiere a la capacidad del ser humano para
relacionarse de mejor manera con el mundo, por medio de herramientas, arte,
costumbres y sobre todo, conocimiento y saberes. Desde ésta perspectiva, el
concepto de civilizacion parece enaltecer el punto en el que el ser humano se separa

149 E, Cassirer, Antropologia filoséfica..., pp. 58-59.

150 Cfr. J. San Martin, Teoria de la cultura, Editorial Sintesis, Espafia, 1999. pp.24-26.

151 Edward T. Hall, La dimension oculta. Grupo editorial Siglo XXI, Ciudad de México, 1972. p.9.

152 Nos ha parecido pertinente introducir este término al mismo tiempo que procuramos conceptualizar lo
que es la cultura, debido a que, autores como Freud y Marcuse, con los que trabajaremos a continuacion,
suelen utilizar como sinénimos ambos términos.

72



de la naturaleza, pero dicha separacion se da gracias a lo que el ser humano coloca
en el mundo, al igual que en el resto de las nociones anteriores de cultura.

Ahora bien, si se ha reconocido que la influencia kantiana que identificamos
en Cassirer, le viene principalmente de la Critica de la facultad de juzgar, entonces
habria que tener en cuenta la definicién de cultura que el fildsofo de Konigsberg
utiliza en su tercera Critica, para determinar si a través de ella, obtenemos una
mayor claridad para decir a qué nos referimos cuando hablamos de cultura. Kant
mencionara:

La produccién de la aptitud de un ser racional para fines cualesquiera en general
(por consiguiente, en su libertad), es la cultura. Asi, pues, soélo la cultura puede ser
el fin ultimo que se tenga razon en atribuirle a la naturaleza en vista del género
humano (y no su propia felicidad en la tierra, o aun, siquiera, el ser el principal
instrumento para instaurar orden y armonia en la naturaleza carente de razon fuera
de éI)'*3

A través de esta cita de Kant, identificamos su clara postura sobre el tema: la
cultura refiere a los fines que el ser humano pone en la naturaleza. En la tercera
critica, el fildsofo de Kénigsberg reconoce que no podemos atribuirle finalidades a
la naturaleza en si misma, es decir, no sabemos con certeza de qué manera
cambiara o avanzara el mundo organico, de tal manera que, o podemos
comprenderla a través del entendimiento en su forma mas mecanica o a través de
la facultad de juzgar reflexionante'®, colocando fines en ella que corresponden a lo
humano, no a lo natural. Asi, la cultura se trata del ser humano poniendo fines a la
naturaleza y dotandola de sentido. Aqui, encontramos quiza las bases de lo que
Cassirer entendera por cultura: el mundo humano, el mundo simbdlico que da
sentido a la existencia humana. Pero no solo eso, en la definicién kantiana,
podemos identificar claramente lo que ya se ha dicho con los demas autores: la
cultura, es el mundo de lo humano, en el sentido en el que, la cultura surge del ser
humano al colocar algo de él, de sus fuerzas, de sus intereses o simplemente, de
su propia razén en el mundo que habitamos.

De acuerdo con el capitulo anterior, la libertad no solamente es posible en la
cultura, sino que es condicion de posibilidad para el mundo de la cultura. Asi mismo,
lo menciona Luft, aludiendo a la Filosofia de las formas simbdlicas:

153 Immanuel Kant, Critica de la facultad de juzgar..., 387/392, p.398.
154 Cfr. Immanuel Kant, Critica de la facultad de juzgar..., 23/24, pp.40-41.

73



El animal rationale es, en consecuencia, definido en un sentido mas abarcador,
como animal symbolicum, y el ideal ético de ésta visidn es que la libertad solo puede
obtenerse en la cultura; que la cultura no es la inhibidora de la libertad, sino su
condicion de posibilidad™®®.

Ahora bien, aunque la libertad sea condicion de posibilidad de la cultura, cabe
poner atencion en otra parte especifica de la cita anterior: ‘/a libertad solo puede
obtenerse en la cultura’. Cassirer mismo reconoce que “la ‘libertad’ que el hombre
es capaz de conquistar no significa que el hombre pueda salirse del marco de la
naturaleza y sustraerse al ser o a la accién de ella”'%, es decir, el ser humano no
puede atravesar los limites naturales, no puede ir en contra de las leyes que rigen
el mundo. Yo no soy ‘libre’ de volar con mi propio cuerpo, pero a través de las formas
simbdlicas, se han creado objetos culturales como los aviones, que me permiten
volar. Es en ese sentido que la libertad que le es propia al animal simbdlico, es una
libertad circunscrita en los limites de la cultura, en el mundo propio de lo humano.
Asi, dicha libertad, la libertad en la cultura, consiste en la capacidad del ser humano
de crear formas simbdlicas, capacidad de crear ‘conceptos’ que doten de sentido el
mundo. La finalidad de dicho mundo, es un idilico Estado de derecho, en el que la
autonomia de los individuos, se convierta en una legislacion universal.

Sin embargo, pensar el mundo de la cultura y pensar la libertad en la cultura,
no significa que en la realidad histérica y contextual de Cassirer, la cultura haya
‘jugado’ el papel que él esperaba. Antes bien, la cultura del siglo XX, a ojos de
algunos criticos, en muchos aspectos fue mas “dominadora” o “represora”, que
liberadora. En ese sentido, las criticas de los miembros del Instituto de investigacion
social de la Universidad de Frankfurt arrojan pistas importantes para pensar la
cultura y reconocerla también como un medio de dominio. A continuacion,
revisaremos las criticas a la cultura por parte de Adorno y Horkheimer, ademas de
Marcuse, que si bien, en algunos pasajes parece que éstas reducen la nocidn de
cultura a las producciones artisticas, nunca dejan de referirse al mundo de lo
humano.

LA CRITICA DE ADORNO Y HORKHEIMER A LA CULTURA: LA INDUSTRIA
CULTURAL.

A principios del siglo XX, Felix Weil, un joven entusiasta del pensamiento
marxista, pero también, hijo de un empresario aleman, tenia la inquietud de fundar
un centro de investigaciones filoséficas y sociales que impulsara de manera
cientifica el marxismo y el apoyo a la clase obrera. Después de algunos afios con el

155 Sebastian Luft, Meditaciones fenomenoldgicas y (neo) kantianas..., p.82.
156 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura..., p.45.

74



proyecto en ciernes y gracias al apoyo econdémico de su papa, en 1922, Weil, junto
a Kurt Albert Gerlach, recibieron un llamado de la Universidad de Frankfurt, con la
oportunidad de construir un instituto dedicado al socialismo cientifico'’. Sin
embargo, no es sino hasta dos afios después, que “el domingo 22 de junio de 1924,
alas 11 de la mafiana, se llevé a cabo en un aula de la Universidad de Frankfurt's8,
la celebracion académica de la inauguracién del Institut fiir Sozialforschung”
(instituto de investigacion social)'®°.

Si bien Weil y Gerlach estuvieron a cargo de la fundacion, junto a otros mas,
como Grunberg, quiza los miembros mas famosos del Institut fiir sozialforschung,
fueron aquellos que se unieron posteriormente, como Pollock, Fromm y Lowenthal,
ademas de Horkheimer, Adorno y Marcuse, aunque este ultimo, fue el que se uni6
mas tarde.

En 1931, Horkheimer asume la direccion del instituto, imprimiendo no solo su
conocimiento sobre Marx, sino su inclinacion filosoéfica, reconociendo que su postura
“se encontraba en la prolongacion de una linea que conducia desde Kant y la
ilustracion francesa, pasando por Hegel y Marx”'®0. Unos meses mas tarde, ese
mismo afo, Adorno, con cierto bagaje fenomenologico debido a su maestro
Kracauer, con cierta reputacién como critico musical y sobre todo, con un trabajo
que manifestaba la influencia de Lukacs y Benjamin, fue admitido al Institut fiir
sozialforschung?®’. Si bien, tanto Adorno como Horkheimer gozaron de su
reputacion por sus trabajos independientes, quiza una de las obras mas famosas
de ambos, es aquella que publicaron en conjunto en 1944, titulada Dialéctica de la
llustracion, que de acuerdo con Javier Corona, “integra el tratamiento que Adorno y
Horkheimer nos proponen sobre el devenir de la cultura, la sociedad y la historia, y
acerca de la necesidad de una lectura critica del proceso civilizatorio occidental” 162,
Ya desde el prologo de dicha obra, se puede leer que ante la dificultad del objetivo
que tenian en mente —“lo que nos habiamos propuesto era nada menos que
comprender por qué la humanidad en lugar de entrar en un estado verdaderamente
humano, se hunde en un nuevo género de ** barbarie”- %3, se atendran a sefialar
como es que la llustracion paso de ser un pensamiento critico y emancipador, a
convertirse en el pensamiento dominante y hegemaonico:

157 Rolf Wiggershaus, La escuela de Frdncfort, Fondo de cultura econdmica; Universidad Auténoma
Metropolitana, Buenos aires, 2010, pp.19-28.

158 La traduccién original del texto, escribe “Frdncfort”. En la presente investigacidn, se utilizard Gnicamente
el nombre Frankfurt, para evitar lugar a confusiones.

159 Rolf Wiggershaus, La escuela de Francfort..., p.37.

160 Rolf Wiggeshaus, La escuela de Frdncfort..., pp. 70-71.

161 Rolf Wiggeshaus, La escuela de Frdncfort..., pp. 88-126.

162 Javier Corona Fernandez, T. W. Adorno, Universidad de Guanajuato, Guanajuato, pp. 84-85.

163 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracién, Trotta, Madrid, 1998, p.51.

75



Si los obstaculos fueran solamente aquellos que derivan de la inconsciente
instrumentalizacion de la ciencia, la reflexién sobre las cuestiones sociales podria
unirse a las tendencias en oposicion a la ciencia oficial. Pero también éstas han sido
afectadas por el proceso global de produccion y han cambiado no menos que la
ideologia a la que se debian. Les sucede lo que siempre sucedié al pensamiento
triunfante: en cuanto abandona voluntariamente su elemento critico y se convierte
en mero instrumento al servicio de lo existente, contribuye sin querer a transformar
lo positivo que habia hecho suyo en algo negativo y destructor'64.

Asi pues, desde las primeras paginas de la obra, Horkheimer y Adorno
sefalan que la finalidad sera mostrar que la razén iluminada, la que tenia la labor
de ser critica con la tradicion y con todo aquello que representaba dominacion, se
ha convertido ahora en dominadora. El pensamiento se ha convertido en mercancia
y la razén en sus diversas manifestaciones es sierva del sistema mercantil. Las
instituciones son instancias que normalizan y perpetuan dicha dominacion. “Si la
llustracidon no asume en si misma la reflexion sobre este momento regresivo, firma
su propia condena”'%5,

Para los autores, el principal problema del pensamiento ilustrado, es que la
razon, al descubrir el funcionamiento del mundo, no se contenté con comprender la
gravitacion, el movimiento, la naturaleza, sino que la comprension fue el primer paso
de lo que parecia mas importante: dominar la naturaleza. A la razon ilustrada le
interesa el conocimiento, no por “amor a la sabiduria”, sino para servirse de él, para
dominar a la naturaleza y emplearla para fines mezquinos:

Lo que los hombres quieren aprender de la naturaleza es servirse de ella para
dominarla por completo, a ella y a los hombres. Ninguna otra cosa cuenta. Sin
consideracién para consigo misma, la llustracion ha consumido hasta el ultimo resto
de su propia autoconciencia'®®

Bajo esta l6gica de dominacién de la naturaleza, la llustracién ha perdido de
vista su sentido y su finalidad. La ciencia es el ejemplo mas claro de eso, pues ya
no se interesa solo por el conocimiento y por lo que éste puede aportar a la
existencia humana, sino por la utilidad que puede sacar de él: “en el camino hacia
la ciencia moderna los hombres renuncian al sentido. Sustituyen el concepto por la

164 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 52.
165 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracioén..., p. 53.
166 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracién..., p. 60.

76



formula, la causa por la regla y la probabilidad”'®” y esto, con el fin de ejercer control
sobre el mundo:

La llustracién se relaciona con las cosas como el dictador con los hombres. Este los
conoce en la medida en que puede manipularlos. El hombre de la ciencia conoce
las cosas en la medida en que puede hacerlas. De tal modo, el en si de las mismas
se convierte en para él. En la transformacion se revela la esencia de las cosas
siempre como lo mismo: como materia o substrato de dominio. Esta identidad
constituye la unidad de la naturaleza'®®.

En este sistema, en el que gobierna la logica de la dominacién y la utilidad
mercantil muy por encima del sentido y la existencia, la cultura también se ha
convertido en un medio de dominio, en una industria que pone en primer lugar el
valor de intercambio. La literatura, la musica y el cine, que en algun momento
hicieron frente a la razén dominadora, se han convertido ahora en medios de
dominacion, en vehiculos a través de los cuales viaja la ideologia que normaliza y
perpetua el sistema:

A través de las innumerables agencias de la produccién de masas y de su cultura *
se inculcan al individuo los modos normativos de conducta, presentandolos como
los unicos naturales, decentes y razonables. El individuo queda ya determinado sélo
como cosa, como elemento estadistico, como éxito o fracaso. Su norma es la
autoconservacion, la acomodacion lograda o no a la objetividad de su funcién y a
los modelos que le son fijados®°.

Y aun mas, la cultura no solamente ha pasado a formar parte de los medios
de dominio, sino que ademas, el valor de intercambio se ha convertido en su
principal interés. La cultura ha dejado de ser un medio de expresiéon del espiritu,
para convertirse en un medio de produccién de capital. Los intereses de la cultura,
se han convertido en intereses econdmicos, la cultura se ha convertido en industria,
la industria cultural:

Toda cultura de masas bajo el monopolio es idéntica, y su esqueleto —el armazon
conceptual fabricado por aquél— comienza a dibujarse. Los dirigentes no estan ya
en absoluto interesados en esconder dicho armazdn; su poder se refuerza cuanto

167 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 61.
168 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., pp. 64-65.
169 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 82.

77



mas brutalmente se declara. El cine y la radio no necesitan ya darse como arte. La
verdad de que no son sino negocio les sirve de ideologia que debe legitimar la
porqueria que producen deliberadamente. Se autodefinen como industrias, y las
cifras publicadas de los sueldos de sus directores generales eliminan toda duda
respecto a la necesidad social de sus productos'’.

En la cultura transformada en industria, ya no hay despliegue espontaneo del
espiritu. Toda producciéon cultural sigue una féormula ‘comprobada’ de éxito
comercial. Adorno y Horkheimer critican que las diferentes radiodifusoras —al igual
que las cadenas de television y las plataformas de contenidos hoy en dia—, ofrecen
un abanico de opciones ‘entre si iguales’, la espontaneidad no existe ni por parte
del ‘artista’, ni por parte del publico, todo esta determinado por la industria:

La radio, democratica, convierte a todos en oyentes para entregarlos
autoritariamente a los programas, entre si iguales, de las diversas emisoras. No se
ha desarrollado ningun sistema de réplica, y las emisiones privadas estan
condenadas a la clandestinidad. Se limitan al ambito no reconocido de los
«aficionados», que por lo demas son organizados desde arriba. Cualquier huella de
espontaneidad del publico en el marco de la radio oficial es dirigido y absorbido, en
una seleccién de especialistas, por cazadores de talento, competiciones ante el
microfono y manifestaciones domesticadas de todo género. Los talentos pertenecen
a la empresa, aun antes de que ésta los presente: de otro modo no se adaptarian
tan fervientemente'’".

Para reforzar esta afirmacién, Adorno y Horkheimer sefialan las diferencias
entre los vehiculos fabricados por la compania General Motors y los fabricados por
Chrysler, reconociendo que en el fondo ofrecen lo mismo y que cualquier persona
con un poco de conocimiento sobre el tema puede notarlo. Exactamente o mismo
acontece con empresas como Warner Brothers y Metro Goldwin Mayer; producen
peliculas ‘diferentes’ entre si, peliculas que compiten comercialmente, pero que en
el fondo son iguales, realizadas con la misma férmula de produccion y reutilizando
las mismas historias una y otra vez'"2.

De tal manera que, la cultura hecha industria, tiene entre sus principales
finalidades generar ganancias. “La industria esta interesada en los hombres solo en
cuanto clientes y empleados suyos y, en efecto, ha reducido a la humanidad en
general y a cada uno de sus elementos en particular a esta formula que todo lo

170 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 166.
171 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 167.
172 Cfr. Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracidn..., p. 168.

78



agota””3. Sin embargo, ademas de eso, la industria cultural ha ocasionado que el
arte y la cultura pierdan su alma, su espiritu. Uno de los grandes engafios de la
industria cultural no reside solo en que la industria cultural distraiga y duerma las
conciencias, sino que, a costa de su uso comercial, echa por la borda el placer
estético que antes traia consigo'’4.

Bajo esta ldgica, bajo la légica del mercado y del consumo, la cultura
convertida en industria ocasiona la pérdida de uno de los bastiones mas importantes
que permitian la expresion libre del espiritu, la manifestacion de diversas ideas
disruptivas que promovian una razoén critica y no homogeneizante o dominadora.
En realidad ya no importa la obra, sino lo que ella sea capaz de producir
economicamente. Esto obliga a los artistas a seguir modelos o esquemas que tienen
éxito comercial, a costa de renunciar a las ideas:

La industria cultural se ha desarrollado con el primado del efecto, del logro tangible,
del detalle técnico sobre la obra, que una vez era la portadora de la idea y fue
liquidada con ésta. El detalle, al emanciparse, se habia hecho rebelde y se habia
erigido, desde el romanticismo hasta el expresionismo, en expresién desenfrenada,
en exponente de la rebelion contra la organizacion. El efecto arménico aislado habia
cancelado en la musica la conciencia de la totalidad formal; el color particular en la
pintura, la composicién del cuadro; la penetracion psicolégica en la novela, la
arquitectura de la misma. A ello pone fin, mediante la totalidad, la industria cultural.
Al no conocer otra cosa que los efectos, acaba con la rebeldia de éstos y los somete
a la forma que sustituye a la obra. Ella trata por igual al todo y a las partes. El todo
se opone, inexorable e independientemente, a los detalles, algo asi como la carrera
de un hombre de éxito, para la que todo debe servir de ilustracion y prueba, mientras
que ella misma no es otra cosa que la suma de aquellos sucesos idiotas'’®.

Asi, el éxito de la industria cultural es ftriple, pues ademas de generar
ganancias exorbitantes, por una parte suprime la espontaneidad de los artistas en
aras del éxito comercial y por otra, homogeiniza la conciencia del publico,
acostumbrandolos a recibir mas de lo mismo, ‘ayudandoles’ a evitarse fatigas
interpretativas o de comprensidn, requiriéndoles unicamente una percepcion pasiva,
atrofiando asi la imaginacion y todo tipo de espontaneidad que pudiera poseer el
consumidor, convirtiendo a todos en parte del proceso de reproduccion, en parte de

173 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 191.
174 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 187.
175 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracién..., p. 170.

79



la industria'’®, de tal manera que “el mundo entero es conducido a través del filtro
de la industria cultural™”.

Cuando en el pasado, la caracteristica principal de los artistas, —incluso
dentro de su mismo estilo o género—, era su individualidad, es decir, su estilo propio
0 su ‘toque’ personal, dentro de la industria cultural la obra de arte busca ser igual
que las otras, es una obra mediocre que no solo enaltece, sino que absolutiza la
imitacion y promueve la obediencia a cierta jerarquia social'"®.

En este sentido, los tedricos de la escuela de Frankfurt lanzan una fuerte
critica contra muchos de los artistas de su época, sefialando la sumision que tienen
hacia personajes de la industria, del Estado o en general hacia las figuras de
autoridad, convirtiéndose en peones al servicio del poder y del capital, de la industria
cultural, mientras en otros discursos se reconocen a si mismos como rebeldes o
transgresores. A diferencia de ellos, los artistas y criticos de otras épocas, mientras
aparentaban sumision, no dejaban escapar la oportunidad ser criticos:

Solo la obligacion de inscribirse continuamente, bajo drastica amenaza, como
experto estético en la vida de los negocios ha puesto definitivamente freno a los
artistas. En ofro tiempo, éstos firmaban sus cartas, como Kant y Hume,
designandose «siervos humildisimos», mientras minaban las bases del trono y el
altar. Hoy se tutean con los jefes de Estado y estan sometidos, en cualquiera de sus
impulsos artisticos, al juicio de sus jefes iletrados’.

A través de la cultura convertida en industria, la dominacién se facilita. Las
ideologias se transmiten a través del cine, la radio, la musica. Los artistas son
siervos del sistema mercantil, no promueven sus ideas, sino que reproducen
imitativamente las obras que tienen éxito comercial. A través de la cultura la
dominacion es tan sutil, que ‘libremente’ elegimos ser dominados. Como mencionan
los autores: “Bajo el monopolio privado de la cultura, la tirania deja el cuerpo y va
derecha al alma. El amo ya no dice: ‘Pensad como yo o moriréis’. Dice: ‘Sois libres
de pensar como yo'...”"®. Ante ésta dominacién, el ser humano sucumbe ante el
mito del mérito y del éxito, los colectivos piensan que tienen lo que necesitan y se
apegan ciegamente a la misma ideologia que los esclaviza'®'.

176 Cfr. Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., pp. 171-172.
177 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 171.

178 Cfr. Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracidn..., p. 175.

179 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 177.

180 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 178.

181 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 178.

80



Asi pues, la cultura hecha industria parece ser totalmente otra, que la cultura
pensada por Kant y por Cassirer. En primer lugar, ya no es posible pensar una
finalidad sin fin’, puesto que toda pieza artistica, se convierte en un objeto
intercambiable en el mercado, en capital, cuya finalidad es clara desde antes de ser
producida: generar ganancias. Por otra, la cultura ya no tiene como objetivo poner
finalidades a la naturaleza, es decir, yo no opta por dotar de sentido la existencia,
esa ha dejado de ser la principal labor de la cultura, bajo una légica industrial'82.

LA CRITICA DE MARCUSE: DEL MALESTAR EN LA CULTURA A LA
REPRESION EXCEDENTE Y EL UNIVERSO UNIDIMENSIONAL.

Dos afos después de que Horkheimer asumiera la direccion del Institut fiir
sozialforschung y de que Adorno fuera admitido, Marcuse entra a formar parte del
instituto. Sin embargo, es hasta veinte afos después, en 1953, cuando ya con una
profunda lectura de Freud, publica una de sus obras mas criticas con la cultura de
su época: Eros y civilizacion. En dicha obra, Marcuse, partiendo de algunos
supuestos freudianos y sobre todo, de la critica realizada por el psiquiatra austriaco,
en su texto El malestar en la cultura, elabora una fuerte critica a la sociedad de su
época. Asi, comencemos el presente apartado repasando alguna terminologia
freudiana indispensable para comprender a Marcuse, ademas de recordar también
cual es la critica central de Freud en el texto mencionado.

No hay duda de la importancia de las investigaciones y los textos de Freud,
no solamente en el ambito psicoanalitico, sino también en el filos6fico. No se trata
aqui de profundizar en el pensamiento del autor, sino simplemente presentar
algunos de sus conceptos y su critica a la cultura, para hacer mas asequible la
comprension de Marcuse. Asi pues, comencemos por recordar la triada yo, ello,
superyd. Sobre estos conceptos, en su obra El yo y el ello, reconocera que el yo,
“es el representante de lo que puede llamarse razdn y prudencia, por oposicion al
ello que contiene las pasiones”'®. Por su parte, el superyoé es la conciencia moral
heredada a través de las represiones de la ensefianza, la creencia religiosa, las
reglas paternas y en general, toda autoridad interiorizada’*. Asi es que
regularmente se asocia al yo con el sujeto consciente, el ello, con el inconsciente,
con todos los deseos y placeres que el sujeto quiere satisfacer desde lo mas
profundo de su ser, pero que la consciencia no permite ‘salir’. En esta relacion del
yo con el ello, el superyo, es la instancia ‘oculta’ que coloca las normas que permiten
al yo, reprimir al ello con autoridad.

182 Cfr. Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracidn..., pp. 191-192 y 202-23.
183 Sigmund Freud, Obras completas volumen 19, Amorrortu editores, Argentina, 1992, p. 27.
184 Sigmund Freud, Obras completas volumen 19..., pp.35-36.

81



Ademas de la triada yo, ello, superyd, conviene también traer al texto los
conceptos de principio de placer (eros), principio de muerte (thanatos), necesidad
(ananké), principio de realidad y sublimacioén’. El principio de placer, refiere a la
pulsion sexual, al instinto, que como su nombre lo indica, busca siempre
satisfaccion, placer. El principio de muerte es la pulsién humana que busca regresar
al reposo absoluto, al final de la vida. Este principio es doble, ya que por una parte
refiere a si mismo, pero por otra, también desencadena la pulsion de la agresividad
hacia los demas. Entre eros y thanatos se encuentra anankeé, la necesidad objetiva,
el mundo fuera de nuestra consciencia y lo que nos lleva hacia el principio de
realidad, que seria la consciencia del ser humano sobre su incapacidad de
satisfacer plenamente las pulsiones de placer y de muerte, debido que hay una
realidad objetiva que se me pone en frente y que existen ciertas normas que tengo
que cumplir, principalmente, la de trabajar para poder vivir. Por ultimo, la
sublimacién, refiere a la capacidad del ser humano de convertir las pulsiones de
placer (vida) y de muerte en algo “que no pueda ser negado por el mundo exterior”'8
(trabajo, arte, juego, etc.).

Valiéndose principalmente de estos conceptos, Freud lanza una fuerte critica,
en su texto El malestar en la cultura, aseverando que si por cultura, entendemos la
totalidad de “operaciones y normas que distancian nuestra vida de la de nuestros
antepasados animales, y que sirven a dos fines: la proteccion del ser humano frente
a la naturaleza y la regulacion de los vinculos reciprocos entre los hombres™87,
entonces, ésta exige al menos dos sacrificios: la represion de los instintos sexuales
y la represion de los instintos de agresividad'e,

Son justamente estas represiones las que generan el malestar que las
personas padecen dentro de la cultura. Es decir, desde la vision de Freud, el ser
humano es un animal que de acuerdo a las ‘operaciones y normas’ que se ha
establecido en sociedad, se ha distanciado de sus antepasados, de la naturaleza.
Sin embargo, ese distanciamiento no puede negar su caracteristica anterior: ser un
animal de constitucion biologica, con inclinaciones pasionales, sexuales y agresivas
cuando menos. Asi, el ser humano ha creado la cultura, a costa de renunciar a su
satisfaccion inmediata, pero eso le desencadena un sentimiento de desdicha:
“‘Puesto que la cultura impone tantos sacrificios no sélo a la sexualidad, sino a la

185 Estos conceptos pueden encontrarse en el texto El malestar en la cultura. Si bien, dentro del texto Freud
nunca se detiene a dar una definicion exacta de cada uno de ellos, no es dificil identificar a lo que refieren
dentro del contexto y el hilo argumentativo de la obra. Cfr. Sigmund Freud, Obras completas volumen 21,
Amorrortu editores, Argentina, 1992, pp. 57-140.

186 Sigmund Freud, Obras completas volumen 19..., p. 79.

187 Sigmund Freud, Obras completas volumen 21..., p. 88.

188 Cfr. Sigmund Freud, Obras completas volumen 21..., pp. 105-106 y p. 111.

82



inclinacién agresiva del ser humano, comprendemos mejor que los hombres
dificilmente se sientan dichosos dentro de ella”189,

Ahora bien, este ‘malestar o esta ‘desdicha’ a cambio de la cual
conformamos la cultura, genera también un sentimiento de culpa, es decir, una
“tension entre el superyd que se ha vuelto severo y el yo que le esta sometido™®° o
con otras palabras, la cultura genera malestar, porque a través de ella se nutre el
superyo, que otorga las herramientas para que el yo se reprima a si mismo y al ello.
Se genera entonces un intercambio: se sacrifica la dicha, a cambio de cierto grado
de cultura o civilizacion. Asi lo reconoce Freud:

En primer lugar, conjeturo en los lectores la impresién de que las elucidaciones
sobre el sentimiento de culpa hacen saltar los marcos de este ensayo, al apropiarse
de un espacio excesivo y marginar su restante contenido, con el que no siempre
mantienen un nexo estrecho. Acaso haya perjudicado el edificio del ensayo, pero
ello responde enteramente al propdsito de situar al sentimiento de culpa como el
problema mas importante del desarrollo cultural, y mostrar que el precio del progreso
cultural debe pagarse con el déficit de dicha provocado por la elevacion del
sentimiento de culpa™".

Pues bien, de este bagaje conceptual y tedrico se nutre Marcuse, para, junto
con lainfluencia del Institut fiir sozialforschung, elaborar su propia critica a la cultura.
Asi, en su obra Eros y civilizacion ya desde las primeras paginas se alinea con Freud
y su critica a la cultura, cuando menciona:

De acuerdo con Freud, la historia del hombre es la historia de su represion. La
cultura restringe no soélo su existencia social, sino también la biologica, no sélo
partes del ser humano, sino su estructura instintiva en si misma. Sin embargo tal
restriccion es la precondicion esencial del progreso. Dejados en libertad para
proseguir sus objetivos naturales, los instintos basicos del hombre serian
incompatibles con toda asociacion y preservacion duradera: destruirian inclusive lo
que unen. El Eros incontrolado es tan fatal como su mortal contrapartida: el instinto
de la muerte. Sus fuerzas destructivas provienen del hecho de que aspira a una
satisfaccién que la cultura no puede permitir: la gratificacion como tal, como un fin
en si misma, en cualquier momento. Por tanto, los instintos deben ser desviados de
su meta, inhibidos en sus miras. La civilizacién empieza cuando el objetivo primario

189 Sigmund Freud, Obras completas volumen 21..., p. 111.
190 Sigmund Freud, Obras completas volumen 21..., p. 119.
191 Sigmund Freud, Obras completas volumen 21..., p. 130.

83



—o0 sea, la satisfaccion integral de las necesidades— es efectivamente
abandonado®?.

Para Marcuse, también es claro que la cultura o civilizacion es fruto de la
represion de los instintos, pero que sin dicha represion, los seres humanos
probablemente acabarian con todo lo que han creado e incluso con ellos mismos.
Posteriormente, Marcuse realizara una explicacion ontogenética y filogenética de la
represion y la culpa que esta genera.

La explicacion ontogenética, corresponde a la manera en la que cada
individuo asume e interioriza la represion. Marcuse, una vez mas en sintonia con
Freud, sostiene que la represion y la culpa ontogenética, se debe a que los seres
humanos “introyectan” las normas que les vienen desde fuera, desde ciertas figuras
de autoridad, hegemonicas o desde ciertas instancias dominadoras:

Pero siempre, desde la primera restauracion prehistérica de la dominacion a la
primera rebelion, la represién desde afuera ha sido sostenida por la represion desde
adentro; el individuo sin libertad introyecta a sus dominadores y sus mandamientos
dentro de su propio aparato mental. La lucha contra la libertad se reproduce a si
misma, en la psique del hombre, como la propia represion del individuo reprimido, y
a su vez su propia represion sostiene a sus dominadores y sus instituciones'®,

En este punto, Marcuse introduce dos conceptos importantes de su obra, que
si bien, parten también de la postura del médico austriaco, sirven como una especie
de ampliacion o actualizacion de lo que ya se habia escrito, siendo éste un aporte
propio del fildsofo de la escuela de Frankfurt:

a) Represion excedente: las restricciones provocadas por la dominacion social.
Esta es diferenciada de la represion (basica): las «modificaciones» de los
instintos necesarias para la perpetuacion de la raza humana en la civilizacién.

b) Principio de actuacién: la forma histérica prevaleciente del principio de la
realidad™®.

De tal manera que, la represion excedente se distancia de la represion
freudiana en el sentido de que ya no solamente se reprimen las pulsiones sexuales

192 Herbert Marcuse, Eros y civilizacién, Sarpe, Madrid, 1983, p. 27.
193 Herbert Marcuse, Eros y civilizacion..., p. 31.
194 Herbert Marcuse, Eros y civilizacion..., p. 48.

84



y las agresivas, sino que a través de las normas sociales introyectadas dentro de
si, el ser humano es reprimido también de manera cultural (diferenciandose de la
represion ‘basica’, concebida Unicamente de manera bioldgica'®). Por su parte, el
principio de actuacion, se referira a la forma en la que el principio de realidad se
aplica dentro de un contexto histérico especifico. Bajo la mirada de estos dos
conceptos, se puede entender de mejor manera la represiéon en la que vive la
civilizacion, o la cultura de la época:

Los hombres no viven sus propias vidas, sino que realizan funciones
preestablecidas. Mientras trabajan no satisfacen sus propias necesidades vy
facultades, sino que trabajan enajenados. Ahora el trabajo ha llegado a ser general
y, por tanto, tiene las restricciones impuestas sobre la libido: el tiempo de trabajo,
que ocupa la mayor parte del tiempo de vida individual, es un tiempo doloroso,
porque el trabajo enajenado es la ausencia de gratificacion, la negacién del principio
del placer. La libido es desviada para que actie de una manera socialmente util,
dentro de la cual el individuo trabaja para si mismo sdlo en tanto que trabaja para el
aparato, y esta comprometido en actividades que por lo general no coinciden con
sus propias facultades y deseos'%.

Para Marcuse es claro que el sistema de produccion en el que la
mercantilizacion y sobre todo, la ganancia, es lo primero y mas importante, genera
seres humanos que ya no solo son reprimidos en el ambito bioldégico, sino en toda
su existencia. Los trabajadores tienen jornadas laborales inhumanas, restandoles
tiempo practicamente solo para el descanso. Pero cuando, entre las horas laborales
y las de descanso, el trabajador puede hacerse un tiempo para el ocio, la dispersion
o el entretenimiento, se le ofrece un ‘abanico de posibilidades’, todas ellas
controladas por el propio sistema:

El control basico del ocio es logrado por la duracion del dia de trabajo mismo, por la
aburrida y mecanica rutina del trabajo enajenado; éste requiere que el ocio sea una
pasiva relajacion y una recreacion de energia para el trabajo. Sélo en el ultimo nivel
de la civilizacion industrial, cuando el crecimiento de la productividad amenaza con
desbordar los limites impuestos por la dominacion represiva, la técnica de la
manipulacién en masa ha tenido que desarrollar una industria de la diversion que
controla directamente el tiempo de ocio, o el estado ha tomado directamente la tarea
de reforzar tales controles’.

195 Cfr. Herbert Marcuse, Eros y civilizacion..., p. 48.
196 Herbert Marcuse, Eros y civilizacion..., p. 56.
197 Herbert Marcuse, Eros y civilizacion..., p. 58.

85



Asi, la sublimacion se ha convertido en una empresa imposible, ya que los
trabajadores no estan comprometidos con sus propios deseos o facultades, sino
con los deseos del negocio, de la empresa, del ‘patrén’, por lo que no ‘convierten’
sus propias pulsiones en algo socialmente aceptable, sino que, en todo caso, estan
‘convirtiendo’ las pulsiones de sus amos en algo socialmente aceptable. Cuando el
trabajador asalariado se siente identificado con sus labores, cuando piensa que ama
su trabajo y que en él, logra la sublimacion de sus pulsiones, nos encontramos frente
a un individuo totalmente enajenado, presa el dominio absoluto de la industria'%.

En cuanto a la explicacion filogenética de la represion, referida a la manera
historica en la que los seres humanos adquirieron la culpa y la heredaron a las
futuras generaciones, el filésofo de la escuela de Frankfurt, también mantiene
cercania con Freud, al valerse del relato de una horda primitiva en la que los hijos,
cansados de las normas y la autoridad, asesinan a su padre. Después del parricidio,
los hijos se dan cuenta que las normas del padre tenian su razén y ayudaban a
mantener el orden y el control, por lo que ellos mismos las vuelven a instaurar,
convirtiéndose asi en la nueva autoridad, pero cargados con culpa en la conciencia.
A partir de este momento, comienza la historia de la civilizacion, de la cultura:

La civilizacion empieza sélo en el clan de los hermanos, cuando los tabues,
autoimpuestos ahora por los hermanos en el poder, utilizaron la represiéon en nombre
del interés comun de conservar al grupo como conjunto, el suceso psicoldgico
decisivo que separo al clan de hermanos de la horda original es el desarrollo del
sentimiento de culpa. El progreso mas alla de la horda original —y por tanto la
civilizacion— presupone el sentimiento de culpa: lo introyecta en los individuos, y
asi mantiene las principales prohibiciones, contenciones y retrasos en la
gratificacion de los que la civilizacion depende®.

Asi, a costa de la represion en su doble bifurcacién, ontogenética y
filogenética, los seres humanos han avanzado en la civilizacion. Ahora bien,
Marcuse es claro al sefalar que, desde su perspectiva, el principio de realidad
(trabajo) es perfectamente reconciliable con el principio de placer. Lo que es
realmente irreconciliable son el principio de actuacion y la represion excedente con
el principio de placer®®. Es decir, para el filésofo de la escuela de Frankfurt, el
trabajo no solamente es importante en el desarrollo cultural y civilizatorio, sino que
es crucial en la experiencia del ser humano, en el sentido de que este puede ser

198 Cfr. Herbert Marcuse, Eros y civilizacién..., pp. 201-202.
199 Herbert Marcuse, Eros y civilizacion..., p. 71.
200 Cfr, Nota al pie de pagina, Herbert Marcuse. Eros y civilizacion..., p.58

86



sublimador. El verdadero problema, viene cuando el trabajo no atiende a los deseos
del individuo, sino de la industria y quién la dirige, porque ahi estamos frente a un
trabajo totalmente enajenante. Acorde con esto, surge el siguiente razonamiento:
La cultura exige sublimacién. La sublimacion debilita al eros. Al estar debilitado eros,
el impulso de muerte toma la iniciativa. El instinto de muerte se refuerza en esta
civilizacion, que tiene como principio, ante todo, dominar?°!. Asi, Marcuse enuncia
lo siguiente:

(...) mientras los impulsos destructivos estén siendo satisfechos asi, tal satisfaccion
no puede estabilizar su energia al servicio de Eros. (...) Y el hecho de que la
destruccion de la vida (humana y animal) ha progresado junto con el progreso de la
civilizacion, que la crueldad y el odio y la exterminacién cientifica de los hombres
han aumentado en relacion con la posibilidad de eliminarla opresion —este aspecto
de la reciente civilizacién industrial tendra raices instintivas que perpetuaran la
destructividad mas alla de toda racionalidad—. Entonces el creciente dominio de la
naturaleza, con la productividad creciente del trabajo, desarrollara y satisfara las
necesidades humanas solo como un producto accesorio: el creciente bienestar
cultural y el conocimiento creciente proveen el material para la destruccion
progresiva y la necesidad de una represion instintiva creciente?°?,

Asi, es como surge la llamada por Marcuse, dialéctica de la civilizacion, un
ciclo recurrente en el que los seres humanos sufren ciertas represiones y luchan por
liberarse de ellas. Sin embargo, a cada ‘vuelta’, la represion es mas perfecta, la
dominacion tiene una légica mejor desarrollada y mas sutil, lo que le permite a la
vez, ser mas silenciosa y dominar de mejor manera. Por consecuencia, las
posteriores dominaciones, siempre son mejores que las anteriores, atendiendo a un
“ciclico progreso en la dominacion”203,

Es de esa manera, que llegamos a un punto en el que la dominacion es casi
absoluta, pero sutil. La industria se encarga de homogeneizar a los seres humanos
a través de sus producciones. Todas las personas tienen los mismos suefios y
aspiraciones, de manera que el control se vuelve sencillo, pues aunque “tienen
innumerables oportunidades de elegir, innumerables aparatos que son todos del
mismo tipo y los mantienen ocupados y distraen su atencion del verdadero
problema”%4,

Esta critica tan fuerte de Marcuse, toma su plenitud en la obra EI hombre
unidimensional, en donde senala que si tanto los jefes como sus empleados ven los

201 Cfr. Herbert Marcuse, Eros y civilizacion..., pp. 85-90.
202 Herbert Marcuse, Eros y civilizacion..., pp. 90-91.

203 Herbert Marcuse, Eros y civilizacién..., p. 92.

204 Herbert Marcuse, Eros y civilizacién..., p. 100.

87



mismos programas de television o escuchan los mismos programas de radio, si las
hijas de las secretarias se visten igual de elegante que las hijas de los duefios de
las empresas, si cualquiera puede sofiar con un automovil lujoso y si todos tienen
los mismos medios de entretenimiento durante su tiempo de ocio, eso no indica la
supresiéon de las clases sociales, sino que “la medida en que las necesidades y
satisfacciones que sirven para la preservacion del «sistema establecido» son
compartidas por la poblacion subyacente™. Es decir, el acceso de toda la
poblacion a los mismos contenidos de entretenimiento, a la misma ropa y a los
mismos suefos, solo representan la gran capacidad dominadora que el sistema ha
alcanzado:

Escoger libremente entre una amplia variedad de bienes y servicios no significa
libertad si estos bienes y servicios sostienen controles sociales sobre una vida de
esfuerzo y de temor, esto es, si sostienen la alienacion. Y la reproduccion
espontanea, por los individuos, de necesidades superimpuestas no establece la
autonomia; solo prueba la eficacia de los controles.?%

Asi, los seres humanos han sido homogeneizados: todos consumen lo
mismo, todos visten igual, todos suefan lo mismo. La dominacién y el control son
ahora mas faciles, porque un solo programa de television, una sola prenda nueva
de vestimenta, un solo lanzamiento novedoso de las comparfias de automoviles,
una sola cosa en general, sirve para dominar y perpetuar la ideologia en toda la
poblacién. En esta nueva forma de control, todo aquello que ‘salga del molde’, tiene
dos opciones: desaparecer o ser absorbida y adaptada apropiadamente para el
sistema de consumo, pasando a formar parte del universo unidimensional:

Los productos adoctrinan y manipulan; promueven una falsa conciencia inmune a
su falsedad. Y a medida que estos productos utiles son asequibles a mas individuos
en mas clases sociales, el adoctrinamiento que llevan a cabo deja de ser publicidad;
se convierten en modo de vida. Es un buen modo de vida —mucho mejor que
antes—, y en cuanto tal se opone al cambio cualitativo. Asi surge el modelo de
pensamiento y conducta unidimensional en el que ideas, aspiraciones y objetivos,
que trascienden por su contenido el universo establecido del discurso y la accién,
son rechazados o reducidos a los términos de este universo?”’.

205 Herbert Marcuse, El hombre unidimensional, Planeta-Agostini, Barcelona, 1993, p. 38.
206 Herbert Marcuse, El hombre unidimensional..., p. 38.
207 Herbert Marcuse, El hombre unidimensional..., p.42.

88



Pues bien, esta es la critica de Marcuse a la cultura, una cultura que ha
convertido la represion en represion excedente a través del principio de actualidad.
Una cultura que ha desarrollado medios de control y dominacion tan sutiles, que a
primera vista pasan desapercibidos e incluso nos hacen pensar que favorecen la
libertad. Una cultura que ha homogeneizado a los seres humanos, para que asi, con
una sola produccion cultural se pueda dominarlos a todos.

LA RELACION SUJETO-OBJETO Y LA TRAGEDIA DE LA CULTURA

En el texto Las ciencias de la cultura, Ernst Cassirer escribe sobre ‘La
tragedia de la cultura’ aludiendo a Simmel y sosteniendo que con ese término se
refiere a que la cultura ha perdido toda su capacidad critica, su espontaneidad
creadora e incluso, la relacién de sentido con el ser humano, lo que ocasiona que
la cultura se convierta en un agente de enajenacion y de dominio, antes que en algo
liberador?°8:

La reflexién nos revela con mayor claridad, a medida que va ahondando en el
problema, la estructura dialéctica de la conciencia de la cultura. Los progresos de la
cultura van depositando en el regazo de la humanidad nuevos y nuevos dones; pero
el individuo se ve excluido de su disfrute en medida cada vez mayor. Y ;para qué
sirve, en realidad, una riqueza que jamas el yo puede llegar a transformar en acervo
vivo? ¢ No contribuye mas bien a entorpecerle, en vez de liberarle?2

Asi, la cultura, aquel espacio en el que la libertad no solamente es posible,
sino que es conditio sine qua non, tiene también una enorme potencialidad de
dominacion. Esto puede identificarse claramente en las criticas de Adorno,
Horkheimer y Marcuse. Aquella cultura, en la que Cassirer colocaba la
espontaneidad del espiritu como condicion previa, es ahora una cultura que se
encarga de ideologizar y dominar mediante la razon instrumental a los seres
humanos. Las obras de arte y la ciencia, ya no manifiestan la libertad del espiritu
creador, ya no se preocupan por transmitir ideas, por preservar el despliegue
fenomenoldgico de las formas simbdlicas. Antes bien, el principal interés del arte y
la ciencia es la produccion econdmica, la utilidad mercantil. Esa es la tragedia de la
cultura: aquella que estaba llamada a conservar la espontaneidad y la libertad del
espiritu, se ha convertido en un agente de dominacion.

Si bien, siguiendo la critica de Adorno y Horkheimer podriamos aseverar que
dicha tragedia empieza a manifestarse descaradamente a partir de la hegemonia

208 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura..., p.169-172.
209 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura..., p.170.

89



del pensamiento ilustrado, tanto el neokantiano, como los miembros de la escuela
de Frankfurt aqui mencionados, estaran de acuerdo en que este aspecto dominador
de la cultura, se puede encontrar ya, desde el pensamiento mitico.

Para Adorno y Horkheimer, es claro que la estructura de la razén, como razon
instrumental, es decir, como razén que siempre busca sacar provecho de lo que
conoce, es una estructura de dominio y eso, se puede identificar en cualquier punto
del movimiento del pensamiento, incluso ya desde el pensamiento mitico. Es por
eso, que los autores mencionan:

Imparable es no sélo la llustracién del siglo XVIII, como Hegel reconocid, sino
también, como nadie supo mejor que él, el movimiento mismo del pensamiento.
Incluso en el conocimiento mas infimo, como en el mas elevado, se contiene la
conciencia de su distancia con respecto a la verdad, que hace del apologeta un
mentiroso. La paradoja de la fe degenera al fin en vértigo, en el mito del siglo XX*,
y su irracionalidad se transforma en una manifestacion racional en manos de los
enteramente ilustrados, que conducen ya a la sociedad hacia la barbarie?'°.

Posteriormente, escribiendo puntualmente sobre las civilizaciones de la
época mitica, afirmaran:

En las primeras fases ndmadas, los miembros de la tribu participan aun
auténomamente en la accién influyente sobre el curso natural. El animal salvaje es
rastreado por los varones; las mujeres se encargan del trabajo que puede realizarse
sin un comando rigido. Es imposible establecer cuanta violencia precedié hasta
habituarse a un ordenamiento tan sencillo. En éste, el mundo se halla ya dividido en
un ambito de poder y en uno profano. En él, el curso natural se encuentra ya, como
emanacion del mana, elevado a norma que exige sumision. Pero si el salvaje
némada tomaba aun parte, a pesar de toda sumision, en el encantamiento que
limitaba a ésta y se disfrazaba de animal salvaje para sorprenderlo, en etapas
posteriores la comunicacion con los espiritus y la sumision se hallan repartidos entre
diferentes clases de la humanidad: el poder en un lado, la obediencia en el otro. Los
procesos naturales, eternamente iguales y recurrentes, son inculcados a los
subditos, bien por tribus extranjeras, bien por las propias camarillas dirigentes, como
ritmo de trabajo al compas de las porras y el garrote, que resuena en todo tambor
barbaro, en todo ritual mondtono?'".

210 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 74.
211 Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion..., p. 75.

90



De tal manera que, el pensamiento mitico es ya dominador, puesto que se
encarga de separar “clases” de individuos. Unos tienen acceso a la magia, al
conocimiento, a la sabiduria y sobre todo, al poder, mientras que otros, se
conforman con obedecer y seguir las érdenes de los primeros. El pensamiento
mitico, fomenta la distincién entre los mas apegados a lo sagrado y los mas
cercanos a lo profano; los dominadores se establecen asi por encima de los
dominados. También en el pensamiento mitico, a través de ritos y conjuros, los
humanos intentaban dominar la naturaleza, imponer su voluntad sobre ella, a través
del favor de los dioses. En la llustraciéon, este pensamiento mitico evoluciona a una
nueva forma; el favor que antes se pedia a los dioses para someter a la naturaleza
a la voluntad humana, se pide ahora a la razén, por medio de las matematicas, pero
en el fondo la intencion permanece: la naturaleza debe ser sometida a la voluntad
del ser humano y entre los seres humanos, la voluntad de los dominadores debe
ser impuesta a los dominados?'2.

Cassirer tiene algunos puntos comunes con esta critica, pues a través de su
influencia hegeliana, reconoce que el despliegue fenomenoldgico de las formas
simbdlicas, hace que aun en el simbolo mas abstracto, se conserve también algo
del pensamiento mitico. Pero ademas, en su obra E/ mito y el Estado, publicada en
1947, reconocera que “histéricamente, no hallamos ninguna gran cultura que no
esté dominada por elementos miticos y penetrada por ellos”?'® y posteriormente,
cuando se refiere a la politica de su época —pensando sobre todo en los fascismos
y totalitarismos del siglo XX-, sostiene que muchos sistemas politicos, se
encuentran mas dominados por el pensamiento mitico, aquel al que se recurre
cuando la razén tambalea o no ofrece los resultados esperados:

En todos los momentos criticos de la vida social del hombre, las fuerzas racionales
que resisten al resurgimiento de las viejas concepciones miticas, pierden la
seguridad en si mismas. En estos momentos, se presenta de nuevo la ocasién del
mito. Pues el mito no ha sido realmente derrotado y subyugado. Sigue siempre ahi,
acechando en la tiniebla, esperando su hora y su oportunidad. Esta hora se presenta
en cuanto los demas poderes de vinculacion de la vida social del hombre pierden su
fuerza, por una razén u otra, y no pueden ya combatir los demoniacos poderes
miticos.?™

Para Cassirer, al igual que para Adorno y Horkheimer, el mito subyace en lo
mas profundo de la razén. Sin embargo, el neokantiano difiere con los miembros de

212 cfr. Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracién..., pp. 75-85.
213 Ernst Cassirer, El mito del Estado, Fondo de cultura econdmica, México, 1968, p. 9.
214 Ernst Cassirer, El mito del Estado..., p. 331.

91



la Escuela de Frankfurt, en el sentido de que para estos ultimos la razéon es
dominadora, o cuando menos, la razon instrumental, fortalecida a través del
pensamiento ilustrado convertido en hegemonia. Al contrario de ellos, el fildsofo de
las formas simbdlicas tiene una amplia confianza en la razén y participa de los
valores ilustrados; tiene una profunda conviccion de que, a través de dichos valores,
se podra conseguir el idilico Estado de derecho que surja en primer momento de la
autonomia del individuo. El problema viene cuando la razon se enfrenta a ciertas
dificultades, y ante eso, optamos por el pensamiento mitico magico?"®.

De esta diferencia en cuanto a la perspectiva de la llustracion que tienen los
autores mencionados, asi como al hecho de que Cassirer sostenga que el ser
humano es aquel que construye el mundo de la cultura y por tanto, que se le pueda
concebir como una especie de ‘Sefior’ del mundo cultural, es que también se le
puede acusar al autor neokantiano de ser totalmente antropocentrista, lo que
desemboca en una critica obvia: parecera que el filésofo de la escuela de Marburgo
seria capaz de avalar la dominacion de la naturaleza, por encima de cualquier cosa,
siempre que sea en favor de los fines que el ser humano se ha trazado.

Sin embargo, la correlacion que el filosofo neokantiano reconoce entre el
sujeto y el objeto, propia del pensamiento hegeliano, parece cuando menos,
exentarlo un poco de esta critica y nuevamente colocarlo en una postura muy
semejante a la que toman los miembros de la Escuela de Frankfurt. En cuanto a
esta correlacion sujeto-objeto, Horkheimer sostendra que la teoria critica, a
diferencia de la teoria clasica, no comprendera al sujeto como un Yo separado de
los objetos y por tanto escindido de ellos, sino que por el contrario, la teoria critica,
“toma conscientemente como sujeto al individuo determinado en sus relaciones
reales con otros individuos y grupos, en su confrontacion con una determinada
clase, y por ultimo en su entrelazamiento, mediada de este modo, con el todo social
y con la naturaleza™'. Asi, para Horkheimer, el sujeto estd en una constante
correlacion con aquello que esta fuera de él, es decir, con la sociedad entera y con
el mundo que habitamos. Cuando el sujeto, pierde eso de vista, cuando se separa
de su relacién constitutiva con lo ‘exterior’, entonces surge el pensamiento
dominador, que no busca comprender el despliegue del sujeto-objeto, sino, dominar
el objeto. Por su parte, Cassirer, en Las ciencias de la cultura, mencionara:

215 Sj bien todas las formas simbdlicas conservan ciertos elementos estructurales, pareciera que para Cassirer,
optar por la forma simbdlica del mito para resolver asuntos politicos, es un error garrafal, sobre todo porque
se acude a dicha forma simbdlica como ultima alternativa, tomdndola mas en cuenta por sus caracteristicas
‘magicas’, que por sus caracteristicas de forma simbdlica.

216 Max Horkheimer, Teoria tradicional y teoria critica, Paidds Ibérica, Espafia, 2000, p. 45.

92



(...) Desde un punto de vista critico, esta alternativa se reduce a una apariencia
dialéctica. Quien enfoque asi el problema advierte que la experiencia interior y la
exterior no son dos cosas distintas y separadas, sino que responden a condiciones
comunes y que solo pueden existir la una en relacion con la otra y constantemente
enlazadas entre si. Desde este punto de vista dejan de ser cosas sustancialmente
distintas para convertirse en cosas entre las que media una correlacién y que se
complementan la una a la otra?'’.

Tenemos entonces que, para ambas posturas es fundamental caer en la
cuenta de la correlacion existente entre el individuo y aquello exterior a él, porque
la realidad esta en una constante conformacién dialéctica entre el sujeto y el objeto.
Asi, tanto para los miembros de Frankfurt, como para el marburgués, esta
correlacion genera la produccion del presente histérico concreto y esto devela, a su
vez, que también para las dos posturas es inconcebible una “teoria” que esté
desapegada de la practica. Con Cassirer, hemos repasado como se da esa
correlacion entre teoria y practica, y no es dificil inferir que dicha correlacion surge
a partir del supuesto de que sujeto y objeto no son independientes, sino también
correlativos, ya que, el sujeto esta en una constante significacion del mundo, pero
de acuerdo a su interaccion social y con los objetos; los simbolos son conformados
no por un sujeto aislado, sino en una constante relacién con su entorno y el fruto de
dicha relacion, es que los simbolos siguen en una constante configuracion, en un
constante “ir y venir” del sujeto al objeto, y asi sucesivamente. Esto es el despliegue
dialéctico de las formas simbdlicas. Nuevamente hay que mencionar y hacer
hincapié: no ocurre muy diferente con la postura de la teoria critica, como podemos
leer en el texto de Horkheimer, cuando reconoce la correlacién entre el objeto
percibido y el rgano percipiente:

Lo que percibimos en nuestro entorno, las ciudades, los pueblos, los campos vy los
bosques, lleva en si el sello de la elaboracion. Los hombres son un resultado de la
historia no sélo en sus vestidos y en su conducta, en su figura y en su forma de
sentir, sino que también el modo en que ven y oyen es inseparable del proceso vital
social tal como se ha desarrollado durante milenios. Los hechos que los sentidos
nos presentan estan socialmente preformados de dos modos: a través del caracter
histérico del objeto percibido y a través del caracter histérico del 6rgano
percipiente.?'®

217 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura..., p. 54.
218 Max Horkheimer, Teoria tradicional y teoria critica..., p. 35.

93



Hemos dicho que, /a tragedia de la cultura es que, en aquel espacio propio
del ser humano, en dénde le es permitida la espontaneidad creadora, en donde
puede vivir y experimentar la libertad, tiene también grandes potencialidades de ser
un espacio represor y dominador, tal como lo ha sefialada la teoria critica. Hemos
dicho también, que el caracter mas represor de la cultura se encuentra ya presente
desde el pensamiento mitico. Ahora bien, las similitudes entre el pensamiento mitico
y la razén instrumental son sencillas de encontrar: ambas buscan ejercer control
sobre la realidad, generando una ‘ruptura’ o quiza mejor dicho, un desconocimiento
de la intima correlacion sujeto-objeto. Asi, nos encontramos quiza ante una de las
raices del problema de la tragedia de cultura: la separacion entre el objeto percibido
y el sujeto percipiente, como si fueran dos mundos distantes, como si no existiera
una co-pertenencia.

Con esta escision descarada entre el sujeto y el objeto, el sujeto busca
someter, dominar y controlar. Pero al hacerlo, se genera una ruptura dialéctica,
puesto que el individuo ya no esta interesado en ‘dialogar’ con la realidad, se rompe
el ‘iry venir’ y se convierte en una relacion impositiva y dictatorial, en la que el sujeto
es amo Yy sefor del objeto. Esa es la verdadera tragedia de la cultura, la ruptura de
la relacion dialéctica entre el sujeto y el mundo circundante. Cuando se da esta
ruptura, la cultura corre el riesgo de morir, de convertirse hacia la represién y el
dominio. Para evitar este ‘paradero fragico’, la postura tanto de la Escuela de
Frankfurt, como de Cassirer, es muy clara y coincidente nuevamente: es necesario
partir de la conciencia. A propdsito, Cassirer escribe: “la conciencia es el comienzo
y el fin, el alfa y el omega de la libertad que al hombre le es dado adquirir”?'®,
mientras que Horkheimer menciona: “pero en el transito de la forma social presente
a la futura, la humanidad se debe constituir por primera vez en sujeto consciente y
determinar activamente sus propias formas de vida"?%.

Asi, la tragedia de la cultura puede superarse, siempre que el sujeto no rompa
su relacion dialéctica con el objeto y para eso, sera necesario tomar conciencia de
que el sujeto no solamente es un agente pasivo, sino que es activo. El individuo no
solamente es alguien que interpreta la realidad, sino que es parte constituyente de
la misma, pues se encuentra significandola y dotandola de sentido constantemente.
Pero asi mismo, la realidad esta constantemente significando y dotando de sentido
al ser humano. Siempre que el ser humano sea consciente de eso, quedara un
resquicio al menos, para el despliegue dialéctico del espiritu en las formas
simbdlicas, en la cultura.

219 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura..., p. 45.
220 Max Horkheimer, Teoria tradicional y teoria critica, p. 68.

94



LA FUNCION DEL ARTE: POSIBILIDAD DE DOMINIO Y LIBERACION

Para Cassirer, todo significa algo, segun la relacion que mantiene con el resto
de las cosas que le rodean, con su contexto, es decir, el significado de algo lo
conocemos de acuerdo consu funcion. Partiendo de esto, podriamos afirmar que el
arte solo puede ser interpretado de manera correcta partiendo de su funcion, de su
horizonte de significacion.

Si somos consecuentes con ese supuesto, Adorno y Horkheimer tendrian
toda la razon en sefalar el mal de la industria cultural, ya que la funcién en la que
se encuentra inmersa la cultura de su época, refiere totalmente a una ldgica
mercantil. El arte, como un elemento de la cultura, como forma simbdlica, no se
encuentra exento de ese mal y ha sacrificado la espontaneidad del espiritu, a
cambio del valor de intercambio que pudiera tener. Es por eso, que Adorno
criticamente senala:

Hoy los engafios por la industria de la cultura, los sedientos clientes de sus
mercancias, se encuentran al otro lado de la frontera del arte. Pero por eso mismo
perciben su inadecuacion al proceso social contemporaneo de forma mucho mas
transparente que quienes todavia recuerdan lo que un tiempo fue la obra de arte,
aun cuando no les ocurra lo mismo a la hora de darse cuenta de la especifica falta
de verdad de ese proceso. Empujan en la direccién de privar al arte de su esencia
artistica. Sintoma inequivoco de esta tendencia es la pasion de palpar, de no dejar
ser a ninguna obra de arte lo que realmente es, de producir cualquier cosa, de
disminuir la distancia entre obra de arte y observador.??!

Con la cultura convertida en industria, con el arte convertido simplemente en
un valor intercambiable, la I6gica del dominio emerge con mayor facilidad. El arte, a
través de esta Optica, pierde toda su espontaneidad, absorbe la libertad del espiritu
para manifestarse y se relaciona con el ser humano, principalmente, como un ‘bien’
que puede ser poseido y manipulado a conveniencia???.

En sintonia con esto, Adorno, en su texto El artista como lugarteniente, se
vale de la obra de Paul Valery para recaer nuevamente en la critica a la industria
cultural, y sefalar que ante esa logica mercantil, en la que el arte se produce
principalmente con fines econdmicos, tendriamos que voltear la mirada en busca de
‘arte grande’:

221 Theodor W. Adorno, Teoria estética, Ediciones Orbis, Barcelona, 1983, p. 30.
222 Theodor W. Adorno, teoria estética..., p. 31-32.

95



Lo que llamo ‘arte grande’ es, en una palabra, el arte que reclama despéticamente
para si todas las capacidades de un hombre, y cuyas obras son tales que todas las
capacidades de otro hombre tienen que sentirse llamadas y tienen que ponerse a
contribucién para poder entenderlas.???

Asi, unicamente lo llamado ‘arte grande’, tiene la capacidad de preservar la
libertad creadora, la espontaneidad del espiritu?**. Quien es capaz de crear este tipo
de arte y también quien es capaz de recibir estas manifestaciones artisticas, a través
de todo su ser, es capaz también de ser un “sujeto duefio y consciente de si
mismo”?2%, Solo a través de manifestaciones artisticas con esas caracteristicas, es
que el ser humano tiene la posibilidad de encontrar en el arte un agente liberador y
no represor y dominador. Cuando el sujeto pone todo su ser y toda su conciencia al
servicio del arte y no del capital que éste pueda generar, se rompe la relacion de
dominacion, se reconcilian el sujeto y el objeto, “en arte, el espiritu deja de ser el
viejo enemigo de la naturaleza y se avanza hasta la reconciliacion”?26,

Una idea muy similar podemos encontrar en Cassirer, quien sostiene que la
cultura avanza siempre de manera dialéctica, en una constante tension entre el
sujeto, el objeto y otros sujetos (yo, tu, ello). Solamente cuando se reconoce dicha
tension y cuando no se cierra el proceso dialéctico, emergen nuevas
manifestaciones artisticas y artistas que son capaces de colocar a la obra aun por
encima de si mismos, de sus propios intereses:

Si enfocamos este proceso exclusiva y preferentemente desde el punto de vista del
individuo, vemos que conserva siempre un caracter peculiarmente escindido. El
artista, el investigador, el fundador de religiones: ninguno de ellos puede realizar una
obra verdaderamente grande mas que entregandose de lleno a su misién vy
olvidandose, en gracia a ella, de su ser propio y personal.??’

Nuevamente, solo de esta manera nos encontrariamos ante un arte que no
desconozca el correlato sujeto-objeto y por tanto, que tenga esperanzas de salir de
la razén instrumental, de la l6gica de dominacién, un arte que coincidiria en ese

223 Theodor W. Adorno, “El artista como lugarteniente” en Theodor W. Adorno, Critica cultural y sociedad,
Sarpe, Madrid, 1984, pp. 205-2019, p. 210.

224 Cabe apunta aqui, que dicha “libertad del espiritu”, para Adorno siguiendo a Valery, no es un libertad
individual, sino, colectiva o social. De manera que, el ‘arte grande’ es producida no por un genio, sino por las
manifestaciones sociales que un artista se encarga de plasmar en nombre del colectivo.

225 Theodor W. Adorno, “El artista como lugarteniente”..., p. 217.

226 Theodor W. Adorno, Teoria estética..., p.179.

227 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura..., p. 178.

96



sentido, con aquel que ha surgido en todos los renacimientos que podamos
pensar??8,

Marcuse, desde su Optica freudiana senala algo muy parecido también, pues
sostiene que solamente cuando logremos renunciar a la hegemonia del /logos,
entendido como razén instrumental o dominadora, por encima del eros, podremos
recobrar la capacidad de sublimacion que tiene el arte. Asi, para Marcuse, la
respuesta a la represion excedente y al principio de actualidad, se encuentran en la
capacidad de reconciliar a eros y logos, de manera que ambos puedan coexistiry a
través de la sensualidad sublimada, el logos abandone su rasgo dominador:

La libertad tendra que encontrarse en la liberacion de la sensualidad antes que en
larazény en la limitacion de las facultades «superiores» en favor de las «inferiores».
En otras palabras, la salvacion de la cultura envolveria la aboliciéon de los controles
represivos que la civilizacion ha impuesto sobre la sensualidad.??°

Esta liberacion a la que alude Marcuse, romperia la relacion del sujeto con lo
que le rodea, en sentido de dominacion y abriria la posibilidad de una relacion de
copertenencia. Esto es posible a través del arte, a través de la experiencia estética:
“Y un cambio correspondiente tendra lugar en el mundo subjetivo. En él, también,
la experiencia estética detendra la violenta productividad dirigida a la explotacién,
que ha convertido al hombre en un objeto de trabajo”>%.

Podemos ver, como para los tres autores que se han mencionado en el
presente apartado, el arte es capaz de ser liberador siempre que, a través de la
conciencia, el sujeto salga de la relacion dominadora que suele establecer con su
entorno. Solamente asi, la cultura podra continuar con su despliegue
fenomenoldgico:

En el terreno de la cultura, el desarrollo y la accién del individuo se hallan
entrelazados con el desarrollo y la accion del conjunto de un modo completamente
distinto y mucho mas profundo. Lo que los individuos sienten, quieren, piensan, no
queda encerrado dentro de ellos mismos; se objetiva, se plasma en su obra. (...)
Constituyen la expresion de un algo espiritual, de algo que, al encontrarse con
sujetos afines y sensibles, puede verse libre de su envoltura material para entrar de
nuevo en accion.?!

228 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura..., pp. 181-182.
229 Herbert Marcuse, Eros y civilizacién..., p. 177.

230 Herbert Marcuse, Eros y civilizacién..., p. 177.

21 Ernst Cassirer, Las ciencias de la cultura..., p. 204.

97



Asi, con un breve repaso a través del pensamiento de Adorno, Cassirer y
Marcuse respecto al arte, podemos identificar como esta forma simbdlica inmersa
en una funcién de légica mercantil puede convertirse a la represién y dominacion.
Pero también hemos encontrado que a través de la conciencia del sujeto, que le
permita conservar una relacion de copertenencia con el objeto y emanciparse asi
de una relacion dominadora, el arte puede convertirse en agente cultural de
liberacion, de manifestacion espontanea del espiritu. Esto mismo quiza se puede
decir del resto de las formas simbdlicas: La libertad en la cultura permanecera,
siempre que se tome conciencia y que a través de ella se impida la ruptura dialéctica
que permite el despliegue del espiritu, despliegue que requiere en primer lugar,
libertad creadora para significar y dar sentido a la existencia, a través de la cultura.

98



CONCLUSIONES

La presente investigacion se propuso indagar sobre el problema de la libertad
en la cultura, principalmente en la filosofia de Ernst Cassirer, pero también con
aproximaciones importantes desde la teoria critica de la escuela de Frankfurt, con
la finalidad de conocer dos visiones sobre la cultura y lo que ésta es capaz de
aportarnos o quitarnos en torno a la libertad.

Para lograr el cometido, se estructuraron tres capitulos. El primero de ellos,
sento las bases de la Filosofia de las formas simbdlicas, a través de los autores y
los conceptos que fueron determinantes para la propuesta de Cassirer.

El segundo capitulo, se encargé de mostrar los puntos de confluencia y
separacién entre la filosofia critica kantiana y la propuesta del autor marburgués,
para a partir de eso, determinar que el simbolo al que refiere el neokantiano, parte
de la Critica de la facultad de juzgar reflexionante, 10 que implica una correlacion
teoria-practica y lo que, a juicio del propio Cassirer, ayuda a superar la escision
kantiana. Siendo consecuentes con eso, se logro identificar dos vias para la
comprension de la libertad en la cultura, desde el pensamiento del maestro de
Marburgo. La primera via, es la de la causalidad y la contingencia, que nos permitié
reconocer que hay formas simbdlicas que simplemente ‘aparecen y son’, lo que
implica un resquicio para la libertad y para la salida de cadenas causales fijas. La
segunda via, es la republicana, que nos permite distinguir claramente la influencia
hegeliana en la postura de Cassirer. A través de la via republicana podemos
identificar la libertad como ‘haciéndose’, en un constante perfeccionamiento
histérico, hasta lograr un idilico Estado de Derecho que parte en primer momento
de la autonomia de los individuos (cuestidn que presupone la libertad). Asi, la
libertad en la cultura responde a la capacidad humana de crear formas simbdlicas
de manera espontanea, formas simbdlicas que son capaces de significar el mundo
sin salirse del marco de los limites naturales, pero si, creando nuevos sentidos
dentro de esas delimitaciones.

El tercer capitulo busca comprender la cuestion cultural y el problema de la
libertad en la cultura desde la éptica de otros autores. Alli, los fildsofos de la escuela
de Frankfurt representaron la guia critica que nos ayudd establecer los puntos en
los que la cultura, antes que ser liberadora, se convierte en represiva y dominante.
Gracias a Adorno, Horkheimer y Marcuse, pudimos distinguir la ‘cultura’, de la
‘industria cultural’ y la ‘civilizacién’ de la ‘represion excedente’, para asi caer en la
cuenta que, cuando la cultura se convierte en represiva y dominante, suele ser a
causa de una ruptura sujeto-objeto. Cuando se dan estas condiciones, la cultura
alcanza el punto tragico ya que, siendo esta el lugar idoneo para conquistar la
libertad, la convertimos en un lugar de dominio mas perfecto.

99



Con esta informacion, entonces, podemos aseverar que la libertad en la
cultura corresponde a la capacidad del ser humano de significar la realidad, de dotar
de sentido la existencia. Pero es importante considerar que este ejercicio, esta en
constante renovacion, es decir, no es que se pueda significar algo de una vez y para
siempre, sino que los simbolos que dotan el sentido, estan en un constante hacerse
y por eso es importante tener en consideracion tanto la via republicana, como las
criticas de los miembros de |la Escuela de Frankfurt, pues siempre que se pierda la
consciencia, siempre que la cultura se centre en un solo lado de la historia, siempre
que la cultura se incline hacia el dominio y la represion antes que a su capacidad
liberadora y de creacion de sentido, se convertird en una tragedia humana que
suprime la libertad.

No cabe duda que los resultados de la presente investigacion arrojan luces
importantes para la consecuente reflexion filoséfica sobre la cultura y sobre el
pensamiento de Ernst Cassirer, de quien se ha escrito poco, sobre todo de su
postura practica. Asi, los hallazgos escritos en estas paginas, podran nutrir la
discusion actual con perspectivas no consideradas con anterioridad. No obstante,
quedan aun diversas lineas de profundizacion, por ejemplo, la reconsideracion de
nuevas formas simbodlicas, pues aunque el filésofo neokantiano pretende abarcar
toda la cultura a través del mito, la religién, el arte, el lenguaje y la ciencia, sin duda
que en la actualidad podriamos incluir cuando menos otras dos: el deporte y la
tecnologia. Asi mismo, parece pertinente traer al contexto actual la critica siempre
aguda y reveladora de la Escuela de Frankfurt y quiza, alineados con esta
investigacion, preguntarnos sobre el tiempo actual, la era digital, de las plataformas,
de la inteligencia artificial ;Cémo es posible no perder de vista la consciencia y
hacer posible el continuo despliegue del espiritu en las diversas formas simbolicas?

100



BIBLIOGRAFIA

Amilburu, Maria G., “La filosofia de la cultura de E. Cassirer: Desde la filosofia de
las formas simbdlicas a la Antropologia filos6fica” en Gustavo Esparza (Coord.), La
unidad simbdlica de la cultura, Peter Lang, Nueva York, 2024, pp. 147-155.

Antonucci, Breyer y Cavallaro, Perspectives on the philosophy of culture. Husserl
and Cassirer. Wbg Academic, Germany, 2022.

B. Russell, Los problemas de la filosofia, (S/L: Free editorial, S/F) recuperado de
https://freeditorial.com/es/books/los-problemas-de-la-filosofia

C. Boyer, Historia de la matematica. Alizanza editorial, Madrid, 1987.

D. M. Leszczyna, “Platon y la escuela de Marburgo Incluyendo las interpretaciones
de la filosofia platénica en Nicolai Hartmann y José Ortega y Gasset”, Revista de
filosofia (47, [2])

Dulce Maria Granja, “El neokantismo en México”, signos filosoficos, (diciembre
1999) pp. 9-31.

E. Cassirer, El problema del conocimiento |. Fondo de cultura econémica, México,
1993.

E. Cassirer, El problema del conocimiento Il. (México: Fondo de cultura econdmica,
2000) p. 68.

E. Cassirer, El problema del conocimiento Ill. Fondo de cultura econdmica, México,
1957.

E. Cassirer, Filosofia de las formas simbdlicas Ill. Fondo de cultura econdmica,
México, [Kindle paperwhite version] 2017.

E. Cassirer, Las ciencias de la cultura. Fondo de cultura econédmica, México, 2014.

Edward T. Hall, La dimensién oculta. Grupo editorial Siglo XXI, Ciudad de México,
1972.

Ernst Cassirer, Antropologia filosoéfica. Fondo de cultura econémica, México, 2016.
Ernst Cassirer, El mito del Estado. Fondo de cultura econdmica, México, 1968.

Ernst Cassirer, Esencia y efecto del concepto de simbolo. Fondo de cultura
econdmica, México 1972.

Ernst Cassirer, Filosofia moral, derecho y metafisica. Un dialogo con Axel
Hégerstrom. Herder, Barcelona, 2010.

G. Frege, Conceptografia. UNAM instituto de investigaciones filosoficas, México,
1972.

101


https://freeditorial.com/es/books/los-problemas-de-la-filosofia

G. Moynahan, Ernst Cassirer and the Critical science of Germany, 1899-1919.
Anthem press: London, 2014.

G. W. F. Hegel, Enciclopedia de las ciencias filoséficas en compendio. Alianza
editorial, Madrid, 1997.

G. W. F. Hegel, Fenomenologia del Espiritu. Gredos, Madrid, 2010.

G. W. F. Hegel, Filosofia del derecho. Editorial claridad, Buenos aires, 1968.

G. W. F. Hegel, Lecciones sobre filosofia de la historia. Tecnos, Espafa, 2005.

H. Bergson, La evolucion del problema de la libertad. PAIDOS, México, 2022.
Herbert Marcuse, El hombre unidimensional. Planeta-Agostini, Barcelona, 1993.
Herbert Marcuse, Eros y civilizacion. Sarpe, Madrid, 1983.

I. Kant, Critica de la facultad de juzgar. Monteavila Latinoamericana, Caracas, 1992.

I. Kant, Fundamentacion para una metafisica de las costumbres. Gredos, Madrid,
2010.

I. Prigogine & |. Stengers, Entre el tiempo y la eternidad. Alianza editorial, Argentina,
1992. p.25.

I. Prigogine & |. Stengers, La nueva alianza. La metamorfosis de la ciencia, Alianza
universidad, Espafia, 2004.

I. Kant, Critica de la razén pura. Taurus, México, 2013.
I. Kant, Kant Il. Critica de la razén practica. Gredos, Madrid, 2010.
J. San Martin, Teoria de la cultura, Editorial Sintesis, Espafa, 1999.

Javier Corona Fernandez, T. W. Adorno, Universidad de Guanajuato, Guanajuato,
2018.

José Jaime Pérez Lucio, “Kant, Panofsky y la Forma simbolica. El simbolismo
kantiano como fundamento filosofico de la iconologia”. Tesis de licenciatura, Centro
de Estudios Filosoficos Tomas de Aquino, 2018.

Kdhnke y Ancona, Surgimiento y auge del neokantismo. La filosofia alemana entre
el idealismo y el positivismo. Fondo de cultura econdmica, México, [Kindle
paperwhite version] 2012.

L. Herrera Castillo, “El concepto leibniziano matematico de funcion en 1673”, Cultura
[Online], Vol. 32 | 2013, 04 de febrero 2015. URL
http://journals.openedition.org/cultura/1998 ; DOI
https://doi.org/10.4000/cultura.1998

102


https://doi.org/10.4000/cultura.1998

M. Frapolli y E. Romero, Una aproximacion a la filosofia del lenguaje. Editorial
sintesis, Madrid, 2007.

M. Heidegger, “Disputacién de Davos entre Ernst Cassirer y Martin Heidegger”, en
Kant y el problema de la metafisica. Fondo de cultura econémica, México, 1986.

Manuel G. Morente, La filosofia de Kant (una introduccion a la filosofia). Espasa-
Calpe S.A., Espafa, 1975.

Max Horkheimer & Theodor Adorno, Dialéctica de la ilustracion. Trotta, Madrid,
1998.

Max Horkheimer, Teoria tradicional y teoria critica. Paidés Ibérica, Espaia, 2000.

Nelson R. Orringer, Herman Cohen (1842-1918): filosofar como fundamentar.
Ediciones del Orto, Madrid, 2000.

Pablo Natorp, Kant y la escuela de Marburgo. Porrua, México, 1975.
Platon, Feddn en Platon, Platon I. Gredos, 2010.

Q. Meillasoux, ‘Potencialidad y virtualidad’ en Hiper-Caos. Holobionte ediciones,
Espana, 2018.

R. Aramayo, Cassirer y su neo-ilustracion. La conferencia sobre Weimar y el debate
de Davos con Heidegger. Plaza y Valdés editores: México, 2009.

Rolf Wiggershaus, La escuela de Francfort. Fondo de cultura econdmica,
Universidad Autonoma Metropolitana, Buenos aires, 2010.

S. Gallagher & D. Zahavi, La mente fenomenolégica, Alianza Editorial, Madrid, 2014.

S. Luft, Meditaciones fenomenolégicas y (neo) kantianas. Filosofia trascendental,
cultura y teoria de la ciencia. Editorial aula de humanidades, Bogota, 2019.

Salvi Turrd, Transito de la naturaleza a la historia en la filosofia de Kant. Anthropos,
México, 1996.

Sigmund Freud, Obras completas volumen 19. Amorrortu editores, Argentina, 1992.
Sigmund Freud, Obras completas volumen 21. Amorrortu editores, Argentina, 1992.

Theodor W. Adorno, “El artista como lugarteniente” en Theodor W. Adorno, Critica
cultural y sociedad. Sarpe, Madrid, 1984.

Theodor W. Adorno, Teoria estética. Ediciones Orbis, Barcelona, 1983.

103



